
Publikation auch als 
E-Book zugänglich



http://dx.doi.org/10.18778/8088-859-3

http://dx.doi.org/10.18778/8088-859-3






Marcin Gołaszewski – Universität Łódź, Philologische Fakultät, Institut für Germanistik 
Abteilung für Deutschlandstudien, 90-236 Łódź, Pomorska 171/173 

E-Mail: fds@uni.lodz.pl; www.fds.uni.lodz.pl

GUTACHTER
Czesław Karolak

REDAKTEUR
Urszula Dzieciątkowska

SATZ UND UMBRUCH
Munda – Maciej Torz

TECHNISCHE KORREKTUR
Leonora Wojciechowska

UMSCHLAGENTWURF
Katarzyna Turkowska

Alle in der Monographie vorhandenen Bilder und Unterlagen (einschließlich des 
Umschlagbildes) sind dem Ernst-Wiechert-Nachlass entnommen, über den die Internationale  

Ernst-Wiechert-Gesellschaft verfügt

Publikation entstand ohne redaktionelle Betreuung im Verlag der Universität Łódź

© Copyright by Marcin Gołaszewski, Łódź 2017
© Copyright for this edition by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2017

Herausgegeben von: Verlag der Universität Łódź
1. Ausgabe W.08075.17.0.M

Verlagsbögen 29,0; Druckbögen 36,5

ISBN 978-83-8088-859-3
e-ISBN 978-83-8088-860-9



INHALTSVERZEICHNIS

I.	 Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit. . . . . . . . . . . . . .              	 9

II.	 Historische Grundlagen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 25
1.	 „Intra muros et extra”: Innere Emigration und Exil. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 25

Begriffsbestimmung und die erste Debatte zwischen den Inneren Emi-
granten und Exilanten (Gottfried Benn versus Klaus Mann). . . . . . . . . . .           	 27
Innere Emigration als Problem? Innere versus äußere Emigration.  
Debatte: Mann-Thieß-Molo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 37
Die Autoren der Inneren Emigration – Versuch einer Kategorisierung 
anhand des Gedichts Erich Frieds Dichter in Deutschland (1944). . . . .     	 43
Porträts einiger Vertreter der literarischen Inneren Emigration. . . . . . . .        	 49
Darstellungstendenzen in der Forschungsliteratur nach 1945 und 
Ausblick. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 62

2.	 Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich. Nationalsozia-
listische Literatur- und Kulturpolitik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 76
Ideologische Kontexte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 77
Nationalsozialistische Literatur- und Kulturpolitik. . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 83
Innere Emigration als Reaktion auf die nationalsozialistische  
Ideologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 91

III.	 Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftseller zum Inneren 
Emigranten. Widerstandspotential in den Werken Wiecherts . . . .    	 93

1.	 Forschungsstand. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 93
2.	 Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen anhand 

der Autobiographien Wälder und Menschen (1936) und Jahre und Zei-
ten (1949). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 119
Kleinort (1887-1898) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 119
Königsberg und Peitschendorf (1898-1914). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 124
Der Erste Weltkrieg (1914-1918). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 128
Königsberg (1919-1930) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 132
Berlin (1930-1933). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 137
Ambach und Wolfratshausen (1933-1938). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 138



Inhaltsverzeichnis6

Die Verhaftung: Polizeigefängnis in München und Buchenwald 
(6. Mai – 30. August 1938). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 145
Wolfratshausen (1938-1948) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 147
Rütihof (Stäfa am Züricher See) in der Schweiz (1948-1950) . . . . . . .       	 154

3.	 Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)
Die Flucht (1916), Der Wald (1922), Der Totenwolf (1924), über  
Die blauen Schwingen (1925), Der Knecht Gottes Andreas Nyland (1926) 
bis Die kleine Passion (1929), Der Mann von vierzig Jahren (1930),  
Jedermann (1931) und Die Magd des Jürgen Doskocil (1932) . . . . . . . . .         	 158
 „Schwankende Jahre“: Die Flucht (1916). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 159
Politische Ansichten nach dem Ersten Weltkrieg. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 163
„Bürde und Prüfung“: Der Wald (1922) und Der Totenwolf (1924) 
– im Umkreis der Konservativen Revolution . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 166
 „Fieberträume“: Der Knecht Gottes Andreas Nyland (1926). . . . . . . . . .          	 179
„Zeitraum der Genesung“: Die kleine Passion (1929), Der Mann von 
vierzig Jahren (1930). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 182
„Durchbruch der Gnade“: Jedermann (1931) und Die Magd des Jürgen 
Doskocil (1932) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 184

4.	 Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)  
Der Dichter und die Jugend (1933) und Der Dichter und seine Zeit (1935). .  	 190
Der Dichter und die Jugend (1933) – Rede vom 6. Juli als Begrüßung 
der NS-Diktatur oder Kritik an ihr?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 191
Der Dichter und seine Zeit (1935) – Rede vom 16. April als Kritik des 
nationalsozialistischen Regimes. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 203

5.	 Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden. .  	 224
Reaktionen auf die beiden Reden bis zur Entstehung der Novelle  
Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937). . . . . . . . . . . . .             	 224
Reaktionen auf die beiden Reden von nicht-nationalsozialistischer Seite. .  	 237

6.	 Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946).  
Verschleierte Schreibweise – letzter Versuch, das Wort öffentlich zu 
ergreifen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 245
Inhalt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 247
„Schreiben zwischen den Zeilen“ – Camouflage im Dritten Reich. . . .    	 250
Kritik am Nationalsozialismus und versteckte Anspielungen auf das 
Dritte Reich. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 254
Totalitätsanspruch und Innerlichkeit – Kritik am Nationalsozialismus. .  	 257
Voraussetzungen und Grenzen der Kritik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 263



7Inhaltsverzeichnis

7.	 In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945). . . . . . . . . . .           	 269
8.	 Das einfache Leben (1939): „Siebenjähriges Schweigen“ Rückzug in 

die Innere Emigration oder Schreiben für die Schublade. . . . . . . . . . . . . .              	 286
Inhalt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 291
Motiv der Arbeit im Roman. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 292
Verzicht und Entsagung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 295
Innerlichkeit und Drittes Reich. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 297
Zivilisation, Natur und das „große Gesetz“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 301
Natur als Paradies: Leitmotiv im Gesamtschaffen. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 315

9.	 Der Bericht Der Totenwald (1939/1946) – „Die Ouvertüre zur groß
en Symphonie des Todes“. Die zeitgleichen Zeugenberichte und 
Dokumentationen: Der SS-Staat von Eugen Kogon und Arztschreiber 
in Buchenwald von Walter Poller . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 329
Der Totenwald, Der SS-Staat und Der Arztschreiber in Buchenwald . . . . . .      	 331

10.	 Der Weg ins Exil – 1945: (k)eine Stunde Null   im literarischen Werk Ernst 
Wiecherts Rede an die deutsche Jugend (1945), Der reiche Mann und der 
arme Lazarus (1945), Abschied von der Zeit (1946), Die Mutter (1946). . .   	 349

11.	 Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse  
Dominierende Motive im Gesamtschaffen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 366
Sprache – Versuch einer Analyse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 366
Dominierende Motive: Krieg, Stadt, Untergang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 380
Der Weg in den Abgrund. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 392
In der Stadt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 398

IV.	 Schlusswort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 405

V.	 Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 413

VI.	 Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 437

VII.	Von der Redaktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 581





I

PROBLEMAUFRISS, ZIELSETZUNG  
UND AUFBAU DER ARBEIT

Der aus Ostpreußen stammende Schriftsteller und Dichter Ernst Wiechert 
hat zwischen 1920 und 1968 das literarische und kulturelle Leben in Deutsch-
land und in den Nachbarländern mitbestimmt. 

Am 18. Mai 2017 jährte sich zum 130. Mal sein Geburtstag. Er hatte die letz-
ten Jahre seines Lebens in der Schweiz verbracht, war am 24. August 1950 in 
Uerikon verstorben und auf dem Friedhof in Stäfa am Züricher See begraben 
worden. 

Über 60 Jahre nach seinem Tod ist seine Person und sein Werk nicht einmal 
von Literaturwissenschaftlern vollständig behandelt worden, obwohl er in den 
Jahren vor und nach dem Zweiten Weltkrieg zu den meistgelesenen deutschen 
Autoren gehörte.1 Zu Beginn der 1930er Jahre genoss Wiechert in Deutschland 
größtes Ansehen. Der Hauptmann von Kapernaum, zuerst 1929 in der Europä-
ischen Revue erschienen, hatte den Literaturpreis der europäischen Zeitschriften 
erhalten. Die Europäische Revue schrieb dazu: 

Europäischer Novellenpreis: Pfingsten dieses Jahres wurde Der Literaturpreis der 
europäischen Zeitschriften – Europäische Revue, La Nouvelle Revue Francaise, Nuova 
Antologia, Revista de Occidente und The Criterion – ausgeschrieben, „zunächst ver-
suchsweise“ für die beste Novelle in deutscher Sprache. Das internationale Preis-
gericht – je ein Vertreter der fünf Zeitschriften und für das deutsche Schrifttum 
Dr. h.c. Thomas Mann und Prof. Dr. Ernst Robert Curtius – hat den Preis für 
1929 (RM 1.000) der Novelle Der Hauptmann von Kapernaum von Ernst Wiechert 
(Königsberg) zuerkannt. Die Entscheidung erfolgte mit fünf Stimmen gegen eine 
bei einer Stimmenthaltung. Die preisgekrönte Arbeit erscheint im Original in die-
sem Heft der Europäischen Revue; die fremdsprachigen Übersetzungen sind in 
Vorbereitung. Die Preisrichter waren sich bei ihrem Urteil der Tatsache bewußt, 
daß auch durch die Novelle Wiecherts, die von rund 300 Einsendungen den Vor-
zug hielt, das Ziel des Wettbewerbs nicht in vollem Sinne erreicht ist. Maßgebend 
für die Wahl dieser Arbeit waren die Gestaltung einer großen menschlichen und 
zeitgenössischen Spannung und der trotz stellenweiser Unvollkommenheiten sicht-
bare Wille zur Form. Dadurch zeichnete sich diese preußische Soldatennovelle vor 

1  Auflagenzahlen vgl. Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Ernst Wiechert 
im Dritten Reich. Eine Dokumentation. Paris 1974 (Band 2). 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 10

manchen Arbeiten aus, die vielleicht größere Möglichkeiten eröffneten, sie aber 
menschlich und künstlerisch gleich unbewältigt ließen. In welcher Form Der Litera-
turpreis der europäischen Zeitschriften nunmehr zu einer festen, für die fünf beteilig-
ten Sprachen gleichzeitig geltenden Einrichtungen werden soll, wird Anfang 1930 
angezeigt werden.2

Regina Amstetten wurde 1931 im Novellenwettbewerb der neuen Linie (Verlag 
Bayer) preisgekrönt, Jedermann 1932 mit dem Schünemann-Preis ausgezeichnet, 
Die Magd des Jürgen Doskocil im selben Jahr mit dem zum ersten Mal verliehenen 
Volkspreis der Wilhelm-Raabe-Stiftung. So wurde Ernst Wiechert einer breiten 
Öffentlichkeit bekannt und wurde zu einem der meistgelesenen deutschen Au-
toren. Daher war er auch für Nationalsozialisten umso begehrter, die ihn für ihre 
Politik zu gewinnen suchten. 

Auch im Ausland zählte er zu den repräsentativsten deutschen Schriftstellern 
und galt in der Zeit des Dritten Reiches als Vertreter des „anderen Deutschland.“ 
Er war vor und nach 1945 in der Schweiz, Dänemark3, Schweden, Norwegen4, in 

2  Europäische Revue: Der Horizont, Ende November 1929: Ernst Wiecherts Der 
Hauptmann von Kapernaum. Heft 9 (5). Kurt Vowinckel Verlag. Berlin 1929.

3  Im Winter 1933 war Ernst Wiechert auf der Vortragsreise nach Schweden 
und Dänemark. In Kopenhagen hielt er sich auf Einladung der Gesellschaft Freunde 
deutscher Literatur auf und hat ein sehr umstrittenes Interview gegeben, in dem er als 
ein berühmter deutscher Schriftsteller dargestellt wurde. Wiechert schloss damals 
entschieden aus, dass es einmal zu einer militärischen Auseinandersetzung in Europa 
kommen könnte, solange Leute leben, die sich des Ersten Weltkrieges erinnern. Das 
Interview gibt Aufschluss über Ernst Wiecherts damalige politische – aus heutiger Sicht 
sehr naive –  Beurteilung der Lage in Deutschland. Der Text des Interviews „Das ist nicht 
wahr!“ Ein Evangelium der  Liebe vom Dritten Reich. Ernst Wiechert, der große deutsche 
Dichter erzählt. In: Extrabladet vom 6. Dezember 1933. Abbildung 1: „Das ist nicht 
wahr!“ Ein Evangelium der Liebe vom Dritten Reich. Kein neuer Krieg , solange Menschen 
leben, die sich des letzten erinnern. (Übersetzung) In: Extrabladet (Dänemark) vom 
6. Dezember 1933, Nr. 24 in Ernst-Wiechert-Archiv im Museum Stadt Königsberg in 
Duisburg. Alle weiteren Abbildungen sind ebenfalls dort zu finden. Das Archiv wird von 
der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft verwaltet. 

4  Die Vortragsreise wurde breit von den dänischen, schwedischen und norwegischen 
Zeitungen besprochen. Dazu: Abbildung 2: „Deutschland ist friedlich bis in seine innerste 
Seele“. Unterredung mit dem Verfasser von Jedermann Ernst Wiechert (Übersetzung). In: 
Berlingske Aften vom 6. Dezember 1933; Ernst Wiechert – eine einnehmende Persönlichkeit 
(Übersetzung). In: Landskrona Posten vom 8. Dezember 1933; Deutscher Dichter in Oslo. 
Ernst Wiechert spricht Montag (Übersetzung). In: Tidens Tegn vom 7. Dezember 1933 
(Nr.  284); Der Verfassen von Jedermann kam heute Morgen nach Kopenhagen (Übersetzung). 
In: Berlingske Tidende vom 6. Dezember 1933; Ernst Wiechert in „Freunde deutscher 
Literatur“ (Übersetzung). In: Berlingske Tidende vom 7. Dezember 1933 (Nr.  338).



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 11

Holland, Österreich5 und Frankreich auf Vortragsreisen. Vor und nach dem Zwei-
ten Weltkrieg pflegte er Kontakt zu Persönlichkeiten an der Stanford University, 
der University of Wisconsin in Madison und der Ohio State University in den 
USA.6 Seine Werke wurden in fast alle europäischen Sprachen übersetzt und sein 
Schaffen vor und nach dem Zweiten Weltkrieg wissenschaftlich breit rezipiert.7 
In den Kriegsjahren standen einige seiner Bücher auf der Liste der verbotenen Li-
teratur, doch gab es eine breite Leserschaft, die sich seine Manuskripte von Hand 
zu Hand weiterreichte.8 

In den Jahren des Nationalsozialismus hat er indirekt damit auch auf die po-
litische Szene Einfluss ausgeübt und versucht eine Alternative zum bestehenden 
nationalsozialistischen System zu schaffen. Seine Bücher sind ein Zeugnis und 
zugleich ein persönliches Bekenntnis des Dichters zu seiner Zeit, zur politischen 
und kulturellen Wirklichkeit, aber auch und vielleicht vor allem zu seinem eige-
nen Leben. Ernst Wiechert war eine Kultfigur der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts, wurde unzähligen Lesern ein Freund und Weggefährte. Junge Menschen 
erlagen dem Zauber der Wiechertschen Dichtung und vernahmen sein Wort wie 
eine Offenbarung. Er wurde damals für diejenigen, die in die Wirrnisse nach dem 
Ersten Weltkrieg, aber vor allem nach 1933 gerieten, zu einer Art „Seelsorger“.9 
In den 1930er Jahren hatte sich in Deutschland eine Form von Wiechert-Kult 
herausgebildet. Viele junge Menschen – christlich geprägte und Freidenker, 

5  Wiechert war 1949 auf einer Vortragsreise und wurde als Zeuge eines anderen 
Deutschland wahrgenommen.

6  Vgl. Wiechert, Ernst: Wunderbare Reise nach Kalifornien. In: Sämtliche Werke. 
Wien/München/Basel 1957 (B. 10), S. 726-733. Vgl. Abbildung 3: Korrespondenz mit 
F.W. Strothmann vom 13. Dezember 1948, 27. Januar 1949; Korrespondenz mit Oskar 
Seidlin von der Ohio State University vom 30. März 1949. 

7  Vgl. Forschungsstand im Kapitel 1 (Bei der Kapitelnummerierung handelt es sich 
um Angaben im Hauptteil der Monographie: III. Ernst Wiechert – vom konservativen 
Schriftsteller zum Inneren Emigranten. Widerstandspotential in den Werken Wiecherts).

8  Als Beispiel dafür gelten u.a. die Manuskripte seiner Münchner Reden vom 
6. Juli 1933 Der Dichter und die Jugend und vom 15. April 1935 Der Dichter und seine 
Zeit, die über die Grenzen Deutschlands hinaus bekannt wurden. Das Stenogramm der 
zweiten Rede gelangte – in einem Laib Brot eingebacken – nach Moskau und wurde 
in der deutschsprachigen Exilzeitschrift Das Wort abgedruckt. Dies gilt als eindeutiger 
Beweis dafür, dass die Reden im Ausland tatsächlich als Beweis dafür wahrgenommen 
wurden, dass sich in Deutschland etwas gegen den Nationalsozialismus bewegte. 
Vgl. Brecht, Bertolt; Feuchtwanger, Lion; Bredel, Willi (Hrsg.): Das Wort. Literarische 
Monatszeitschrift. Moskau 1937, S. 5-10.

9  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 711 u. Ben-Chorin, Schalom: Begegnung 
am Starnberger See. In: Bekenntnis zu Ernst Wiechert. Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag 
des Dichters. München 1947, S. 36-44.



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 12

Naturliebende, Konservative, aber auch Liberale – schöpften aus seinen Novel-
len und Romanen Hilfe und Trost. Die wenigsten erkannten damals, welches 
systemdestabilisierende Potential sich mitunter hinter den aussagestarken Mei-
nungen Wiecherts verbarg. Als Zeitzeuge vertrat er stets seine eigene Weltschau. 
Dafür wurde er von der Kritik gelobt oder gescholten, was nicht selten mit dem 
Symbolgehalt der Bücher oder den politischen Gegebenheiten zusammenhing. 
Er selbst schrieb dazu:

Ich habe mein Leben lang die Gefahren nicht verkannt, die von mir ausgingen. Von 
der „Macht des Wortes“, die ich besaß und die zusammen mit der leisen Traurigkeit 
meiner Bücher und meines Lebens ein verzauberndes Netz um viele Herzen spann, 
besonders aber um junge, enttäuschte und einsame Herzen. Und da diese Herzen 
ahnten, daß ich einer derer war, bei denen Dichtung und Leben nicht getrennt wa-
ren; keiner der Literaten, bei denen das Werk als ein willkürliches Spiel aus dem 
Gehirn hervorstieg, fremd ihrem Herzen, ja oft belächelt von diesem Herzen; da sie 
sahen, daß ich lebte, was ich schrieb, und daß ich selbst in den Zeiten der härtesten 
Prüfung zu dem stand, was ich geschrieben hatte: So war es vielleicht nicht verwun-
derlich, daß sie mir wie mit geschlossenen Augen folgten, Verzauberte, die einen 
Flötenruf vernahmen und niemals bedachten, ob er sie auf eine Insel der Seligen 
oder in den Abgrund führen würde.“10 

Aus den Erfolgsbüchern der einzelnen Epochen, soweit sie nicht ausschließ-
lich dem unteren Bereich der Unterhaltungsliteratur, der Trivialliteratur, ange-
hören, lässt sich ziemlich genau ein Krankheitsbild des jeweiligen Zeitgeistes ab-
lesen. So ist es bezeichnend, dass das Werk Ernst Wiecherts zusammenfällt mit 
der Spätzeit des Positivismus, mit dem Triumph des materialistischen Denkens 
in Wissenschaft und Politik und zugleich mit dem Verlassen der illusionistischen 
Perspektive in der Malerei wie der deduktiven Epik im Roman. Erschüttert vom 
plötzlichen Verfall noch intakt geglaubter hierarchischer Ordnungen und  Struk-
turen, wandte sich dieser Dichter mit seiner erzählenden und rhetorischen Pro-
sa gegen Lebensformen seiner Zeit. Die Dichtung Ernst Wiecherts stand fast in 
seiner gesamten Schaffenszeit im Gegensatz zur Gesellschaft und richtete sich an 
die Gruppe der Enttäuschten, abseits Stehenden, die „Stillen im Lande“, die ihr 
entnahmen, die kommende Elite zu sein. Andererseits wurde sein Schaffen mit 
epochemachenden Ereignissen konfrontiert, mit dem Ersten Weltkrieg und dem 
Zerfall der Monarchie, mit dem Versuch der ersten Demokratie in Deutschland 
und der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten. 

Da Wiechert in einer Zeit, die die bisher geltenden und als Wegweiser wahr-
genommenen Werte verzerrte, das gefährdete Menschentum verteidigte, ver-
mochte er mit seinen Büchern Trost zu spenden. Er gehörte zu denen, die sich 

10  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 593. 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 13

nicht nur zurückgezogen haben, die sich im Schweigen verhüllten, sondern zu 
denen, die immer wieder versuchten, das Wort öffentlich zu ergreifen um zu pro-
testieren, um sich für Recht und Gerechtigkeit einzusetzen, um das „Gewissen 
der Nation“ zu retten. Es ist deswegen falsch, anzunehmen und davon zu spre-
chen, dass er sich in eine ästhetische Traumwelt seiner Bücher zurückgezogen 
hat. Mancher vom Dichter gewiesene Weg blieb ein Ausweg, vom tätigen Leben 
entfernt, und endete in der Resignation.

Tatsächlich war es ein aktiver Werdegang, der bis zum Protest und Wider-
stand gegen den Nationalsozialismus führte. Sein Verhältnis zur Natur, sein Rin-
gen um den Sinn des Lebens, Gottsuchertum, Mitmenschlichkeit und Nächsten-
liebe, zuerst die Glorifizierung des Krieges und die daraufhin erfolgte Ablehnung, 
Gewalt und Unterdrückung sind Prämissen, die seine Dichtung auszeichnen. Der 
Dichter hat sich in schwerer Zeit bemüht, mit seinen Büchern Hoffnung zu ge-
ben, wenn seine Leser durch Schicksalsschläge in Bedrängnis gerieten. Daraufhin 
übernahm er die Rolle eines Mittlers. Dies lag vermutlich auch daran, dass er sich 
nicht schlechthin als einen Schriftsteller betrachtete, sondern sich seines Wirkens 
als Dichter bewusst gewesen ist: 

Es wird immer einer der entscheidenden Unterschiede sein, daß der Schriftsteller 
ein Sohn seiner Zeit und also ein Dichter der Ratio, der Dichter aber ein Sohn der 
Zeitlosigkeit und also ein Dichter des Magischen sein wird. Und auch diese beiden 
Bezeichnungen gehen nicht auf den Unterschied des Wertes, sondern nur auf den 
der Herkunft. So wird es uns nicht verwundern, daß das Element des einen die Klar-
heit, das des anderen das Zwielicht ist, aus dem die rötlichen Morgen wie eine erste 
Schöpfung sich erheben. […] Es mag auch dem Schriftsteller angemessen und not-
wendig sein, einen „glänzenden“ Stil zu schreiben, damit unter den Lichtreklamen 
des heutigen Menschengeistes sein Werk zur Geltung komme; aber es war nicht 
nötig in einer Zeit, die immer noch auf die große Einfachheit des Gotteswortes 
lauschte. Die Bibel hat keinen „glänzenden“ Stil.11

Da Wiechert in seinen Romanen und Novellen stets unkonkret blieb, lassen sie mehr-
fache Deutungen zu. Gefühlsbeladene Bilder können an Schärfe verlieren. Den Stil 
der Werke prägte die feierliche Sprache, man könnte sie fast als biblisch bezeichnen. 
Des Dichters bildhafte, wohlklingende Sprache berührt den Leser, wenn er sich in 
die bürgerlich-konservative Welt der Gestalten in den jeweiligen Büchern versenkt. 
Manche seiner Kritiker empfinden dies als Kitsch, was wiederum seine Leser als den 
Vorzug seines literarischen Schaffens anerkennen. Es steht außer Zweifel, dass die 
Gegenwart Wiecherts Sprache als ‚veraltet‘ oder auch unangemessen einstuft. 

Nach Wiecherts Tod blieb seinen Romanen und Erzählungen ebenso wie 
seinen Novellen und Reden sowie seiner gesamten Lyrik die Resonanz beim Le-

11  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 773-774. 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 14

ser erhalten. Manche Texte waren im Kanon der Schulbücher und haben sich bis 
Ende 1960er Jahre großer Popularität erfreut. Dazu gehörte auch die jeder Gene-
ration zu vermittelnde Maxime: „Das Stille zu bewahren, das Müde zu erneuern, 
das Große zu verehren, das Leidende zu lieben.“12

In den letzten 20 Jahren des 20. Jahrhunderts wurde Ernst Wiechert von ei-
nem der meistgelesenen Autoren zum fast komplett vergessenen Schriftsteller, 
dessen Werke nicht einmal mehr von Literaturwissenschaftlern gelesen werden. 
Darüber hinaus gehören seine Bücher nicht mehr zum Kanon der Germanistik 
in Deutschland. Der im Jahre 1988 in Braunschweig gegründete Ernst-Wiechert- 
Freundeskreis und die seit 1989 existierende Internationale Ernst-Wie- 
chert-Gesellschaft e.V. (IEWG) mit Mitgliedern aus etwa zehn Ländern tragen 
dazu bei, dass das Gesamtwerk Wiecherts aufgearbeitet und seine Person gewür-
digt wird. Die wissenschaftliche Arbeit der Gesellschaft wird im In- und Ausland 
wahrgenommen.13 Das Ziel der IEWG ist es, verständlich zu machen, dass die 
Welt, in der Wiecherts Gestalten agieren, vor nicht allzu langer Zeit noch unse-
re Gegenwart war. Die Entfremdung von der Bibel mit ihrem Alten und Neuen 
Testament führt nicht selten nur deshalb zur Ablehnung der Aussagen in seinen 
Büchern, weil man damit nichts anzufangen weiß. Dabei war die dort zum Aus-
druck kommende vielseitige religiöse Haltung noch vor Jahrzehnten ein Teil der 
Lebensgrundlage und der familiären Erziehung sowie der Lebenseinstellung 
der Menschen. 

Ernst Wiechert hinterließ zwei autobiographische Schriften Wälder und 
Menschen (1936) sowie Jahre und Zeiten (1949). Beide Werke enthalten wichtige 
Erinnerungen, die der Nachwelt überliefert werden sollten. Da Wiechert jedoch 
mit seiner Lebenschronik an manchen Stellen etwas sprunghaft und unkritisch 
umgeht und Zeitangaben verschleiert, kann man sich auf diese ansonsten sehr 
informationsreiche und nützliche biographische Quelle nicht vorbehaltlos ver-
lassen. Das bleibt zu berücksichtigen, wenn man sich mit Wiecherts Lebenssta-
tionen auseinandersetzen und seinen Werdegang genau erforschen möchte. Des-
sen ungeachtet spiegeln sich hier wie in einer Chronik manche politischen und 
kulturpolitischen Aspekte wider, so wie sie ein Zeitgenosse sah, der nicht selten 
durch sein Auftreten Missverständnisse und Missdeutungen auslöste: „Ich habe 
viel geirrt, aber ich habe immer die Tapferkeit gehabt, meinen Irrtum zu erken-
nen und die Erkenntnis auch auszusprechen. Ich bin auch schuldig geworden, 
aber ich bin nie mit einem billigen Wort darüber hinweggegangen.“14

12  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend, B. 10, S. 367. 
13  Rathgeb, Eberhard: Schweigen in den Wäldern und bei Tisch. Hinein in die gute 

Stube: Ein Fortshaus in Masuren erinnert an den Schriftsteller Ernst Wiechert. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, Nr. 245 v. 22. Oktober 2001, S. 56. 

14  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 780. 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 15

Die Ausgabe Sämtliche Werke in zehn Bänden (1957) umfasst etwa 7500 Sei-
ten. Es liegt ein in 35 Schaffensjahren entstandenes breites und mannigfaltiges 
Werk vor: Romane, Erzählungen, Novellen, Märchen, Spiele, Reden, Gedichte, 
Zeitbetrachtungen, Buchbesprechungen. In den Jahren der Besatzungszeit er-
reichte Ernst Wiechert mit seinem Spätwerk nicht mehr den Anschluss der deut-
schen Literatur an die sogenannte Weltliteratur, aber er hinterließ Bücher, die die 
„Literatur des Herzens“15 bereichern: 

Und es ist doch das, was wir den einzigen Gewinn dieses Lebens nennen: daß wir 
Menschenherzen bewegt und ergriffen haben, nicht für eine flüchtige Stunde des 
Rausches von einem Podium aus, hinter dem die Fahnen wehten, sondern für lange, 
bittere Jahre des Lebens, und daß wir sie zum Guten bewegt und ergriffen haben, 
zur Wahrheit, zur Tapferkeit und zur Liebe. Unsere Bücher mögen vergehen und 
der flüchtige Kranz des sogenannten Ruhmes mag vergehen, aber dieses wollen wir 
in den armen und irrenden und schuldigen Händen behalten und bewahren: die 
Liebe, die wir nicht mit unseren Taten oder Gedanken oder Büchern gewonnen 
haben, sondern allein mit unserem warmen, hingebenden Herzen.16 

Die hier vorliegende Untersuchung hat zum Ziel, das Gesamtschaffen Ernst 
Wiecherts zu analysieren und aufgrund dieser Analyse den literarischen Wer-
degang eines deutschen Schriftsellers zu schildern, vom Anhänger der Konser-
vativen Revolution bis zu seinem Protest und Widerstand gegen den National-
sozialismus. Der Kernpunkt der Arbeit ist also nicht der biographische Blick 
auf die Persönlichkeit Wiecherts, obwohl diese natürlich eine wichtige Rolle 
bei der Auslegung seiner Werke spielt und der Bezug darauf unvermeidlich ist, 
sondern die Analyse seiner Werke hinsichtlich ihres Widerstandspotentials 
und der Widerspiegelung der Entwicklung der Persönlichkeit und der Schöp-
ferkraft Wiecherts selbst. Es soll gezeigt werden, wie einer der meistgelesenen 
deutschsprachigen Schriftsteller mit der nationalsozialistischen Diktatur um-
ging und wodurch seine Entwicklung als Dichter und Entfaltung als Mensch 
bedingt war. 

Eine der zentralen Fragen ist die nach der Kontinuität seiner Handlungen, 
nach der ansteigenden Distanz zum Nationalsozialismus und seiner inneren Ent-
faltung vom konservativen Schriftsteller zum Oppositionellen und Inneren Emi-
granten im Dritten Reich, und nach dem Widerstandspotential seiner Werke. Be-
sonders berücksichtigt werden dabei seine Werke aus dem völkisch-nationalen 
Umkreis aus den 1920er Jahren, die konträr zu seinem späteren Schaffen stehen, 
dann jedoch das Gesamtbild vervollständigen und es im breiten geschichtlichen 
und literarischen Kontext interpretieren und verstehen lassen. 

15  Ebd., S. 769. 
16  Ebd., S. 645-646. 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 16

Die Untersuchung umfasst den Zeitraum vom Erscheinen seiner ersten Roma-
ne Ende der 1910er Jahre bis zu seiner Emigration in die Schweiz und seinem Tod 
im Jahre 1950. Es lässt sich aber kaum eine vollständige und faktentreue Analyse 
seiner Werke und Dokumente darstellen ohne eine Berücksichtigung der literatur-
historischen Belastungen der Weimarer Republik und des Dritten Reiches. 

In der Monographie wird der biographische Ansatz unter Berücksichtigung 
der sozialgeschichtlichen Herangehensweise angewendet. Nur dann ist es mög-
lich, alle Zusammenhänge, die sich aus der engen Verstrickung von Biographie 
und Werk ergeben, zu analysieren und entsprechend im historischen Kontext zu 
interpretieren. Da es sich dabei um einen Methodenpluralismus handelt, der die 
Nachvollziehbarkeit, Kommunizierbarkeit und Transparenz von Untersuchun-
gen und Ergebnissen erhöht, wird immer wieder versucht, nicht nur werkimma-
nente Analysen durchzuführen, sondern sie zugleich auch mit der Biographie des 
Autors und den damit im Zusammenhang stehenden historischen Voraussetzun-
gen und Bedingungen zu interpretieren.

Auch über das begriffliche Instrumentarium und vor allem über den Begriff 
der Inneren Emigration muss reflektiert werden. Dabei ist die Schwerpunktset-
zung nicht nur zeitlicher, sondern zugleich auch räumlicher Natur. Denn alle die-
jenigen, die sich außerhalb des deutschen Machtbereiches aufhielten – beispiels-
weise im Exil – konnten Kritik am NS-Regime ohne Beschränkungen ausüben 
und sich insofern viel schärfer äußern. Wer aber in Deutschland literarisch tätig 
war und dem Staatsapparat, besonders der Reichschrifttumskammer, ausgesetzt 
war, musste genau überlegen, ehe er etwas Kritisches ausformulierte. Den Hin-
tergrund der Analyse bildet daher immer die politische Situation, die entspre-
chend auszuleuchten ist, wobei das Politische nicht im Vordergrund steht. Viel 
öfter waren es alltägliche Probleme, die in den Werken Wiecherts thematisiert 
wurden. Die Hauptfrage, die sich daraus ergibt, ist die nach dem Stellenwert des 
Politischen in seinen Werken und in seiner gesamten Tätigkeit als Schriftsteller. 

In Bezug auf das schriftstellerische Tätigkeitsfeld Ernst Wiecherts muss 
betont werden, dass seine Handlungen eine kontinuierliche Aktion darstellten, 
die es sich zum Ziel setzte, Einfluss auf die Öffentlichkeit zu nehmen, ohne die 
Regierung zu provozieren. Zwangsläufig ergab sich daraus eine Auseinanderset-
zung, die durch ansteigende Distanz Wiecherts und seinen offenen Protest aus-
gelöst wurde. 

Zwar scheinen aus literaturwissenschaftlicher Sicht viele seiner Werke und 
das Forschungsfeld der Inneren Emigration ausreichend und unter vielen Ge-
sichtspunkten erforscht zu sein, aber eine komplexe Untersuchung in dieser Hin-
sicht erfolgte bisher weder in der deutschen noch in der polnischen Germanistik. 
Für die Untersuchung konnten bisher unbekannte Dokumente ausgewertet wer-
den, die das Schaffen Wiecherts teilweise im neuen Licht erscheinen lassen. 

Wenn Ernst Wiechert als Angehöriger der literarischen Inneren Emigration 
dargestellt werden soll, dürfte zunächst eine Auseinandersetzung mit dem Be-



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 17

griff der Inneren Emigration selbst erforderlich sein (2. Teil der Monographie). 
Dabei stellt sich die Frage, inwieweit der Begriff heute noch adäquat ist und ob er 
nicht durch einen anderen ersetzt werden sollte. Als Innere Emigration wird in der 
deutschen Literaturwissenschaft eine Geisteshaltung beschrieben, die aus einem 
Rückzug aus der politischen und sozialen Wirklichkeit resultiert. Der Begriff ent-
stand bereits in den 1930er Jahren und wurde im Laufe der Jahre immer stärker 
diskutiert. Die eigentliche Debatte hatte ihren Ursprung in der Korrespondenz 
zwischen Frank Thieß, Walter von Molo und Thomas Mann. Das Hauptproblem 
bei der Begriffsbestimmung besteht darin, dass er mit der moralischen Wertung 
der Literatur und ihrer Autoren verbunden ist. Die literarische Innere Emigrati-
on steht sowohl für regimekritische Werke als auch für Texte, deren Autoren in 
dem Rückzug in die Innerlichkeit ihre Unabhängigkeit zu bewahren suchten. So-
mit haben sie sich der ideologischen NS-Literatur- und Kulturpolitik entzogen. 
Da die Existenzbedingungen der Exilanten und der Daheimgebliebenen völlig 
unterschiedlich waren, warf man nach dem Krieg der Inneren Emigration eine 
resignative oder opportunistische Haltung vor. Dies hatte zur Folge, dass diese 
Literatur seit den 1950er Jahren völlig verdrängt und aus dem wissenschaftlichen 
Interessenbereich ausgeschaltet wurde. Darüber hinaus wird in dem Kapitel die 
Klassifizierung der Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration anhand 
eines Gedichtes Erich Frieds Dichter in Deutschland vollzogen. Es werden auch 
beispielhafte Autoren und ihre Werke angesprochen, die für das Verhalten und 
das Gesamtbild der Inneren Emigranten als typisch verstanden werden können. 

Im zweiten Kapitel wird auf die Grundsätze der nationalsozialistischen 
Kulturpolitik eingegangen sowie deren Beziehungen zu den Kulturschaffenden, 
um den breiten literaturhistorischen Kontext der Schaffenswirklichkeit zu veran-
schaulichen. Besonders hingewiesen wird auf die Schaffensbedingungen, histo-
rische Voraussetzungen, ideologische Prämissen und nationalsozialistische Lite-
ratur- und Kulturpolitik. Ohne diese Kenntnisse ist es kaum möglich, über die 
Realität im Dritten Reich zu sprechen, ganz abgesehen von moralischen Urteilen. 

Das erste Kapitel des Hauptteils der Monographie schafft eine allgemeine 
Übersicht über den Stand der Forschung, ohne aber explizit auf einzelne Wer-
ke der Sekundärliteratur ausführlich einzugehen, sondern lediglich gemeinsame 
Themenbereiche hervorzuheben, die bisher in der Forschungsliteratur berück-
sichtigt wurden. Hingewiesen wird auch auf problematische, d. h. bisher uner-
forschte Forschungsfelder. 

Die wichtigsten Lebensstationen Ernst Wiecherts sollten im zweiten Kapi-
tel thematisiert werden. Die Darstellung ist kein Versuch, einen ausführlichen 
Lebenslauf des Autors zu skizzieren, sondern sie ist als eine Einführung in die 
Analyse seiner Werke zu verstehen. 

Im dritten Kapitel wird die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts darge-
stellt und insbesondere die Romane aus dem Zeitraum zwischen 1916 und 1932. 
Besonders reflektiert wird der Roman Der Totenwolf, in dem die Darstellung der 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 18

Motive der Frontkämpfergeneration von Kampf und Töten, von der Rückbesin-
nung auf Blut und Boden und die altgermanischen Ideale eine extreme Form er-
reicht. Die Analyse der ersten Romane Die Flucht, Der Wald, Der Totenwolf aber 
auch der in der zweiten Hälfte der 1920er Jahre erschienenen Werke wie Der 
Knecht Gottes Andreas Nyland, Die kleine Passion, Der Mann von vierzig Jahren und 
Jedermann oder Die Magd des Jürgen Doskocil gilt als Ausgangspunkt für die kon-
träre Zusammenstellung dieser Werke mit denen aus der späteren Schaffenszeit, 
in der sich der Autor entschieden von ihnen distanzierte. Durch die Konfrontati-
on wird es möglich, einen Bogen zu schlagen zwischen seinen Ansichten, die er in 
den 1920er Jahren vertrat, die den Idealen der reaktionären Kreise mit Berührun-
gen zum späteren Nationalsozialismus nahestanden und seinen Prämissen und 
der Weltanschauung, die in den 1930er Jahren überhaupt nicht mehr mit den 
parteiideologischen Grundsätzen der braunen Machthaber korrespondierten. 

Im vierten Kapitel wird versucht, die erste der drei bekannten Reden Ernst 
Wiecherts zu analysieren und auf Grund dieser Analyse die Frage nach seiner 
Stellung zum Nationalsozialismus und zur nationalsozialistischen Ideologie zu 
beantworten. Darüber hinaus ist die Zielsetzung, Wiecherts Standort als ‚poli-
tischer Redner‘ und seine ästhetische Position zum Nationalsozialismus aufzu-
zeigen. Die Rede Der Dichter und die Jugend vom 6. Juli 1933 ist die erste in der 
‚Tr i logie‘  der Vorträge, die der Dichter zur Zeit des Nationalsozialismus und 
in der unmittelbaren Nachkriegszeit gehalten hat. Dabei handelt es sich um die 
Reden vom 6. Juli 1933, vom 16. April 1935 sowie vom 11. November 1945. Sie 
bilden eine Einheit, in der sich die innere Entwicklung des Autors veranschau-
licht. Die Analyse der ersten seiner drei Reden soll den Standort Wiecherts am 
Anfang  der nationalsozialistischen Diktatur aufzeigen, als die Ansichten vieler 
Autoren der späteren Inneren Emigration noch mit den ästhetischen Vorstellun-
gen der nationalsozialistischen Bewegung korrespondierten. 

Der zweite Teil des Kapitels hat zum Ziel, die zweite der drei bekannten Re-
den zu analysieren sowie darauf hinzuweisen, dass sich die Einstellung Wiecherts 
seit seiner ersten Rede vom 6. Juli 1933 Der Dichter und die Jugend gravierend 
geändert hat. Diese Änderung resultiert daraus, dass die politische Wirklichkeit 
und die ansteigenden Repressalien immer weniger mit seinen Idealen korrespon-
dierten und größtenteils im Widerspruch zu seinem Gewissen standen. Er di-
stanziert sich zunehmend von den Nationalsozialisten, was seine zweite Rede vor 
der Münchner Studentenschaft am 16. April 1935 Der Dichter und seine Zeit do-
kumentiert. Es wird versucht darzulegen, inwieweit sich der Dichter zum politi-
schen Autor entwickelt hat und inwieweit seine Ideale und seine Weltanschauung 
den Werten der nationalsozialistischen Machthaber konträr entgegen standen. 
Darüber hinaus wird die ästhetische Position Wiecherts als Dichter thematisiert, 
der trotz der repressiven Kulturpolitik des Dritten Reichs versuchte, seinem Ge-
wissen Gehör zu verschaffen. Auch seine Einordnung innerhalb der Schriftsteller 
und Dichter der Inneren Emigration soll zum Schluss des Kapitels diskutiert wer-



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 19

den. Besonders hervorgehoben wird die Differenz zwischen der christlichen und 
der nationalsozialistischen Diskursform, die Verherrlichung der Dichterrolle so-
wie ein breiter geschichtlicher Kontext der Entstehung der beiden Reden sowie 
ihr Verhältnis zueinander und zu der Rede vom 11. November 1945 Rede an die 
deutsche Jugend. 

Gerade die zweite Rede vom 16. April 1935 lässt keinerlei Zweifel dar-
an bestehen, dass Wiechert seither von den offiziellen Stellen mit besonderem 
Misstrauen beobachtet wurde; zumal klar geworden war, dass sich jegliche Ver-
wendung des Dichters zu propagandistischen Zielen als ausgeschlossen erwies. 
So wurde Wiechert durch diese Rede zur Symbolfigur des anderen Deutschland 
und der Inneren Emigration sowie zum ‚politischen Redner‘ und ‚Seelsorger der 
deutschen Jugend‘.

Dem politischen Werdegang Wiecherts nach den beiden Reden von 1933 
und 1935 soll im fünften Kapitel besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden. 
Es werden die Reaktionen auf die beiden Reden und ihre Rezeption sowohl von 
den Nationalsozialisten als auch von nicht-nationalsozialistischer Seite zum Ge-
genstand der Untersuchung. Das Ziel besteht darin, am Beispiel Ernst Wiecherts 
aufzuzeigen, wie der Weg dieses Dichters in die Innere Emigration aussah und wo-
durch er bedingt wurde. Dabei werden zahlreiche Dokumente herangezogen, die 
das Bild vervollständigen und historisch dokumentieren. 

Die Novelle Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946) 
gilt als einer der letzten Versuche Wiecherts, öffentlich das Wort zu ergreifen um 
gegen die Erscheinungsformen der nationalsozialistischen Diktatur zu protestie-
ren. Dieses ganz unauffällige Werk, in dem sich der Dichter auf eine verschleierte 
Art und Weise äußert und indirekt aber mutig gegen die Erscheinungsformen der 
nationalsozialistischen Diktatur auftritt, stellt im sechsten Kapitel der Arbeit ein 
Beispiel dafür dar, wie die Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration be-
müht waren, ihre Leser auf die Verbrechen des Nationalsozialismus zu verweisen. 
In Form einer Camouflage, die für die Schreibweise vieler Autoren der Inneren 
Emigration typisch war, thematisiert Wiechert in dieser Novelle die Auseinan-
dersetzung zwischen Recht und Ohnmacht, Macht und Gewalt, Gerechtigkeit 
und Unterdrückung und bezieht sich auf die Situation im Dritten Reich, ohne 
jedoch die Umstände der nationalsozialistischen Diktatur explizit zu schildern. 
Die Doppel- oder Mehrdeutigkeit zahlreicher Stellen aus der Novelle werden in 
diesem Teil einer ausführlichen Analyse unterzogen.

Das siebte Kapitel thematisiert die Umstände der Verhaftung Ernst Wie-
cherts und seine Inhaftierung zuerst im Gestapo-Gefängnis in München und 
dann im KZ Buchenwald. Besonders hervorgehoben werden Gründe, die dazu 
führten, dass Wiechert zuerst beobachtet und daraufhin verhaftet wurde. Die 
Konfrontation offizieller Dokumente der NS-Stellen und der autobiographi-
schen Berichte des Schriftstellers ermöglichen eine sachliche und faktentreue 
Darstellung sowie Erklärung seines Verhaltens in der zweiten Hälfte der 1930er 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 20

Jahre. Darüber hinaus wird der Wandel der Positionen Ernst Wiecherts von sei-
ner Rede vom 16. April 1935 Der Dichter und seine Zeit, über die ansteigenden 
Repressalien und die Entstehung der Novelle Der weiße Büffel, seine Verhaftung 
und den Aufenthalt im Konzentrationslager Buchenwald bis zur Herausgabe des 
Romans Das einfache Leben aufgezeigt. Die immer sichtbar werdende Ausgren-
zung des Dichters, die in seiner Verhaftung und daraufhin in seinem Rückzug aus 
dem öffentlichen Leben mündet, sollte zum zentralen Punkt des Kapitels wer-
den. Der Roman Das einfache Leben gilt als letztes Werk des Dichters im Dritten 
Reich und als endgültiger Rückzug in die Innere Emigration, in sein Schweigen. 

Der Roman Das einfache Leben wird im achten Kapitel behandelt. Die Inhaf-
tierung im Konzentrationslager Buchenwald bedeutete eine schmerzliche Zäsur 
in seinem Leben. Der Roman sollte sein letztes im Dritten Reich veröffentlichtes 
Werk werden. Anhand dieses Romans soll der Rückzug des Autors in die Natur, 
in die Stille der ostpreußischen Wälder veranschaulicht werden. Ernst Wiechert 
schrieb den Roman Das einfache Leben in der Zeit vom 16. November 1938 bis 
zum 23. Januar 1939. Er war nicht nur das letze Werk des Dichters vor seinem 
endgültigen Rückzug in die Innere Emigration, sondern er bedeutete für ihn per-
sönlich zugleich auch eine besondere Zäsur in seiner schriftstellerischen und 
dichterischen Tätigkeit. Mit diesem Werk zog sich Ernst Wiechert in die Stille 
seiner Erinnerungen, in die Stille der ostpreußischen Wälder, seiner Heimat, sei-
ner geistigen Zufluchtsstätte. Arbeit, Verzicht und Entsagung wurden zu Idealen 
seines Lebens und seiner Askese, mit der er versucht hat, sich der öffentlichen 
und politischen Wirklichkeit des Dritten Reiches zu entziehen. 

Für den aus Ostpreußen stammenden Wiechert war seine Heimat sein li-
terarisches Zentrum. Seitdem er sein Heimatdorf und die ostpreußische Natur 
verlassen hatte, um sich zuerst im politischen und wirtschaftlichen, aber auch 
kulturellen und gesellschaftlichen Zentrum der Weimarer Republik (in Berlin), 
dann in Wolfratshausen und letzten Endes in der Schweiz niederzulassen, war er 
unterwegs.  Aus einer unstillbaren Unruhe entsprang sein ständiger Drang nach 
Stille und Frieden, nach Ruhe und Stabilität, die ihm sein ganzes Leben lang fehl-
ten. Daher blieb er stets ein Suchender, ein Denker ohne System, ein Gläubiger 
ohne Dogma, und man kann vielleicht sogar eine These wagen, ein heimatloser 
Deutscher, der seine Heimat vermisste und sich ständig nach ihr sehnte. 

Das Phänomen der verlorenen Heimat, des verlorenen Paradieses, das das 
ganze Schaffen des Schriftstellers und Dichters Ernst Wiechert bestimmt, sollte 
abschließend analysiert werden. Es sind hauptsächlich solche literarischen Mo-
tive wie Wald und Seen, Feuer und Wind in seinen Werken, die alles andere do-
minieren. Das Ziel dieses Teils besteht darin, sich mit dem Begriff des verlorenen 
Paradieses am Rande Mitteleuropas und der ostpreußischen Natur auseinander-
zusetzen und sich auf solche Motive wie Wald, Feuer und Wind in seinen Ro-
manen zu konzentrieren. Abschließend wird im Exkurs auf die Ambivalenz bei 
der Auslegung der Naturverbundenheit Wiecherts durch die Nationalsozialisten 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 21

hingedeutet. Wiecherts Werk und Leben wurzeln in seiner Heimat. Er selbst, sei-
ne äußere Erscheinung und sein Charakter trugen ausgeprägte Züge „ostischen 
Menschentums“. Alle seine Romane spielten in Ostpreußen und haben daher ihn 
selbst und sein schriftstellerisches Schaffen eindeutig geprägt. 

Im neunten Kapitel wird der autobiographische Bericht Der Totenwald als 
„Zeugenschaft“ Ernst Wiecherts untersucht, indem der dokumentarische As-
pekt seines Berichtes über das KZ Buchenwald in den Mittelpunkt gestellt wird. 
Das Werk erschüttert den Leser durch die präzisen Schilderungen und durch die 
poetische Sprache, durch die Gefühle des Protagonisten Johannes und durch das 
unbedingte Urteil. Der Bericht wird konfrontiert mit zwei weiteren Zeugnissen 
aus dieser Zeit, mit Eugen Kogons Der SS-Staat. Das System der deutschen Konzen-
trationslager und dem Buch Walter Pollers Arztschreiber in Buchenwald. Bericht des 
Häftlings 996 aus Block 39.

Im zehnten abschließenden Teil wird das Jahr 1945 und seine Nachwirkun-
gen auf das Schaffen Ernst Wiecherts dargestellt. Die Schwellensituation um das 
Jahr 1945 schlägt sich in einem komplexen Bild der deutschen literarischen Sze-
ne nieder. Jede Schriftstellerpersönlichkeit, die sowohl eine Zeitlang vor wie auch 
nach dem Kriegsende gelebt und geschaffen hat, ist ihren eigenen Weg gegangen, 
hat ihre Entscheidungen für oder gegen den Nationalsozialismus getroffen und 
ist diesbezüglich Kompromisse eingegangen. Vom enttäuschten Opportunismus 
bis hin zum kaum verhüllten Widerstand. Wie stark man sich dabei mit dem na-
tionalsozialistischen Apparat und der nationalsozialistischen „Weltanschauung“ 
einließ, zu wie viel Widerstand man in der Lage war, hing von den persönlichen 
Umständen jedes einzelnen Autors ab. Leben und Werk Ernst Wiecherts lassen 
den Werdegang eines Schriftstellers nachvollziehen, der zweifelsohne zu den Au-
toren gehörte, die sich sowohl im privaten Leben als auch im literarischen Schaf-
fen an der nationalsozialistischen Wirklichkeit versuchen mussten. Nicht nur 
sein literarisches Schaffen, auch seine Teilnahme am öffentlichen Leben, die sich 
in Form von mehreren Reden manifestierte, ist ein Beleg dafür, dass die Zäsur 
des Jahres 1945 für Ernst Wiechert keine „Stunde Null“ bedeutet hatte, sondern 
lediglich eine Verschiebung der Schwerpunktsetzung und das Zurückgreifen auf 
Themenbereiche und Probleme, die bereits in den vorangegangenen Jahrzehnten 
mehrfach aufgegriffen, thematisiert und verbalisiert worden waren. Es wird eine 
Analyse des literarischen Schaffens und der öffentlichen Tätigkeit von Ernst Wie-
chert durchgeführt, welche die Zeitperiode nach dem Ende des Zweiten Welt-
krieges (1945) bis zum Tod des Schriftstellers (1950) umfasst.

Im Exkurs (Kapitel 11) wird die Sprache Ernst Wiecherts analysiert, um 
nach den Gründen seiner Popularität zu suchen. In den 1930er bis 1960er Jahren 
galt seine Sprache als vorbildhaft. Heutzutage wird dem Dichter und Schriftstel-
ler vorgeworfen, sie mag eintönig wirken, seine üppigen Landschaftsbeschrei-
bungen Ostpreußens, die sich wie ein roter Faden durch all seine Werke ziehen, 
gehören zwar für manche Leser zu den schönsten in der deutschen Literatur, für 



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 22

die anderen sind sie ein Beweis dafür, wie monothematisch sein Schaffen gewesen 
sei. Auch gelten seine Satzstruktur, die Und-Sätze bevorzugt, und sein ständiger 
Bezug auf die Bibel zu seinem Schreibstil. Das Ziel besteht darin, die Sprache und 
den Stil Ernst Wiecherts einer Analyse zu unterziehen, um festzustellen, welche 
stilistischen Merkmale sie besitzen und ob darunter auch solche vorhanden sind, 
die die Sprache Wiecherts heutzutage als antiquiert erscheinen lassen. Darüber 
hinaus werden auch dominierende Motive im literarischen Schaffen Wiecherts 
wie Krieg, Stadt und Untergang untersucht und zwar angesichts dessen, ob sie 
das Gesamtwerk für den heutigen Leser attraktiv machen oder eher ablehnend 
wirken. 

Die vorliegende Untersuchung ist die erste so umfangreiche Studie, die sich 
mit dem Problem der inneren Entwicklung eines Schristellers beschäftigt, der 
den Weg vom konservativen Autor, über seine Opposition zum Nationalsozia-
lismus, zum Inneren Emigranten und Exilanten nach dem Zweiten Weltkrieg ge-
gangen ist. 

Danksagung

Die Monographie ist die Frucht einer sechsjährigen Arbeit, die nur durch 
eine großzügige finanzielle Unterstützung durch die Stiftung für polnische Wis-
senschaft (Fundacja na rzecz Nauki Polskiej) im Rahmen der Förderprojekte 
START (2011), KWERENDA (2012) und MENTORING (2012-2013 und 
2013-2015), durch die Verleihung des Stipendiums für hervorragende Nach-
wuchswissenschaftler durch das Polnische Ministerium für Wissenschaft und 
Forschung (MNiSW) (2011-2014 und 2014-2017) sowie dank der Zuerkennung 
des Stipendiums des Polnischen Nationalen Forschungszentrums (Narodowe 
Centrum Nauki) im Rahmen des Forschungsprojektes FUGA (2013-2016) an 
der Adam-Mickiewicz-Universität Poznań entstehen konnte.

Bei Frau Prof. Dr. Joanna Jabłkowska von der Universität Łódź bedanke ich 
mich für die „Freiheit“, die sie mir während des gesamten Forschungsprojektes 
gewährte. Ihr nüchterner Blick und kompetenter Rat kamen mir in zahlreichen 
Angelegenheiten zu Gute. 

Ebenso dankbar bin ich Frau Prof. Dr. Maria Wojtczak von der Adam-
Mickiewicz-Universität Poznań, die sich bereit erklärte, mich im Rahmen des 
Forschungsprojektes des Polnischen Nationalen Forschungszentrums (NCN) 
wissenschaftlich zu betreuen und mich jederzeit durch Rat und Hilfe zu un-
terstützen. Ihr freundschaftlicher Umgang hat mich als Menschen maßgeblich  
geprägt. 

Mein besonderes Wort des Dankes gilt auch meinen zwei Mentoren, Herrn 
Prof. Dr. Joachim Kuropka von der Universität Vechta und Herrn Prof. Dr. Paul 
Michael Lützeler von der Washington University in St. Louis. Jederzeit gewähr-



I. Problemaufriss, Zielsetzung und Aufbau der Arbeit 23

ten sie mir bei der Planung, Durchführung und Auswertung der Arbeit außeror-
dentlich sachkundige, erfahrene und wertvolle Unterstützung. Ihre wegweisen-
den Ideen und die voller Respekt formulierten Hinweise haben wesentlich zum 
Erstellen der Arbeit beigetragen. Die Möglichkeit, im Rahmen ihrer Forschungs-
kolloquien und Seminare Vorträge zu halten und stundenlange Gespräche zu 
führen, haben mich nicht nur als jungen Wissenschaftler, sondern zugleich auch 
und vor allem als Menschen bereichert und weiterentwickelt. Dankbar bin ich ih-
nen aber sowohl für ihre fachkundigen Ratschläge, als auch für ihre Freundschaft 
und ideelle Unterstützung, die mir besonders wichtig waren. 

Herrn Prof. Dr. Jörg Thunecke von der University of Nottingham danke ich 
ganz besonders für sein jederzeit tatkräftiges und herzliches Entgegenkommen. 
Auch für die kritischen und äußerst konstruktiven und wertvollen inhaltlichen 
Anmerkungen bei der Planung und beim Schreiben der Arbeit möchte ich ihm 
meine Dankbarkeit erweisen. 

Bei Frau Dr. Leonore Krenzlin, Frau Dr. Bärbel Beutner, Herrn Dr. Klaus 
Weigelt sowie der gesamten Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft be-
danke ich mich für die jahrelange Zusammenarbeit, fachliche Betreuung meines 
Forschungsvorhabens sowie zahlreiche Ratschläge. Frau Dr. Krenzlin bin ich 
besonders für die Kooperation bei der Herausgabe des Tagungsbandes: Zwi-
schen Innerer Emigration und Exil: Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945 in der 
Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft beim de Gruyter 
Verlag verpflichtet. Dankbar bin ich aber auch dafür, dass mir durch den Vorstand 
der IEWG der Zugang zu bisher unveröffentlichten Dokumenten im Ernst-Wie-
chert-Archiv im Museum Stadt Königsberg in Duisburg ermöglicht wurde.  

Frau Prof. Dr. Monika Kucner sowie Frau Prof. Dr. Anna Szyndler danke 
ich für ihre immerwährende Hilfsbereitschaft, menschliche Unterstützung sowie 
fachliche Beratung. 

Frau Frauke Ueck (der früheren Geschäftsführerin der Erwin-Stein-Stiftung 
zu Gießen) und dem gesamten Vorstand danke ich für die finanzielle Unterstüt-
zung meines Habilitationsvorhabens in allen Phasen der Forschungsarbeit. 

Abschließend gilt mein außerordentlicher Dank Herrn PD Dr. habil. Tho-
mas Degenkolb und Frau Larissa Vassilev von der Justus-Liebig-Universität Gie-
ßen für die Durchsicht und Korrektur des Manuskripts, zahlreiche Anmerkun-
gen und wertvolle Kommentare. 





II

HISTORISCHE GRUNDLAGEN

1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil

Im Deutschen Reich und außerhalb seiner Grenzen haben Schriftsteller 
Stellung gegenüber der faschistischen Diktatur in Deutschland bezogen und sich 
bemüht, mit ihren Werken der menschenverachtenden und rassistischen Propa-
ganda und Weltanschauung des nationalsozialistischen Regimes entgegenzuwir-
ken. Die das Land verlassen hatten, nannten sich Emigranten – das Wort hatte 
einen kämpferischen Klang, es war aufgeladen mit Schmerz und Zorn über die 
Vorgänge in Deutschland und war Ausdruck des Protestes gegen sie. Die Worte 
‚Exil‘ und ‚Exilant‘, welche die literaturwissenschaftliche Forschung später ein-
geführt hat, finden sich in den zeitgenössischen Texten selten. Eine Ausnahme, 
welche jedoch den damaligen Sprachgebrauch letzten Endes bestätigt, bildet das 
1937 entstandene Gedicht von Bertolt Brecht Über die Bezeichnung Emigranten 
mit den viel zitierten Zeilen: „Vertriebene sind wir, Verbannte./Und kein Heim, 
ein Exil soll das Land sein, das uns da aufnahm.“1 

Die Emigranten sprachen meist distanziert vom ‚Reich‘, wenn sie nicht 
Deutschland als Heimat meinten, sondern den Staat, den sie unfreiwillig ver-
lassen hatten und dessen offizielle Benennung ‚Deutsches Reich‘ lautete. Und 
sie übertrugen den Ausdruck ‚Emigrant‘ auf jene Hitlergegner, die im Reich ge-
blieben waren und dort im Untergrund versuchten, mit ihren Taten oder ihren 
Texten Widerstand zu leisten oder sich zumindest in Abwartestellung zu halten, 
um im günstigen Moment aktiv zu werden: Sie bezeichneten diese als ‚Innere 
Emigranten‘ und betonten so die Verbundenheit der beiden Gruppen. Dass der 
Ausdruck schon ein Jahrzehnt vor Hitlers Machtantritt in einem anderen Zu-
sammenhang in Umlauf kam, war ihnen wohl kaum bewusst, erklärt aber seine 
schnelle Verbreitung.

Je mehr das Hitlerregime seine Herrschaft in Deutschland festigte und 
die Hoffnung auf einen breiten Widerstand schwand, umso mehr verlor der 
Ausdruck Innere Emigration bei den Emigranten seinen streitbaren Beiklang. 
Ab 1937 bezeichnete er immer häufiger eine überwiegend passive Oppositi-
on, einen heimlich bleibenden Protest, den Rückzug ins eigene Innere oder ins 

1  Brecht, Bertolt. Gesammelte Werke in acht Bänden. Gedichte. Band IV, S. 718.



II. Historische Grundlagen26

Schweigen. Doch in Verruf kam der Ausdruck erst unmittelbar nach Kriegsen-
de durch einen Zeitungsartikel von Frank Thieß, welcher die Schriftsteller der 
Inneren Emigration den exilierten Schriftstellern wertend gegenüberstellte und 
das bloß passive Verbleiben in Nazideutschland zu einer patriotischen Großtat 
erhob.

Seitdem ist die Debatte um den Ausdruck Innere Emigration in der Litera-
turwissenschaft ebenso wie im Feuilleton nicht zur Ruhe gekommen – er wird 
immer aufs Neue verworfen oder gerechtfertigt, ausgeweitet oder eingeschränkt. 
Man hat bisweilen den Eindruck, dass es dabei nicht so sehr um literarische 
Fragestellungen, sondern vor allem um politisch-weltanschauliche Meinungs-
verschiedenheiten geht, die im Streit um die Definitionen weniger ausgetragen 
als vielmehr festgeschrieben werden. Das hat etwas mit der Sache zu tun, denn 
die engagierte Literatur der Hitlergegner forderte und fordert, damals wie heute, 
zur Stellungnahme heraus, auch zur politischen. Sie wollte ja ein Wort mitreden 
beim Streit um die künftigen Geschicke Deutschlands. Das gab und gibt dem 
kulturpolitischen und literaturgeschichtlichen Diskurs eine Emotionalität und 
polemische Schärfe, die einer gegenstandsbezogenen wissenschaftlichen Erörte-
rung nicht immer dienlich sind.

Das erste Kapitel der Studie sucht die historische und theoretische Dimen-
sion des Gegenstandes zu erfassen. Die wechselvolle Geschichte des Ausdrucks 
Innere Emigration wird untersucht und belegt, dass er bereits ein Jahrzehnt vor 
Hitlers Machtantritt durch Leo Trotzki in Umlauf gebracht wurde. Es werden 
daraus die ambivalenten Bewertungen abgeleitet, die dem Ausdruck bis heute 
anhaften, und der Vorschlag gemacht, den umstrittenen Terminus als Oberbe-
griff für verschiedene Modelle zu verwenden, welche charakteristische Konstel-
lationen aus politisch-weltanschaulicher Haltung, praktisch-politischem Verhal-
ten und literarischer Produktion abbilden.2

Der Versuch, eine eindeutige Definition für den Begriff der Inneren Emigra-
tion zu finden, stellt sich als sehr problematisch dar und dies selbst siebzig Jahre nach 
dem Kriegsende. In den Debatten um diesen Begriff wird immer wieder eine 
Frage leidenschaftlich diskutiert: Gab es das Phänomen der Inneren Emigration 
tatsächlich, oder handelt es sich eher um das Wunschdenken einiger Autoren, die 
im Nachhinein versuchen, ihr Verhalten während der NS-Zeit zu rechtfertigen? 
Es ist eine Tatsache, dass diese Frage direkt nach dem Krieg unbeantwortet blieb.  
Denn in der Germanistik sowohl im In- als auch im Ausland war die Tendenz, 

2  Vgl. Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore: Einleitung. 
Im Reich und außerhalb. Deutschsprachige Schriftsteller in der Inneren Emigration und im 
Exil 1933-1945. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore 
(Hrsg): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. 
Berlin 2016, S. 1-8. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 27

„die gesamte zwischen 1933 und 1945 in Deutschland erschienene Literatur und 
ihre Verfasser links bzw. rechts liegen zu lassen und totzuschweigen“.3

Das Kapiel versteht sich als ein Versuch, das Problem des Begriffs der In-
neren Emigration zu schildern, seine Komplexität in seiner ganzen Vielfalt zu 
präsentieren sowie die neuesten Tendenzen in der Einstellung zu der Litera-
tur der Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration zu veranschaulichen. 
Nach der Begriffsbestimmung und der Schilderung der Herausbildung des Be-
griffs der Inneren Emigration in den 1930er Jahren, soll das Augenmerk auf die 
erste Debatte zwischen den Exilanten und Inneren Emigranten (Klaus Mann und 
Gottfried Benn) und daraufhin die bekannte Debatte Molo-Thieß-Mann gerich-
tet werden, um ihre Vielschichtigkeit und die Voraussetzungen für die Positio-
nen der beiden Lager zu veranschaulichen. Dabei wird immer versucht, konkrete 
Zitate aus Quellentexten anzuführen, die die präsentierten Thesen unter Beweis 
stellen sollten. Auf die Position der Schriftsteller und Dichter der literarischen 
Inneren Emigration im nationalsozialistischen Deutschland sowie ihre besondere 
Rolle angesichts der Literatur- und Kulturpolitik des NS-Staates sollte beson-
ders hingewiesen werden. 

Begriffsbestimmung und die erste Debatte zwischen den Inneren 
Emigranten und Exilanten (Gottfried Benn versus Klaus Mann)4

Das Wort Emigration kommt ursprünglich aus dem Lateinischen und heißt 
Auswanderung. Sie kann entweder freiwillig oder erzwungen erfolgen. Der Be-
griff wurde zum ersten Mal in Bezug auf die französischen Adeligen angewandt, 
die nach 1789 vor den Revolutionären flohen: Goethe hat den Begriff les émi-
grés in seiner Novellensammlung Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten5 ins 
Deutsche gebracht. Die Hugenotten, die ihrer Konfession wegen Frankreich 
verließen, wurden Refugie, d. h. Flüchtinge bezeichnet. Die Böhmischen Brü-
der dagegen hat man als Exulanten genannt. Das Wort Exil hat auch seinen Ur-
sprung im Latein und kommt von Ex-silium (Verbannung). Auch der Ort der 

3  Denk, Friedrich: Die Zensur der Nachgeborenen. Zur regimekritischen Literatur im 
Dritten Reich. Weilheim i. OB 1996, S. 205. 

4  Dieser Teil des Kapitels stützt sich teilweise auf meinen früheren Artikel: 
Gołaszewski, Marcin: „Intra muros et extra” Innere Emigration als Problem – ein 
literaturwissenschaftlicher Überblick. In: Bartoszewicz, Iwona; Hałub, Marek; Małyszek, 
Tomasz (Hrsg.): Germanica Wratislaviensia. Kategorien und Konzepte, Bd. 139. Wrocław 
2016, S. 39-55. 

5  Goethe, Johann Wolfgang: Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Sämtliche 
Werke nach Epochen seines Schaffens, Münchner Ausgabe Wirkungen der Französischen 
Revolution 1791-1797. Tl. 1. München 2016. 



II. Historische Grundlagen28

Verbannung heißt Exil. Beim Wort Exil ist deswegen viel stärker die Gewalt 
hervorgehoben, die den Exilanten ins Ausland zwingt. Darum muss man selbst 
bei der Herkunft des Wortes auf die feine Differenz aufmersam machen, die 
dem Wort anhaftet. 

Der Begriff der Literatur der Inneren Emigration wird in Absetzung zu der 
Bezeichnung Literatur des Exils verwendet. Man spricht auch von äußerer und in-
nerer Emigration. Dazu kommt selbstverständlich noch die NS-Literatur, die im 
Dritten Reich als einzige aus diesem „Drei-Lager-Schema”6 vom Staat gefördert 
wurde und deren Autoren nur und ausschließlich als förderungswürdig galten.7 

Aufgrund der politischen Gegebenheiten während des NS-Regimes ent-
schied sich ein Teil der deutschen Autoren, Deutschland zu verlassen und ins Exil 
zu gehen. Ein anderer Teil der Schriftsteller und Dichter beschloss dagegen, in 
Deutschland zu bleiben und in der inneren Emigration ihre Arbeit fortzusetzen 
oder vollständig aufzugeben. Dabei bedeutete Innere Emigration ein bewusstes 
Sich-Absetzen von der politischen Realität. Dadurch wurde es möglich, dass eine 
Opposition „intra muros et extra“8 entstand. 

Wie Wolfgang Brylla richtig bemerkt, ist der Begriff „verworren und zwie-
spältig, wenn nicht sogar multisemantisch zu verstehen, denn Emigration impli-
ziert doch im Grunde eine Flucht nach außen, und kein Sichzurückziehen ins 
‚Innere‘“9. Eins steht jedoch fest: dank der sogenannten Inneren Emigranten 
kann man heutzutage sagen, dass sich „[t]rotz der repressiven Kulturpolitik des 
NS-Regimes […] nach 1933 in Deutschland eine nonkonformistische Literatur 
von beträchtlichem Umfang [entwickelte]“.10

6  Scholdt, Günter: Deutsche Literatur und „Drittes Reich“. Eine Problemskizze. In: 
Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes Reich. 
Berlin 2003, S. 13-34, hier S. 13.

7  Ausführlich dazu: Krenzlin, Leonore: Emigranten im eigenen Land? Zum Umgang 
mit dem Ausdruck ‚Innere Emigration‘. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; 
Krenzlin, Leonore (Hrsg): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige 
Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016, S. 11-28.

8  Übernommen aus: Schmollinger, Anette: Intra muros et extra: Deutsche Literatur 
im Exil und in der inneren Emigration: ein exemplarischer Vergleich. Heildeberg 1999. 
Ursprünglich ist der Begriff auf Thomas Mann zurückzuführen: Mann, Thomas: Dieser 
Friede. New York/Toronto 1938, S. 9f. 

9  Brylla, Wolfgang: „Innere Emigration“ in Theorie und Praxis. Literatur als 
Camouflage. In: Bartosiewicz, Iwona; Hałub, Marek; Tomiczek, Eugeniusz (Hrsg.): 
Germanica Wratislaviensia. Analysen und Betrachtungen. Bd. 135. Wrocław 2012, S. 41-55, 
hier S. 42.

10  Krohn, Claus-Dieter; Rotermund, Erwin; Winckler, Lutz; Koepke, Wulf 
(Hrsg.): Aspekte der künstlerischen Inneren Emigration 1933-1945. München 1994, (Ein 
Internationales Jahrbuch, Bd. 12), S. 7-10, hier S. 7.



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 29

Innere Emigration als Bezeichnung für die Literatur während der nationalso-
zialistischen Herrschaft wurde nicht – wie oft behauptet – erst nach 1945 kreiert. 
Es war also keine nachträgliche Rechtfertigung der nicht ins Exil gegangenen 
Autoren, sondern ein bereits in den 1930er Jahren von verschiedenen Autoren 
gebrauchter Begriff. 

Doch sollte man nach dem Autor des Begriffs der Inneren Emigration fragen, 
so bekommt man stets die Antwort, er komme von Frank Thieß. Da dies histo-
risch nicht nachweisbar ist, kann man davon ausgehen, dass Frank Thieß seine 
Urheberschaft sich selbst zugeschrieben hat. In seinem Artikel Die Innere Emigra-
tion hat er behauptet, er habe diese Bezeichnung 1933 in seinem Protestschrei-
ben an eine NS-Kulturstelle gegen die Verbrennung von seinen zwei Büchern ge-
braucht. Da er sich aber selbst in Widersprüche verwickelte, was das tatsächliche 
Entstehungsdatum des Dokuments anbelangt und vor allem, weil das Schreiben 
nicht mehr existiert und von niemand als einmal existent bestätigt werden konn-
te, ist diese These nur zu bezweifeln.11 

Tatsache ist jedoch, dass sich zahlreiche andere Autoren bereits in den 
1930er Jahren dieser Bezeichnung bedienten. Der Begriff war so geläufig, dass 
man von äußerer und innerer Emigration als von zwei gleichberechtigten Er-
scheinungen des literarischen oppositionellen Lebens gesprochen hat. Die Idee 
vom vereinigten und anderen Deutschland im Exil und im Inneren vertrat zum 
ersten Mal Ernst Toller12 auf dem PEN-Kongress in Ragusa am 28. Mai 1933. 
In seiner dort gehaltenen Rede stellte er die Rechtmäßigkeit des nationalso-
zialistischen Regimes in Frage und erklärte sich zum Vertreter eines „anderen 
Deutschland“ – des schweigenden und leidenden. Somit behauptete er, dass er 
alle diejenigen repräsentierte, die, vom Regime geknebelt, keine Stimme erheben 
konnten.13 Bereits 1932 auf dem Kongress des PEN-Klubs in Budapest hatte er 
provokativ gefragt: 

Warum lohnt es sich zu leben, wenn nicht für die Gerechtigkeit und Freiheit! Viel-
leicht werden ich und meine Freunde nicht im nächsten Jahr zu Ihnen sprechen 
können. Vielleicht werden unsere Stimmen in den Zellen erstickt sein […].14

Aber auch andere Schriftsteller und Dichter haben sich in ihren Werken und 
Tagebucheintragungen des Konzepts der Inneren Emigration bedient. So notier-

11  Vgl. Orłowski, Hubert: Literatura w III Rzeszy. Poznań 1975, S. 241.
12  Mehr dazu: Spalek, John M.: Ernst Tollers Vortragstätigkeit und seine Hilfsaktionen 

im Exil. In: Hohendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emigration II. 
Frankfurt/M. 1973, S. 85-100. 

13  Vgl. Ackermann, Karin: Talent zum Dialog. Klaus Mann und sein journalistisches 
Werk. München 1997, S. 68.

14  Zit. nach: Spalek, John M.: Ernst Tollers Vortragstätigkeit, S. 91. 



II. Historische Grundlagen30

te schon 1933 Jochen Klepper in seinem Tagebuch: „Je mehr ich mich geistig als 
Emigrant im Vaterlande fühlen muß, desto heftiger und inständiger wünsche ich 
dieses Heimischwerden.“15 Und an anderer Stelle: „Das ist meine Krankheit; mehr 
als Beuthen. Mehr als mein Emigrantentum.“16 Kurz nach der Machtergreifung im 
Sommer 1933 schrieb Jochen Klepper über seine „Emigranten-Stimmung“ und 
darüber, dass er sich „jetzt durchaus im Exil“17 befinde. Ähnlich äußert sich Hilde 
Spiel, eine österreichische Schriftstellerin und Journalistin jüdischer Abstammung, 
die 1936 wegen der antisemitischen Politik in Österreich nach London emigrierte: 
„Das Exil ist eine Krankheit. Eine Gemütskrankheit, eine Geisteskrankheit, ja zu-
weilen eine körperliche Krankheit.“18 Die fast wortwörtliche Übereinstimmung der 
Einschätzung eigener Lebenslage als Innerer Emigrant (Klepper) oder Exilantin 
(Spiel) bezeugt, wie ähnlich sie ihr Emigrantentum sahen. 

Auch Lion Feuchtwanger hat sich in seinem 1933 erschienenen Roman Die 
Geschwister Oppenheim des Begriffs bedient als einer Art Emigration.19 

1934 zog sich Gottfried Benn aus der literarischen Öffentlichkeit in die Wehr-
macht zurück20 und sprach in diesem Zusammenhang von „eine[r] aristokratischen 
Form der Emigrierung“21, nachdem er davor mit seiner Loyalitätserklärung gegen-
über der nationalsozialistischen Regierung die Neuformierung der aufgelösten 
Akademie der Dichtung eingeleitet und somit zur ersten Debatte zwischen einer 
inneren und äußeren Emigration einen unrühmlichen Beitrag geleistet hatte.22 

Ernst Barlach beklagte 1937, dass er „im Vaterlande eine Art Emigrantenda-
sein“ führe. Er fühlte sich sogar zum „Emigrantenleben im Vaterlande“23 verur-
teilt. 1939 hat sich des Begriffs auch Franz C. Weiskopf bedient.24

15  Klepper, Jochen: Unter dem Schatten deiner Flügel. Aus den Tagebüchern der Jahre 
1932-1942. Stuttgart 1956, S. 102.

16  Ebd., S. 103.
17  Ebd., S. 69 u. 103. 
18  Zit. nach: Lützeler, Paul Michael: Migration und Exil in Geschichte, Mythos und 

Literatur. In: Bannasch, Bettina; Rochus, Gerhild (Hrsg.): Handbuch der deutschsprachigen 
Exilliteratur. Berlin/Boston 2013, S. 3-25, hier S. 8.

19  Feuchtwanger, Lion: Die Geschwister Oppenheim. Frankfurt/M. 1984, S. 329. 
20  Ausführlich zu Benn vgl.: Schröder, Jürgen: „Wer über Deutschland reden und 

richten will, muss hier geblieben sein“. Gottfried Benn als Emigrant nach innen. In: Rüther, 
Günther (Hrsg.): Literatur in der Diktatur. Schreiben im Nationalsozialismus und DDR-
Sozialismus. Paderborn 1997, S. 131-144.

21  Zit. nach: Schnell, Frank-Ralf (Hrsg.): Literarische Innere Emigration 1933-1945. 
Stuttgart 1976, S. 3.

22  Vgl. Szyndler, Anna: Christliche Literatur im Dritten Reich als Widerstandsliteratur. 
Versuch einer literaturtheologischen Deutung. Częstochowa 2011, S. 34-36.

23  Barlach, Ernst: Briefe II (1925-1938). München 1969, S. 730 u. 734. 
24  Vgl. Weiskopf, Franz C.: Literarische Streifzüge. Berlin 1956, S. 93. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 31

1938 hat sich Wilhelm Pieck in der Zeitschrift Der deutsche Schriftsteller über 
die Innere Emigration25 wie folgt geäußert: 

Wir wissen, daß es neben den aus Deutschland Verjagten noch Hunderte von deut-
schen Schriftstellern im Lande gibt, die – obschon sie zu Zwangsmitgliedern der 
Reichschrifttumskammer gepreßt sind – nicht zu Verrätern an der Sache des Gei-
stes, des Fortschrittes und der Kultur wurden.26 

Am Ausführlichsten setzt sich Klaus Mann in seinem Roman Der Vulkan 
(1939) mit dem Begriff auseinander. Er lässt an einer Stelle den Schutzengel der 
Emigrierten und Verfolgten zu den Emigranten sagen:

Die Grenzen, die euch von Deutschland trennen, sind unübertretbar. Dahinter ist 
für euch verfluchte Gegend; nur in Alpträumen werdet ihr hinversetzt. Es atmen 
aber dort Menschen, viele von ihnen leiden, sind heimatlos in der Heimat, man 
nennt sie ‚die innere Emigration‘ Ich, Schutzpatron der Expatriierten, kümmere 
mich um sie.27 

Etwas weiter heißt es dann: 

Der Engel der Heimatlosen – Freund und Kenner auch der inneren Emigranten – nick-
te kummervoll. ‚Jaja – nicht nur im Exil wird gelitten. Nicht nur die Vertriebenen allein 
erfahren, wie bitter Einsamkeit ist und wie müde es macht, langen, zähen Widerstand 
zu leisten gegen die Macht, von der doch alles teils entzückt, teils eingeschüchtert 
scheint.  – Bildet euch nicht zu viel ein auf euer Abenteuer!‘ riet der Engel der Heimat-
losen. ‚Wenn ihr zurückkehrt, werdet ihr auf den Gesichtern eurer daheimgebliebenen 
Kameraden Zeichen finden – jenen sehr ähnlich, die ihr selber tragt‘.28

25  Konträr zu diesen Ausführungen äußert sich ein anderer Innerer Emigrant, 
Werner Bergengruen, der den Terminus ablehnt. Er findet auch keine Verwendung und 
Akzeptanz in seinen Schriften und Briefen. Er argumentiert, dass der Begriff sowohl 
der Vorstellung eines Emigrationsprozesses als auch der polarisierten Denkfigur vom 
sicheren, unangetasteten Innen und zerstörerischen Außen widerspricht. Werner 
Bergengruen hat 1947 sich dazu geäußert: „Wir selber, die wir wohl von den materiellen 
Verwüstungen mitbetroffen wurden, den geistigen aber standzuhalten vermochten, 
wir haben offenbar versäumt, die uns doch bekannte Sensibilität und Irritabilität der 
meisten künsterlischen Menschen gebührend in Rechnung zu stellen: sie hatten nicht die 
Fähigkeit, sich inmitten äußerer Zusammenbrüche die eigene innere Welt ungeschädigt 
zu bewahren.“ (Bergengruen, Werner: Dichtergehäuse. Aus den autobiographischen 
Aufzeichnungen. Zürich 1966, S. 157.) 

26  Pieck, Wilhelm: Arbeiter und Schriftsteller müssen zusammengehen. In: Zur 
Tradition, Band 2, S. 808. 

27  Mann, Klaus: Der Vulkan. Roman unter Emigranten. Frankfurt/M. 1991, S. 543. 
28  Ebd., S. 544. 



II. Historische Grundlagen32

Das Zitat von Klaus Mann macht deutlich, dass es vor 1945 zwischen der inne-
ren und der äußeren Emigration durchaus ein Gefühl der Gemeinsamkeit, einen 
Minimalkonsens gab. 

Ein weiteres Zitat von Klaus Mann ist dabei besonders in seinem Ausdruck 
bedeutsam: „Zwei Linien, zwei mit Energie geladene Kurven liefen parallel: die 
Kräfte der inneren und der äußeren Emigration wollen sich nun verbinden.“29 

Diese Verbindung hat vor dem Ausbruch des Zweiten Weltkrieges tatsäch-
lich stattgefunden. Auf dem Pariser Schriftstellerkongress im Jahre 1935 „hatten 
sich innere und äußere Emigration im vollen Rampenlicht der Weltöffentlichkeit 
die Hände gereicht. Durch zwei Höhepunkte […] habe sich dieser Kongress aus-
gezeichnet: einmal durch das Auftreten Thomas Manns und zum anderen durch 
das Erscheinen eines Unbekannten mit einer Maske vor dem Gesicht, der aus 
Deutschland kam und die Grüße einer Gruppe antifaschistischer Schriftsteller 
überbrachte“.30 Mehr als eine gefühlsmäßige Verbindung zwischen Exil und In-
nerer Emigration konnte sich aber aufgrund der unterschiedlichen Existenzbedin-
gungen und Möglichkeiten des künstlerischen, politischen und wissenschaftli-
chen Arbeitens nicht bilden. 

Walter A. Berendsohn ist dagegen der Meinung, dass man diesen Begriff ein 
für alle Mal „ausmerzen“ soll. Denn er verdecke „nur die unüberbrückbare Kluft, 
die zwischen der Literatur der Flüchtlinge und derjenigen der Daheimgebliebe-
nen bestanden habe.“31 Auch Franz Schonauer spricht sich dafür aus, auf den Ge-
brauch des Begriffs der Inneren Emigration zu verzichten.32 

Selbst Thomas Mann, der spätere überzeugte Kritiker der Inneren Emigra-
tion, hatte sich in seiner Schrift Dieser Friede von 1938 durchaus positiv zu ihr 
geäußert. Er schrieb von den „Deutschen der inneren und äußeren Emigration“, 
der „deutschen Opposition extra et intra muros.“33 

Klaus Mann war derjenige, der die erste Debatte zwischen den Inneren Emi-
granten (Gottfried Benn) und Exilanten angefangen hat. Er distanzierte sich 
vom Irrationalismus, und zwar „genau zu dem Zeitpunkt, als er dessen mögli-
che Verbindungslinien und praktische Indienstnahme durch den Faschismus 
erkannte.“34 In dem Maße, wie die Nationalsozialisten erstarkten, wird ihm auch 

29  Ebd. 
30  Grimm, Reinhold: Im Dickicht der Inneren Emigration. In: Denkler, Horst; 

Prümm, Karl (Hrsg.): Die deutsche Literatur im Dritten Reich. Themen – Traditionen 
– Wirkungen. Stuttgart 1976, S. 406-426, hier S. 410. 

31  Ebd., S. 407.
32  Schonauer, Franz: Deutsche Literatur, S. 125 u. 148. 
33  Zit. nach: Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-

1945 in Deutschland. Berlin u. Weimar 1985, S. 34.
34  Winckler, Lutz: Artist und Aktivist. In: Arnold Heinz L. (Hrsg.): Klaus Mann. 

München 1987, S. 73-87, hier S. 73.



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 33

sein Bekenntnis zum Irrationalismus als eine Gefahr bewusst – eigene Berüh-
rungspunkte werden sichtbar: 

Aber wenn das ‚Irrationale‘ mir in seinen zärtlich-träumerischen, erotisch verbin-
denden Erscheinungsformen behagt hatte, so erschreckte es mich in seinen aggres-
siv brutalen Manifestationen, besonders wo diese den Charakter zerstörerischer 
Massenhysterie anzunehmen drohte.35 

Angesichts der politischen Entwicklung ist die ursprüngliche Trennung von 
Kunst und Politik nicht mehr möglich, denn das „Leben ist unteilbar, es läßt sich 
nicht in verschiedene ‚Branchen‘ mit beschränkter Verantwortung spalten. Was 
immer man tut, womit man sich auch beschäftigt – es ist der volle Einsatz, der 
gefordert wird.“36 

Und je mehr sich die politische Lage zuspitzt, desto stärker wird die Neigung 
Klaus Manns, dem Künstler eine gesellschaftsbezogene Aufgabe zuzuordnen. 
Im „Rahmen der Gesellschaft habe der Schriftsteller im Namen der Vernunft zu 
sprechen“,37 denn „die Vernunft ist des Lebens unentbehrlichste Dienerin. Ohne 
sie geht das Leben in Trümmer.“38 

Klaus Mann geht mit seiner antisozialen Kunstprogrammatik, in der von einer 
verantwortungsbewussten Haltung des Schriftstellers überhaupt noch nicht die 
Rede ist, selbst ins Gericht. Er überwindet „die Antinomie […], welche geistige Hal-
tung und politisch-gesellschaftliche Realität voneinander“ trennt, und „grenzt sich 
gegen das Vergangene ab, gegen seinen Irrationalismus (Benn), gegen seinen Ästhe-
tizismus (George), gegen die Haltung platonischen Gutseinwollens (Stefan Zweig), 
die politischen Notwendigkeiten Genüge tun will, ohne sich zu engagieren.“39 

Ausdruck dieser Abgrenzung ist die Auseinandersetzung mit Gottfried Benn, die 
1930 mit dem Essay Zweifel an Gottfried Benn und der Kritik Gottfried Benn oder 
die Entwürdigung des Geistes fortgesetzt wird und 1937 in Gottfried Benn. Die Ge-
schichte einer Verirrung ihr Ende findet.40 

Im ersten Text Zweifel an Gottfried Benn, der den eigentlichen Kernpunkt 
in der Auseinandersetzung bildet, bezieht sich Klaus Mann auf zwei Essays von 
Benn: Können Dichter die Welt verändern? und Zur Problematik des Dichterischen. 

35  Mann, Klaus: Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht. Hamburg 1984, S. 250.
36  Ebd., S. 211.
37  Grunewald, Michel: Nachwort. Klaus Mann und das politische Engagement. 

In: Mann, Klaus: Mit dem Blick nach Deutschland. Der Schriftsteller und das politische 
Engagement. München 1985, S. 140. 

38  Mann, Klaus: Jugend und Paneuropa. In: Mann, Klaus: Auf der Suche nach einem 
Weg. Berlin 1931, S. 87. 

39  Walter, Hans-Albert: Das Bild Deutschlands im Exilroman. In: Die Rundschau, 
Nr. 77, 1966, S. 437-458.

40  Mehr: Mann, Klaus: Prüfungen. München 1968. 



II. Historische Grundlagen34

Benn vertritt in diesen Texten die Auffassung, dass für den Dichter die indivi-
duelle Vollendung im Mittelpunkt aller ethischen Kategorien steht, da Dichtung 
keinerlei Wirkung ausüben kann. Am Beispiel von Heinrich Manns Die kleine 
Stadt drückt er folgendes aus: „Kunstwerke sind phänomenal, historisch unwirk-
sam, praktisch folgenlos. Das ist ihre Größe.“41 Klaus Mann kann angesichts der 
Zeitumstände nicht einstimmen „in das hymnisch exakte Preislied des genialen 
Benn, auf die Räusche der Einsamkeit.“42 Er bekennt sich als Dichter zwar zu ei-
ner „manischen Neugierde“, die ihn in „den verlockenden Abgrund dieser Dun-
kelheit zwingt“ und fühlt sich angezogen von dessen „düster großartigen Theorie 
des absoluten Nihilismus“,43 aber er erkennt die Forderung der Stunde, „die für 
keinen Dichter endgültige Ideale sein werden, aber eben doch für die Stunde die 
einzig möglichen“44 – Frieden und Umgestaltung des Wirtschaftssystems. 

Klaus Mann sieht sein Vorbild in Heinrich Mann, der „ein besonders re-
präsentatives Beispiel dafür [wäre], wie man künstlerische Vereinsamung, arti-
stische Passion nicht nur mit politischer Gesinnung, sondern sogar mit schärf-
ster politischer Aktivität vereinigen kann.“45 Er beantwortet die Frage Gottfried 
Benns, ob der Dichter die Welt verändern kann, mit: „Ja, ja, ja. Niemand kann sie 
verändern, wenn nicht er.“46 

Den Brief an Gottfried Benn schreibt Klaus Mann bereits aus dem Exil, in 
dem er sich auch mit Gustaf Gründgens im Roman Mephisto auseinandersetzte. 
Er macht in dem Brief deutlich, wie beinah zwangsläufig die ästhetische Konzep-
tion Benns mit dem Faschismus zusammenhängt, wie „eine zu starke Sympathie 
mit dem Irrationalen zur politischen Reaktion führt, wenn man nicht höllisch 
genau achtgibt. […] plötzlich ist man beim Kultus der Gewalt, und dann schon 
beim Adolf Hitler.“47 

Dieser Brief stellt dann auch den eigentlichen Bruch zwischen Klaus Mann 
und Gottfried Benn dar und ist der erste offenkundige Schritt in der polemisch-
kritischen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit des nationalsozialistischen 
Staates, die im Mephisto-Roman mündete.48  

41  Benn, Gottfried: Können Dichter die Welt verändern? In: Benn, Gottfried: 
Autobiographische und vermischte Schriften. Wiesbaden/München 1977, S. 213-222, 
hier S. 215. 

42  Mann, Klaus: Prüfungen. München 1968, S. 172. 
43  Ebd., S. 173. 
44  Ebd., S. 174. 
45  Ebd. 
46  Mann, Klaus: Wie wollen wir unsere Zukunft? In: Mann, Klaus: Auf der Suche nach 

einem Weg. Berlin 1931, S. 111f.
47  Mann, Klaus: Prüfungen. München 1968, S. 177.
48  Ausführlich zum Roman Mephisto: Gołaszewski, Marcin; Ligocki, Dawid: „Ein 

Schriftsteller, der politische Gegenstände in sein künstlerisches Schaffen einbeziehen will, muß 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 35

Anfangs ging es Klaus Mann noch „um die Rettung des ‚Dichters‘, dessen 
Außenseiterposition – wo sie sich auf das ‚Elementare‘ beruft und den Ursprung 
der Kunst im Mythisch-Irrationalen ansiedelt“49 – auch seinem eigenen Kunst-
verständnis nahesteht. Das Engagement Benns für die Abschaffung des § 218 
lässt ihn für Klaus Mann sogar als einen radikalen Linken erscheinen.

Als Benn dann aber „selbst die politische Dimension seiner Literatur her-
stellt und die faschistische Politik“50 positiv begrüßt, kann er das nicht mehr ak-
zeptieren: 

Das heimliche oder sogar lächelnd zugegebene Wohlgefallen, mit dem ein mir sonst 
verwandter und bewunderungswürdiger Geist wie Benn dies gräßliche Phänomen 
beobachtete und akzeptierte, konnte nicht umhin, mir auf die Nerven zu gehen. Ich 
fand mich genötigt, öffentlich gegen ihn Stellung zu nehmen […]51 

In Gottfried Benn oder die Entwürdigung des Geistes bezieht sich Klaus Mann auf 
Benns An die Emigranten.52 Er verurteilt hier scharf Benns Bekenntnisse zum to-
talen Staat und seinen Verrat am Geist, der „uns sonst nur Ekel einflößen könnte, 
lehrt uns doch eines: Unversöhnbarkeit gegen die Verräter.“53  

1937 erscheint der letzte Essay zu dieser Auseinandersetzung: Gottfried 
Benn. Die Geschichte einer Verirrung. Klaus Mann weist hier noch einmal auf den 
für ihn wichtigen Zusammenhang von Kunst und Fortschritt hin und er richtet 
sich ganz eminent gegen Benns Fortschrittsfeindlichkeit, für ihn gehören beide 
zusammen. Denn er erkennt die Gefahr, die sich gerade aus dem Irrationalismus 
und der Zivilisationskritik Benns ergibt: „Benn trieb die Flaubertsche Verach-
tung bourgeoiser Bildungs- und Fortschrittsgläubigkeit auf jene bedenkliche 
Spitze, wo sie in bösartigen Nihilismus umschlägt“,54 wo statt Form und Zivili-

an der Politik gelitten haben.“ Klaus Mann und die Politik. Mephisto – Roman einer Karriere 
oder Karriere eines Romans. In: Gołaszewski, Marcin; Sadziński, Witold (Hrsg.): Acta 
Universitatis Lodziensis. Folia Germanica. Konstanz und Wandel in Sprache und Literatur. 
Łódź 2015, S. 105-130. 

49  Kerker Elke: Weltbürgertum – Exil – Heimatlosigkeit. Die Entwicklung der politischen 
Dimension im Werk Klaus Manns von 1924-1936. Meisenheim am Glan 1977, S. 92. 

50  Ebd. 
51  Mann, Klaus: Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht. Hamburg 1984, S. 250.
52  Klaus Mann schreibt hierzu: „Die Aufklärung, um die ich ihn als Leser, als 

Bewunderer, fast als Freund, privat ersucht hatte, gab er mir in Form eines Offenen 
Briefes, ‚An die Emigranten‘, den er im Rundfunk vorlas und der in der Deutschen 
Allgemeinen Zeitung publiziert wurde“ (Mann, Klaus: Prüfungen. München 1968, 
S. 178). 

53  Ebd., S. 181. 
54  Mann, Klaus: Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht. Hamburg 1984, S. 250. 



II. Historische Grundlagen36

sation, Ästhetizismus und Fortschritt, „Zucht und aristokratische Auswahl, As-
kese und Unterordnung“ im Mittelpunkt stehen. Im Gegensatz hierzu entwic-
kelt Klaus Mann ein Konzept, in dem sich aus dem Willen zur Form der Wille 
zum Fortschritt entwickelt: „Als ‚Ästhet‘ beginnen und als Sozialist enden: ich 
habe in solcher Entwicklungskurve ein Paradox niemals zu sehen vermocht. Das 
Schönheits-Pathos kann auf dem geraden Weg zum sozial-moralischen Pathos 
führen.“55 

Klaus Mann beschreibt hier selbst seine politische Entwicklung, die aus der 
künstlerischen Verantwortung folgt. Mit dem Erfolg des Nationalsozialismus 
und der parallelen Entwicklung Benns erkennt Klaus Mann die Folgen seines 
Ästhetizismus. Denn gerade die ästhetische Tradition, die Sympathie mit dem 
Irrationalen, kann als politische Reaktion direkt in den Faschismus führen. Und 
der Schriftsteller, der mit seinem Wort Macht ausüben kann, trägt eine besondere 
Verantwortung: „Die ordinäre Hast, mit der so viele meiner Kollegen den An-
schluß ans ‚Kommende‘, nämlich an die kommende Barbarei, suchten und fan-
den, erschien mir unschicklich bis zum Degoutanten. So benahm man sich nicht, 
wenn man sich dem Geist verpflichtet fühlte, wenn man Schriftsteller war.“56  

Benns Position kann er nicht mehr akzeptieren. Klaus Mann steht für die 
Verbindung von Kunst und Politik und versucht, dem „politischen Engagement 
des Antifaschismus eine ästhetische Begründung zu geben.“57  

Genau hier folgt der Kernpunkt der Theorie Wincklers: „Aufhebung der 
Rollenteilung zwischen dem Artisten und Aktivisten, dem Schriftsteller und 
dem Antifaschisten rückt die Literatur selbst, die eigentliche literarische Tätig-
keit also, in jene Position, die ihr von Klaus Mann zugedacht war: ins Zentrum 
antifaschistischen Engagements.“58 

Damit haben Klaus Mann und Gottfried Benn zur ersten Debatte zwischen 
den Exilaten und Inneren Emigranten beigetragen, ohne gewusst zu haben, dass 
sich im Laufe der Jahre diese Trennung nur vertiefen wird. 

Heinrich Mann äußerte sich in seinem 1934 verfassten Brief an den Kongress 
der Sowjetschriftsteller ähnlich. Er schrieb, dass zu der „emigrierten Literatur […] 
auch einige in Deutschland Verbliebene gehören.“59 Bertolt Brecht, selbst ein 
Emigrant, dem die deutsche Staatsbürgerschaft aberkannt wurde, äußerte sich 
verständnisvoll darüber, dass das Schicksal der Exilanten nicht schlimmer als das 
der Daheimgeblieben sei:

55  Mann, Klaus: Prüfungen. München 1968, S. 189. 
56  Mann, Klaus: Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht. Hamburg 1984, S. 249. 
57  Winckler, Lutz: Artist und Aktivist. In: Arnold Heinz L. (Hrsg.): Klaus Mann. 

München 1987, S. 73-87, hier S. 76.
58  Ebd. 
59  Zit. nach: Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand, S. 34. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 37

Im zweiten Jahre meiner Flucht
Las ich in einer Zeitung, in fremder Sprache
Daß ich meine Staatsbürgerschaft verloren hätte.
Ich war nicht traurig und nicht erfreut
Als ich meinen Namen las neben vielen andern
Guten und schlechten.
Das Los der Geflohenen schien mir nicht schlimmer als das 
Der Gebliebenen.60

Derjenige, der einen Versuch wagte, zwischen den Inneren Emigranten und den 
Exilanten aktiv zu vermitteln, war Ernst Wiechert, dessen Reden vom 6. Juli 1933 
Der Dichter und die Jugend und vom 16. April 1935 Der Dichter und seine Zeit, in 
der in Moskau erschienenen Exilzeitschrift Das Wort61 abgedruckt wurden. Dies 
weist eindeutig darauf hin, dass die Reden im Ausland tatsächlich als Beweis da-
für wahrgenommen wurden, dass sich in Deutschland etwas gegen den Natio-
nalsozialismus bewegte.62 Schnell äußert sich dazu wie folgt: „Der Abdruck der 
Rede Wiecherts muss als Versuch eines Brückenschlages zwischen Exilliteratur 
und literarischer Innerer Emigration verstanden werden, der sich den sozialisti-
schen Schriftstellern um Das Wort aus der Gemeinsamkeit des Antifaschismus zu 
legitimieren schien.“63

An den Beispielen, die genannt wurden, ist deutlich sichtbar, dass der Begriff 
nicht erst nach 1945 und dann in negativer Abgrenzung zur Exilliteratur zum ersten 
Mal auftaucht, sondern bereits vor dem Kriegsausbruch lebhaft diskutiert wurde. 
Wie kommt es aber nun, dass der Begriff nach dem Zweiten Weltkrieg zu einem 
Problem, ja zu einem heftig und kontrovers diskutierten Thema werden konnte? 

Innere Emigration als Problem? Innere versus äußere Emigration 
Debatte: Mann-Thieß-Molo

Die Diskussion um den Begriff der Inneren Emigration hat unmittelbar nach 
Kriegsende begonnen. Auslöser war die unrühmliche Auseinandersetzung zwi-
schen Thomas Mann auf der einen, Frank Thieß, Walter von Molo und anderen 

60  Zit. nach: Mayer, Hans: Konfrontation der inneren und äußeren Emigration: 
Erinnerung und Deutung. In: Grimm, Reinhold; Hermand, Jost (Hrsg.): Exil und Innere 
Emigration. Frankfurt/M. 1972, S. 75-87, hier S. 75.

61  Mehr dazu: Weisstein, Ulrich: Literaturkritik in deutschen Exilzeitschriften: Der 
Fall Das Wort. In: Hohendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere 
Emigration II. Frankfurt/M. 1973, S. 19-46.

62  Vgl. Brecht, Bertolt; Feuchtwanger, Lion; Bredel, Willi (Hrsg.): Das Wort. 
Literarische Monatszeitschrift, 2. Jhrg, H. 4-5, Moskau 1937, S. 5-10.

63  Schnell, Frank-Ralf (Hrsg.): Literarische Innere Emigration 1933-1945, S. 62. 



II. Historische Grundlagen38

Autoren der Inneren Emigration auf der anderen Seite.64 Erst im Rahmen des 
Streits wurde deutlich, dass jeglicher Konsens zwischen den beiden Schriftstel-
ler- und Dichtergruppen unmöglich war. Einer der Hauptstreitpunkte war die 
Schuldfrage. Thomas Mann, der sich noch 1933 mit aller Sympathie zu denen 
bekannte, die „innerhalb Deutschlands“ seine „Schmerzen und Hoffnungen 
teilten“65,  sprach von der Schuld aller Deutschen, schloss sich selber aber mit ein, 
indem er sie „unsere Schmach“66 nannte. Der Ausgangspunkt für die öffentliche 
Debatte war jedoch ein offener Brief, den Walter von Molo an Thomas Mann 
richtete, „in dem dieser mit bewegenden Worten gebeten wurde, helfend und 
heilend in das geschlagene Deutschland zurückzukehren“.67 Mann hätte wohl am 
liebsten auf den Brief nicht geantwortet, doch bald erschien ein weiterer Artikel, 
der sich lapidar Die Innere Emigration nannte. Der Verfasser des Beitrags war der 
Schriftsteller Frank Thieß, der sich ausführlich mit den Inneren Emigranten und 
Exilanten auseinander setzte. Für ihn stellte die Innere Emigration „die Gemeinde 
der Intellektuellen“ dar, „die Deutschland die Treue gehalten, [es] nicht im Un-
glück im Stich gelassen, [seinem Schicksal nicht] aus den bequemen Logen des 
Auslandes zugesehen, sondern es redlich geteilt hatten.“68 Er und andere Schrift-
steller lehnten die Behauptung einer Kollektivschuld entschieden und entrüstet 
ab und beriefen sich auf ihr Engagement als innere Emigration.69 Zugleich beton-
te er, dass „wir als deutsche Schriftsteller nach Deutschland gehörten und, was 
auch käme, auf unseren Posten ausharren sollten.“70

Die Kontroverse entzündete sich vor allem an einem Satz Thomas Manns in 
seinem offenen Brief vom 12.10.1945. Darin hatte er behauptet, dass allen Bü-
chern und Schriftstellern der Inneren Emigration, die zwischen 1933 bis 1945 in 
Deutschland geblieben sind, „ein Geruch von Blut und Schande“71 anhafte: „Es 
mag Aberglaube sein, aber in meinen Augen sind Bücher, die von 1933 bis 1945 

64  Vgl. Grimm, Reinhold: Innere Emigration als Lebensform. In: Grimm, Reinhold; 
Hermand, Jost (Hrsg.): Exil und Innere Emigration. Frankfurt/M. 1972, S. 35-38.

65  Mann, Thomas: Dieser Friede. New York u. Toronto 1938, S. 9f. 
66  Zit. nach: Wiesner, Herbert: Innere Emigration – die innerdeutsche Literatur 

im Widerstand 1933-1945. In: Kunisch, Hermann (Hrsg.): Handbuch der deutschen 
Gegenwartsliteratur. München 1970, S. 383-408, hier S. 383.

67  Grimm, Reinhold: Im Dickicht der Inneren Emigration, S. 406-426, hier S. 407. 
68  Grosser, Johannes F.G. (Hrsg.): Die große Kontroverse. Ein Briefwechsel um 

Deutschland. Hamburg/Genf/Paris 1963, S. 24f. 
69  Vgl. Orłowski, Hubert: Literatura w III Rzeszy, S. 241-243. 
70  Thieß, Frank: Innere Emigration (1945). In: Grosser, Johannes Franz Gottlieb 

(Hrsg.): Die große Kontroverse. Ein Briefwechsel in Deutschland. Hamburg 1963, S. 22-25, 
hier S. 24.

71  Zit. nach: Schröter, Karl: Thomas Mann im Urteil seiner Zeit. Dokumente 1891-
1955. Hamburg 1969, S. 31.



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 39

in Deutschland überhaupt gedruckt werden konnten, weniger als wertlos und 
nicht gut in die Hand zu nehmen. […] Sie sollten alle eingestampft werden.“72 

Die Debatte zeigte überdeutlich, wie wenig die Autoren der Inneren Emigra-
tion sich mit den Existenzbedingungen der Autoren des Exils auseinander gesetzt 
hatten. Aber sie zeigte auch, welche falschen Vorstellungen sich die Exilanten 
vom Leben und Arbeiten unter dem NS-Regime gemacht hatten. Wie die Situati-
on angespannt war, zeigt die Geste Manfred Hausmanns, eines weiteren Inneren 
Emigranten, der aus der Darmstädter Akademie aus Protest austrat, weil Thomas 
Mann Ehrenmitglied wurde.73 Auch der Minimalkonsens zwischen innerer und 
äußerer Emigration war endgültig zerbrochen. Die Folgen waren aber Jahrzehnte 
wirksam, denn „[z]u der positiven Deutung des Phänomens: geistiger Wider-
stand, innerdeutsche Opposition gegen das Hitler-Regime, kam die negative hin-
zu – Flucht nach Innen, Opportunismus, Kollaboration.“74

Ein anderer Ausgangspunkt dafür, dass die Verständigung zwischen den 
Exilanten und Inneren Emigranten zerbrach, lieferte auf dem gesamtdeutschen 
Schriftstellerkongress 1947 ein junger Philosoph, Wolfgang Harich, der „Karl Jas-
pers, Ernst Wiechert und Ina Seidel angriff.“75 Thomas Mann ähnlich, beschimpf-
te er die Schriftsteller, die bereits vor 1933 in die Innerlichkeit geflüchtet wären 
und den Gesinnungsterror nach 1933 „redlich verdient“ hätten. Er verlangte von 
den Autoren nicht gute Literatur, sondern gute Kampfmittel gegen den National-
sozialismus.76 

Ernst Wiechert brachte am deutlichsten zum Ausdruck, was „starke Verstän-
digungsprobleme zwischen den beiden Gruppen von Emigranten“77 anbelangte. 
Er äußerte in seinen Erinnerungen Jahre und Zeiten, dass ihn Erika Mann nicht 
gerecht beurteilt, sondern falsche und vorschnelle Urteile über Lebensbedingun-
gen im Dritten Reich gefällt habe: 

Ich verstehe, wenn es den Siegern schwer fällt, sich das Leben der Geächteten in je-
nen Tagen vorzustellen und mit Gerechtigkeit zu beurteilen. Erika Mann hat in der 
New York Herald Tribune in abfälliger Weise davon gesprochen, daß ich nach mei-

72  Ebd. 
73  Böttiger, Helmut (Hrsg.): Doppelleben. Literarische Szenen aus Nachkriegsdeusch-

land. Bd. 1. Göttingen 2009, S. 66. 
74  Szyndler, Anna: Christliche Literatur im Dritten Reich, S. 33.
75  Zimmermann, Hans Dieter: „Innere Emigration“. Ein historischer Begriff und 

seine Problematik. In: Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller 
und Widerstand. Facetten und Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012, S. 45-
62, hier S. 46.

76  Vgl. edb. 
77  Schoeps, Karl-Heinz: Deutsche Literatur zwischen den Weltkriegen. III. Literatur im 

Dritten Reich. Bern 1992, S. 157. 



II. Historische Grundlagen40

ner Entlassung aus dem Lager ein ‚gehorsamer Junge‘ geworden sei. Aber ich weiß 
nicht, ob Erika Mann, wenn sie damals aus einem deutschen Lager entlassen wor-
den wäre, nicht ein ‚gehorsames Mädchen‘ geworden wäre. Und ob sie etwas davon 
weiß, wie es ist, wenn man sieben Jahre lang jede Nacht auf jeden Wagen zu lau-
schen hat, der die Straße entlanggefahren kommt, und wenn man nach der Pistole 
tastet, ob sie auch gespannt ist. Ich glaube nicht, daß sie es in der Schweiz oder in 
Kalifornien erfahren hat, und ich wünsche es ihr auch nicht. Ich wünsche ihr nur die 
Erkenntnis, daß das Leben in der Spalte einer Zeitung ein anderes Leben ist als das, 
was wir die Nächte aller sieben Jahre lang geführt haben.78

Dass aber auf beiden Seiten das Verständnis füreinander fehlte, verdeutlicht ein 
Zitat von Ernst Wiechert, mit dem er auch nicht zu einer Verständigung zwischen 
Inneren Emigranten und Exilanten beitrug:

Sie dürfen nicht mit einem Anspruch des Ruhmes zurückkehren. In ihrem Fort-
gehen lag eine bittere Notwendigkeit, aber kein Ruhm. Wer vor Bluthunden flieht, 
kann bedauert und getröstet und verbunden werden, aber er braucht nicht gerühmt 
zu werden. Nur die in der Hölle gewesen sind, könnten vielleicht gerühmt werden, 
aber auch von ihnen haben sich viele hinter den Kesseln versteckt.79

Ganz anders als Thomas Mann urteilte fast zu derselben Zeit Max Frisch in ei-
nem Essay über Ernst Wiechert und Werner Bergengruen, die beide im Dritten 
Reich geblieben waren. Bei aller Kritik an Wiechert  versagte er ihm doch nicht 
den Respekt, den er den Männern zollt, 

die den Mut zum persönlichen Widerstand hatten, die eine Haltung zeigten, und 
zwar nicht in Übersee, sondern mitten im Dritten Reich selber, eine Haltung, der 
wir nur mit größter Achtung gegenüberstehen können; dies um so mehr, als ja kaum 
einer von uns schon bewiesen hat, daß er zu dieser Haltung, die wir von uns selbst 
und den anderen fordern, im entscheidenden Augenblick selber fähig ist.80

Die Spannung zwischen Distanz und Widerstand ist offensichtlich zu einem we-
sentlichen Teil Ausdruck der Spannung zwischen dem, was man unter immer noch 
nicht exakt definierter Begrifflichkeit innere und äußere Emigration versteht. In-
zwischen hat sich der Begriff „äußere Emigration“ soweit etabliert, dass heutzutage 
Einigkeit darüber besteht, wer dazu gehörte. Er ist vergleichsweise einfach zu be-
stimmen. Wer Deutschland zur Zeit des Nationalsozialismus verließ, war Emigrant, 
auch wenn die Frage nach den Gründen und Motiven seiner Emigration nicht klar 

78  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, Bd. 9, S. 687-688.
79  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten. Erinnerungen. Erlenbach, Zürich 1949, S. 401. 
80  Frisch, Max: Stimmen eines anderen Deutschland? In: Neue Schweizer Rundschau, 

Neue Folg, Jg. 13, Heft 9 ( Januar 1946), S. 537. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 41

sind oder offen bleiben. Angst und Schwäche, Flucht vor Verfolgung und Diskri-
minierung waren nicht selten der Grund, Deutschland zu verlassen. Meist war das 
mit dem festen Willen verbunden, von außen auf die Verhältnisse in der Heimat 
Einfluss zu nehmen; dazu gehörten die ganze Familie Mann, Joseph Roth, Kurt Tu-
cholsky, Walter Benjamin und Stefan Zweig oder Erich Fried, um nur einige der 
bedeutenden Namen zu nennen. Doch es muss immer beachtet werden, dass die 
Exilliteratur auch keine Einheit bildete, ebenso wie die der Inneren Emigration. Das 
einzige, was die Exilanten verband, war der Zwang auszuwandern, weil sie aus ir-
gendwelchen Gründen verfolgt wurden. Doch im Grunde setzte jeder Autor sein 
Werk nach 1933 fort. Die Romane, die Thomas Mann, Joseph Roth und Alfred 
Döblin nach 1933 schrieben, haben mit ihrem Werk vor 1933 mehr Ähnlichkeit als 
mit den Werken anderer exilierter Schriftstellerkollegen, die wie sie im Exil schrie-
ben. Das Werk Roths ist beispielsweise eine Einheit, die durch das Exil nicht zer-
rissen wurde. Besonders treffend schätzt das Hans Dieter Zimmermann ein, indem 
er in Bezug darauf schreibt: „Man kann das Werk, das in der Phase zwischen 1933 
bis 1945 entstand, nicht zureichend beurteilen, wenn man es aus dem Gesamt-
werk herausschneidet.“81 Und er weist auf die Ähnlichkeiten hin, die es zwischen 
den Werken der Exilanten und Inneren Emigranten gab, und auf Unterschiede, die 
zwischen den Exilanten bestanden: „Joseph Roths Kapuzinergruft hat mehr mit sei-
nem Roman Radetzkymarsch zu tun als mit Heinrich Manns Henri IV. […] Und 
dieser Heinri IV. bringt das Grauen des Nationalsozialismus nicht unmittelbar, son-
dern höchst vermittelt zum Ausdruck, so wie etwa Werner Bergenrguens Roman 
Der Großtyrann und das Gericht, vielleicht sogar weniger direkt als dieser.“82

Die Position und die Legitimität der Inneren Emigration sind wesentlich 
schwerer zu bestimmen und zu definieren. Es war nach dem Zweiten Weltkrieg 
und ist immer noch leicht, das Ausweichen, die Verweigerung eine falsche (bür-
gerliche) abwertende Flucht in die Innerlichkeit zu nennen und damit auch zu 
denunzieren. In jedem Fall war die Innere Emigration Ausdruck eines bewussten 
Abstandes, eines Sich-Vorenthaltens, selbstverständlich auch des angsterfüllten 
Unauffälligbleibens, bei größerem Verfolgungsdruck verbunden mit einer gewis-
sen Schein- bzw. Teilkonformität. Alle diese Formen fordern in jedem Einzelfall 
eine genaue Prüfung und widersprechen Thomas Manns hartem Urteil, das er 
übrigens später nicht aufrechterhalten hat. 

Doch es muss klar sein, dass es engagierte und nicht-engagierte Literatur so-
wohl im Dritten Reich als auch im Exil gab. Die den Inneren Emigranten pauschal 
vorgeworfene Innerlichkeit, „fand sich auch in Texten äußerer Emigranten.“83 Die 

81  Zimmermann, Hans Dieter: „Innere Emigration“. Ein historischer Begriff und seine 
Problematik, S. 48

82  Ebd.
83  Ebd., S. 47.



II. Historische Grundlagen42

Autoren, die in der in Chicago herausgegebenen Zeitschrift Deutsche Beiträge zur 
geistigen Überlieferung84 publizierten, haben ganz im Sinne von Werner Bergen-
gruen und Reinhold Schneider die christlich-humanistische Tradition der deut-
schen Kultur hochgehalten.

Die Liste der Autoren, die der Inneren Emigration zugerechnet werden 
können, ist lang. Es sind sowohl zahlreiche von denen, deren Namen bis jetzt 
als Synonym des Widerstandes und des Sich-Nichtanpassens verstanden werden, 
als auch solche, die sich auf eine gewisse Zusammenarbeit mit dem Regime 
eingelassen haben, dann aber doch nicht zur Gruppe der nationalsozialistischer 
Barden zu rechnen sind.  

Elisabeth Langgässer, eine der christlich geprägten deutschsprachigen Au-
torinnen, hat sich dafür ausgesprochen, wegen des komplexen Grundsachver-
haltens auf eine Unterscheidung zu verzichten und warnt zugleich vor einem 
unqualifizierbaren Aufrechnen von Prüfungen und Leiden, von Anklagen und 
Apologien. Sie hat sich auf dem gesamtdeutschen Schriftstellerkongress 1947 in 
Berlin gegen die schablonenhafte Zuordnung der Schriftsteller ausgesprochen, 
in die Gruppe der inneren und äußeren Emigranten, denn alle Schriftsteller ha-
ben die gleiche Aufgabe, nämlich die „als Schriftsteller und nicht […] als Politi-
ker, Quäker, Christ, Humanist, Demokrat, Pazifist oder sonst noch.“85 Sie haben 
nur eine Heimat: „Die Heimat des Schriftstellers ist die Sprache.“86

Dennoch: der Begriff Innere Emigration scheint notwendig und er ist auch 
bei sorgfältiger Differenzierung brauchbar zur Beurteilung und Beschreibung der 
Probleme und Positionen, auch des Verhaltens und des Versagens, in denen sich 
zahllose Menschen in den Jahren 1933–1945 entscheiden mussten. Die Innere 
Emigration war zunächst ein Ausdruck der immer bestehenden Antagonismen 
des Dritten Reiches. Die Gegensätze, die es selbst in der nationalsozialistischen 
Ideologie gab, generierten Spannungen und Differenzen. Sie ermöglichten und 
provozierten eine Distanz, die zwar nicht schon Widerstand im eigentichen Sin-
ne war, die aber doch den Widerspruch eines Wertbewusstseins gegen die Partei, 
die NS-Weltanschauung und politische Praxis bezeugte. Diese Distanz sicherte 
dem Künstler die notwendige Freiheit des Gestaltens. 

84  Die von Arnold Bergsträsser herausgegebene und in der katholischen Tradition 
geführte Zeitschrift. Darin publizierten u.a. Otto von Simson: Das abendländische 
Vermächtnis der Liturgie; Wilhelm Pauck: Martin Luthers Glaube oder Fritz Caspari: Erasmus 
von Rotterdam. Ausführlich dazu: Liebold, Sebastian: Arnold Bergsträsser und Fritz Caspari 
in Amerika. In: Schale, Frank; Thümmler, Ellen; Vollmeer, Michael (Hrsg.): Intellektuelle 
Emigration. Zur Aktualität eines historischen Phänomens. Wiesbaden 2012 , S. 89-110. 

85  Langgässer, Elisabeth: Schriftsteller unter der Hitlerdiktatur. In: Ost und West 4. 
1947, S. 36-41, hier  S. 37

86  Ebd., S. 38. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 43

Reinhold Schneider, einer der bekanntesten und meistgelesenen christlich 
geprägten Autoren der Inneren Emigration, hat diese Voraussetzung als entschei-
denden Grund für sein Verbleiben in der Heimat deutlich ausgesprochen: 

Ich kann nur leben mit meinem Volke; ich möchte und muß seinen Weg mitgehen 
Schritt für Schritt; so hoch ich diejenigen achte, die aus Gesinnung emigrierten, 
so habe ich doch nie daran gedacht, Deutschland zu verlassen; es hat sich auch er-
geben, daß eine geistige Einwirkung auf ein der Diktatur unterworfenes Land von 
außen kaum möglich war.87

Die Autoren der Inneren Emigration – Versuch einer Kategorisierung 
anhand des Gedichts Erich Frieds Dichter in Deutschland (1944)

Nicht nur der Begriff der Inneren Emigration ist problematisch, sondern auch 
und vielleicht vor allem die Klassifizierung der Autoren innerhalb der Gruppe 
selbst. Denn darunter sind grundsätzlich vier Schriftstellergruppen zu verste-
hen, die nicht-nationalsozialistisch ausgerichtet waren und demzufolge einen 
bestimmten Grad der Legalität genossen. Bei den Schriftstellern waren folgende 
Merkmale ihrer schrifstellerischen Tätigkeit präsent:

––  ein grundsätzlicher Verzicht auf jedwede Publikation;
––  eine Literatur ohne irgendeinen intendierten Gegenwartsbezug;
––  die literarische Darstellung eines historischen oder überzeitlichen Ideal-

zustandes;
––  camouflierte Systemkritik.

Da viele Schriftsteller der Inneren Emigration sich zu unterschiedlicher Zeit un-
terschiedlich verhielten, ist eine Zuordnung zu einer der vier Gruppen schwierig. 
Besonders treffend setzte sich Erich Fried,88 Exilant und einer der Hauptvertreter 
der politischen Lyrik, in seinem Gedicht Dichter in Deutschland89 mit der Klassifi-
zierung der Schriftsteller innerhalb der Grenzen des Dritten Reiches auseinander. 

87  Schneider, Reinhold: Verhüllter Tag. Olten-Köln 1954, S. 98. 
88  Vgl. dazu: Thunecke, Jörg: Der große Einschnitt. Drei Exil-Gedichte Erich Frieds aus 

den frühen 40er Jahren. In: Schreckenberger, Helga (Hrsg.): Ästhetiken des Exils (Amster-
damer Beiträge zur neueren Germanistik. B. 54, Amsterdam/New York 2003, S. 265-286.

89  Das Gedicht wurde wurde 1944 in Erich Frieds erster selbständiger Lyrikpublika-
tion im englischen Exil veröffentlicht. Das Bändchen mit dem Titel Deutschland enthielt 
lediglich 37 Gedichte und erschien beim Austrian PEN. Allerdings war selbst ein so dünner 
Band für den Autor nicht finanzierbar, und die Publikation wurde erst durch die Hilfe von 
Joseph Kalmer und David Martin möglich, die die zum Druck notwendigen Geldmittel 
für den Gedichtband zur Verfügung stellten, der dann 1944 in einer einmaligen Auflage 
von 1000 Exemplaren erschien. Die Entstehungszeit der in dem Bändchen enthaltenen 
Gedichte fiel laut ,Vorwort‘ des Verfassers – in die Zeit von September 1943 bis Juli 1944.



II. Historische Grundlagen44

Erich Fried: Dichter in Deutschland

Ihre Tat begann mit ihrem Schweigen 
und mit einer großen Flucht nach innen. 
Und nun ist ihr Anfang ein Besinnen 
auf ein weltentferntes Dorf. Sie zeigen

gute alte Leute in Idyllen. 
Sanftmut lehren sie und können lieben 
und den Kriegslärm sehr weit von sich schieben, 
und sein Heldentum. Das sind die Stillen.

Andre aber sind im Schritt gegangen 
durch die Reden, Länder, Schlachten, Jahre. 
Und sie kennen längst noch nicht das Wahre, 
aber irgendwo wächst Zweifel, Bangen,

denn das Schiff fährt nie ans beßre Ufer, 
und die Ruderknechte sind schon mager, 
und wozu die Fahrt? Das sind die Frager, 
und sie fragen laut und werden Rufer.

Andre stieß die Trommel immer wieder 
schon von Kindheit an. Die Melodie 
ihres hartgewordnen Schritts schweigt nie, 
und sie stürmen und sie stürzen nieder, 
und sie wissen noch im Tod nicht, wie.

Und mit ihnen sterben ihre Lieder, 
schreibt doch keiner auf, was einer schrie. 
Und im Schlamm verlöschen die Gesichter. 
Und auch diese waren manchmal Dichter.

Und vielleicht, wenn alles Blut und Grauen 
irgendeinen nicht gefressen hat, 
wenn er heiser wird und sterbensmatt 
und sich sehnt – nach Frieden und nach Frauen 
und vielleicht nach seiner Heimatstadt,

dann hebt eines Tags ihm an das Schauen; 
ihm, der niemals noch gesehen hat! 
Der läßt sich das Wort nicht wieder stören − 
und sein Volk wird diesen Dichter hören.



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 45

Fried differenziert also zwischen drei Dichter-Kategorien:90

––  den „Stillen“, die sich teilweise oder komplett auf völlig unpolitische Be-
reiche konzentiert und sich selbst zurückgezogen hatten; 

––  den „Frager(n) und „Rufer(n)“, d. h. den Mitläufern bzw. ehemaligen An-
hängern des NS-Regimes, soweit sich bei diesen im Laufe der Zeit gravierende 
Zweifel an der Recht- und Zweckmäßigkeit des Nazi-Staates gemeldet hatten; 

––  und letztlich den getreuen, unbeirrbaren Verfechtern des Hitler-Reiches.
Da konkrete Angaben fehlen, lassen sich aus heutiger Perspektive lediglich 

Vermutungen darüber anstellen, welche Schriftsteller Fried in dieser Typologie 
in Betracht gezogen haben mag. Da er jedoch bereits Anfang August 1938 in Eng-
land war, wo in Deutschland herausgegebene Publikationen nur schwer, wenn 
überhaupt, zugänglich waren, dürfte es sich meistenteils um Autoren handeln, 
deren Werke vor dem Ausbruch des Zweiten Weltkrieges erschienen waren. So 
steht zumindest fest: Bei den zwei ersten Gruppen handelt es sich eindeutig um 
sogenannte Innere Emigranten, die sich entweder direkt nach der nationalsozia-
listischen Machtergreifung Anfang 1933 oder im Laufe der 1930er Jahre völlig 
zurückgezogen bzw. eine oppositionelle Stellung eingenommen hatten; und le-
diglich Autoren der dritten Kategorie können – mit Einschränkungen – als altein-
gefleischte Regime-Anhänger eingestuft werden.91

Bei Vertretern der ersten Gruppe von Frieds Schriftsteller-Typologie, d. h. 
denjenigen, die sich infolge der nationalsozialistischen Machtübernahme – nach 
einer Pause des Schweigens – auf die literarische Darstellung dörflicher Idyl-
le ohne allen Gegenwartsbezug bzw. auf Naturbeschreibungen beschränkten,  
könnte Fried an das dichterische Werk Wilhelm Lehmanns (1882-1968) ge-
dacht haben, der 1935 einen Gedichtband mit dem vielsagenden Titel Antwort 
des Schweigens herausgab, worin das Schweigen als Antwort auf die politische 
Wirklichkeit stilisiert wird, oder/und auch die Naturlyrik (Der Silberdistelwald, 
1934 und Der Wald der Welt, 1936) Oskar Loerkes (1884-1941), darüber hinaus 
eventuell die Lyrik von Friedo Lampe (1899-1945) (Am Rande der Nacht, 1934). 
Denn das lyrische Werk dieser Dichter aus den 1930er Jahren, das Fried ganz 
sicher gekannt hat, zeichnet sich durch die von ihm in seinem Gedicht heraufbe-
schworene „große Flucht nach innen“ aus.92 

Vieles spricht für die Behauptung, dass Erich Fried den Schriftsteller Ernst 
Jünger (1895-1998), und insbesondere dessen Roman Auf den Marmor-Klippen 

90  Vgl. Philipp, Michael: Distanz und Anpassung. Sozialgeschichtliche Aspekte der 
Inneren Emigration. In: Exilforschung. Ein Internationales Jahrbuch 12 (1994), S. 11-30, 
hier S. 18. 

91  Vgl. Thunecke, Jörg: Der große Einschnitt. Drei Exil-Gedichte Erich Frieds aus den 
frühen 40er Jahren, S. 279. 

92  Vgl. ebd. 



II. Historische Grundlagen46

(1939), als Repräsentanten der zweiten Gruppe seiner Schriftsteller-Typologie 
gemeint hat. Er hatte diesen nachweislich gelesen und als verschlüsselten Pro-
testroman empfunden, d. h. als Beispiel für ein Werk eines NS-Anhängers, dem 
im Laufe der 1930er Jahre Zweifel am Hitler-Regime gekommen waren und der 
seine hervorragende Stellung innerhalb des NS-Schrifttums zum camouflierten 
Protest nutzte; dieser Roman wird auch heute noch als eines der Hauptwerke des 
inneren Widerstandes im NS-Staat eingestuft. Interessant ist, dass heuzutage ge-
rade Ernst Jünger eine Renaissance erlebt und seine Werke hinsichtlich ihres Wi-
derstandspotentials untersucht werden. Während die meisten der Inneren Emi-
granten fast komplett vergessen wurden, ist er der einzige, dessen Schrifttum sich 
immer noch großen Interesses erfreut. Ernst Jünger ist zur ‚konservativen Revo-
lution‘ zu zählen und wurde vor 1933, auch von vielen Nationalsozialisten, als 
Vordenker oder Mitstreiter der NS-Bewegung empfunden. Die Tendenz seiner 
Schriften wie vieler der konservativen Schriftsteller war antidemokratisch. Erst 
mit dem Roman Auf den Marmor-Klippen (1939)93 und dem Tagebuch Gärten 
und Straßen (1942) erkennt man die ersten Anzeichen einer kritischen Ausein-
andersetzung mit seiner Kriegsliteratur (In Stahlgewittern (1920), Sturm (1923), 
Feuer und Blut (1925), Das Wäldchen 125 (1925)). Dies wird auch von den Na-
tionalsozialisten erkannt, die die beiden Werke nicht rezensieren lassen. Ob dies 
nun vom Autor beabsichtigt war und wenn ja, dann in welchem Maße, oder nur 
vom Leser hingedeutet, ist dabei unklar aber auch zweitrangig. 

Abgesehen von Jünger, könnte Fried allerdings auch Ernst Wiechert (1887-
1950) als einen derjenigen konservativen Mitläufer der NS-Bewegung gemeint 
haben, die „im Schritt gegangen [sind] / durch die Reden, Länder, Schlachten, 
Jahre“, denen später jedoch – gleichwohl sie längst noch nicht die ganze Wahr-
heit erkannt hatten – Zweifel zu wachsen begannen: denn schließlich war Wie-
cherts Schicksal, seine widerspruchsvolle Entwicklung vom Edelgermanentum 
seines Totenwolfs (1924)94 zur grausigen KZ-Wirklichkeit seines Totenwaldes,95 
exemplarisch für die Wenigen, die es während der NS-Zeit wagten, dem Regime 
die Stirn zu bieten. Nun kann Fried allerdings weder Wiecherts Roman Toten-
wald noch seine Erzählung Der weiße Büffel,96 gekannt haben, da beide Werke 
erst nach dem Kriege veröffentlicht wurden. Fried dürfte jedoch mit einiger Si-

93  Ausführlich dazu: Ehrke-Rotermund, Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenrei-
che und Gegenwelten, S. 323-393.

94  Vgl. Kapitel 3: „Bürde und Prüfung“: Der Wald (1922) und Der Totenwolf (1924) 
– im Umkreis der Konservativen Revolution. 

95  Vgl. Kapitel 9: Ernst Wiecherts Bericht Der Totenwald (1939/1946) – „Die Ou-
vertüre zur großen Symphonie des Todes“.

96  Vgl. Kapitel 6: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946). 
Verschleierte Schreibweise – letzter Versuch, das Wort öffentlich zu ergreifen.  



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 47

cherheit Kenntnis von Wiecherts couragierter Rede Der Dichter und die Jugend 
(1933) und seiner Ansprache vor Münchner Studenten am 16. April 1935 Der 
Dichter und die Zeit97 gehabt haben, letztere eventuell in der von Willi Bredel 
1937 in der Moskauer Zeitschrift Das Wort98 veröffentlichten Fassung. Ferner 
liegt die Vermutung nahe, dass ein Schriftsteller wie Fried auch von der subjek-
tiv-romantischen Verklärung des ‚einfachen Lebens‘99 im gleichnamigen Roman 
Wiecherts aus dem Jahre 1939, geschrieben und veröffentlicht direkt nach der 
Entlassung aus dem KZ Buchenwald, beeindruckt gewesen sein dürfte, falls er 
ihn gekannt hat.

Erwähnenswert wäre in diesem Zusammenhang noch, dass Fried dem er-
sten Teil von Dichter in Deutschland, der den Dichtern der Inneren Emigration 
gewidmet ist, ausgesprochen traditionelle Reim- und Strophenmuster zugrunde 
legte, die innovativeren stilistischen Aspekte hingegen für die zweite Hälfte des 
Gedichts, die sich mit den eigentlichen NS-Dichtern beschäftigt, aufsparte. Mit 
anderen Worten: Gerade „die mehr traditionell und konservativ ausgerichteten 
Autoren, die sich oft erst im weiteren Verlauf des Dritten Reiches aus humani-
tären, religiösen oder ästhetischen Gründen von dessen literarischem Betrieb 
distanzierten“100 – Fried nennt sie in seinem Gedicht die „Stillen“, die „Frager“ 
und „Rufer“ – werden formal mit konservativen Mitteln präsentiert. 

Es handelt sich jedoch nur scheinbar um einen Widerspruch: denn immer-
hin hatten diese Autoren den Nationalsozialisten passiven Widerstand geleistet, 
befanden sich also durch ihre ,Verweigerung‘ in politischer und moralischer 
Hinsicht in nonkonformistischer Stellung. Somit bestand kein Anlass, auf die-
se Situation – die mit herkömmlichen stilistischen Mitteln vollkommen adäquat 
wiedergegeben werden konnte – mit ungewöhnlichen formalen Mitteln hinzu-
weisen. Anders dagegen die Situation all derjenigen Autoren, die literarisch et-
was ,Krankhaftes‘  repräsentierten, weil sie sich dem Hitler-Staat entweder von 
Anbeginn mit ganzem Herzen verschrieben bzw. diesem ihre Feder vorüberge-
hend geliehen hatten, oder aber von den Machthabern im Schrifttumsbereich 
für ihre Zwecke ausgenutzt worden waren. Deren literarische Position war aus-
sichtslos: denn entweder „fraß“ die nationalsozialistische Revolution im Zwei-
ten Weltkrieg ihre Kinder und zerstörte durch den Tod an der Front auch ihr 
dichterisches Potential, oder sie mussten jede Hoffnung auf Anerkennung auf die 

97  Vgl. Kapitel 4: Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935).
98  Ausführlich dazu: vgl. Kapitel 5: Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert 

nach den beiden Reden.
99  Vgl. Kapitel 8: Das einfache Leben (1939): „Siebenjähriges Schweigen“: Rückzug 

in die Innere Emigration oder Schreiben für die Schublade?
100  Thunecke, Jörg: Der große Einschnitt. Drei Exil-Gedichte Erich Frieds aus den 

frühen 40er Jahren, S. 280. 



II. Historische Grundlagen48

Zeit nach Ende des Dritten Reiches verschieben. Aus diesem Grunde hat Fried es 
scheinbar für nötig gehalten, das Dilemma und die Ausweglosigkeit dieser, NS-
Dichter‘ mit formal unkonventionellen Mitteln darzustellen, die relativ gefestigte 
Situation der ,inneren Emigranten‘ dagegen mit herkömmlichen, entsprechend 
der Formel: traditionelle, konservative Stilmuster für die ,inneren Emigranten‘, 
neumodische, unkonventionelle für die NS-Barden und Sympathisanten. Denn 
letztere waren – trotz ihrer Verstrickung in ein Unrechtssystem – laut Fried 
–  „auch“ manchmal Dichter gewesen, und einige wirklich berühmte Autoren 
durften zu einem späteren Zeitpunkt sogar mit ihrer Rehabilitierung rechnen.101

Fried hat damit auf die NS-Schriftsteller hinweisen wollen, wie Christian 
Jenssen und Hans Friedrich Blunck, aber auch Heinrich Anacker, Hans Baumann, 
Herbert Böhme, Gerhard Schumann und Baldur von Schirach.102 Erich Fried hat 
gewisse Aspekte der im nationalsozialistischen Deutschland entstandenen Lyrik 
gekannt und sogar teilweise positiv beurteilt: Anfang 1945 läßt sich z.B. in Frieds 
Tagebuch eine kurze Notiz nachweisen, worin es heißt:

Wer an eine falsche Sache (Hitler) ehrlich glaubt, kann noch ein subjektiv schö-
nes Gedicht machen, z.B. Gerhard Schumann. Wer aber eine gute Sache nur 90% 
glaubt, und die andern 10% durch Disziplin ersetzen will, kann nur Dreck schrei-
ben.103

Auch später, z.B. 1955, schrieb Fried:

Solche Gedichte wurden keineswegs nur von unpatriotischen oder rebellischen 
Einzelgängern geschrieben. Sogar der junge SS-Mann Gerhard Schumann hat ne-
ben vielen Versen auf den Führer, die heute grotesk anmuten, einige wirklich er-
schütterte und erschütternde Kriegsgedichte geschrieben.104

So konstatiert Jörg Thunecke: „Denn es war die doppelte Erschütterung der bei-
den letzten Zeilen in Strophe VI und VIII von Dichter in Deutschland, auf welche 
Frieds Gedicht die ganze Zeit zusteuerte: auf die im Schlamm der Schützengrä-
ben verlöschenden Gesichter von Schriftstellern, von denen einige, obwohl ihre 

101  Vgl. Thunecke, Jörg: Der große Einschnitt. Drei Exil-Gedichte Erich Frieds aus den 
frühen 40er Jahren, S. 280. 

102  Fried, Erich: Todesstimmung in der Nazilyrik. In: Zeitspiegel, Nr. 34 (24.8.1941), S. 8. 
103  Zit. nach: Kaukoreit, Volker: „Vater tot, Mutter im Kerker, und ich im nebligen 

England“ oder „Das ist des Emigranten Lied“. Resümierende Betrachtungen und ausgewählte 
Nachträge zu den literarischen Anfängen Erich Frieds bis 1945. In: Thunecke, Jörg (Hrsg.): 
Deutschsprachige Exillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam/Atlanta 1998 
[Amsterdamer Beiträge, Bd. 44], S. 279. 

104  Fried, Erich: Stimme ohne Haß. In: Hier spricht London, Nr. 375 (15.4.1955), S. 2. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 49

Lieder mit ihnen starben, nichtsdestoweniger Dichter waren“,105 bzw. auf diejeni-
gen Autoren – man denke etwa an Gottfried Benn (1886-1956) – die, nachdem 
sie Blut und Grauen des Krieges überlebt hatten, nach dem Ende der Schrecken 
der NS-Zeit, trotz ihrer faschistischen Vergangenheit, von ihrem Volk als ,wah-
re‘ Künstler anerkannt wurden.

Alles in allem ist Dichter in Deutschland somit ein besonders gutes Beispiel 
dafür, wie im Exil lebende deutschsprachige Lyriker wie Erich Fried während der 
1940er Jahre auf die literarische Situation im Dritten Reich reagierten.

Porträts einiger Vertreter der literarischen Inneren Emigration 

Nach der Erörterung des Begriffs der Inneren Emigration scheint es notwen-
dig, Porträts einiger Vertreter der literarischen Inneren Emigration aufzuzeigen 
und klarzustellen, wie unterschiedlich die Motivation einzelner Autoren war 
und wodurch ihr Protest oder ihr Ausweichen, bedingt waren. Eine ausführliche 
Analyse einzelner Werke dieser Autoren kann hier nicht erfolgen, da dies den 
Rahmen der Arbeit sprengen würde. Deswegen werden nur die allgemeinen 
Merkmale ihres Schaffens skizziert, um aufzuzeigen, dass in ihren Werken viele 
Gemeinsamkeiten bestehen, die erlauben, sie als eine nicht konstituierte Gruppe 
zu bezeichnen, die sich nie in formaler Hinsicht gebildet hat.

Die Beurteilung der einzelnen Autoren und ihrer Werke war in verschie-
denen Zeiten des Dritten Reiches nicht immer einheitlich. Die Nationalsozia-
listen hatten einen ausgebauten Zensur-Apparat – das Amt Rosenberg und das 
Reichspropaganda-Ministerium, um nur die zwei wichtigsten zu nennen – mit 
dem sie das gesamte Schrifttum in Deutschland unter Kontrolle hatten. Die NS-
Institutionen griffen auch literarische Werke an, deren Autoren nicht zur Inneren 
Emigration gerechnet werden können, weil sie nicht den literarischen Richtlini-
en und Anweisungen der Nationalsozialisten entsprachen. Solche Angriffe sind 
nach 1945 von den verfolgten Schriftstellern oft als Beweis dafür angeführt wor-
den, dass ihre Werke von antinationalsozialistischer Gesinnung zeugen. Doch 
sind manche dieser Beweise sehr fragwürdig, denn es findet sich in den proble-
matischen Werken solcher Autoren weder direkte oder selbst indirekte Kritik 
am Nationalsozialismus. Und dies auch nicht, wenn man berücksichtigt, dass 
die Aussagen in den meisten Schriften der Inneren Emigranten verschlüsselt wa-
ren und daraufhin nicht gleich erkennbar sind/waren. Daher ist es heute nicht 
mehr möglich, diese Aussagen so zu deuten, wie sie in den 1930er und 1940er 
Jahren gedeutet wurden. Das stellen bspw. die Rezensionen in den Zeitungen 
und Zeitschriften über Werke von Ernst Wiechert oder Werner Bergengruen 

105  Thunecke, Jörg: Der große Einschnitt. Drei Exil-Gedichte Erich Frieds aus den 
frühen 40er Jahren, S. 284.



II. Historische Grundlagen50

u.a. unter Beweis.106 Deswegen wundert es nicht, wenn nach 1945 Werke der 
Inneren Emigranten von den einen als Aufforderung zum Widerstand gegen das 
Regime wahrgenommen, von den anderen bloß als Fatalismus oder Eskapismus 
oder Konformität abgetan wurden, zuweilen sogar als mit dem Nationalsozia-
lismus korrespondierende Gesinnung.107 So werden ideologische Gemeinsam-
keiten der Schriftsteller mit konservativem Gedankengut und der nationalso-
zialistischen Schriftsteller gesehen. Manche Inneren Emigranten traten für eine 
vergangene idealisierte Gesellschaftsordnung ein (Ernst Wiechert, Friedrich 
Reck-Malleczewen). Sie wollten zurück zur alten ländlichen Gesellschaft und 
plädierten für die Ablehnung der modernen Industriegesellschaft mit ihrer un-
vermeidlichen Vermassung. Ihre Verachtung galt aber ebenso und in demselben 
Maße den Veränderungen, die die Nationalsozialisten hervorgerufen hatten.108 
Dabei wurde das alte Wahre von ihnen eindeutig und einseitig fixiert, nicht ver-
arbeitet, sondern nur weitergegeben, was nicht so sehr viel mit Fakten zu tun 
hatte, sondern lediglich mit dem Wunschdenken der Autoren. 

Manche Autoren im Widerstand und Innere Emigranten sind ursprünglich 
auf Grund ihrer Herkunft und der Beeinflussung durch ihre Umwelt NS-Sympa-
thisanten gewesen, aber später auf Grund ihres Charakters, ihrer Grundwerte und 
ihrer Erfahrung Gegner der Nationalsozialisten geworden.109 Mögen bei konser-
vativen Autoren auch falsche Vorstellungen über den Nationalsozialismus vorge-
legen haben, darf heute nicht geleugnet werden, dass gerade diese Schriftsteller 
mehr oder weniger gegen die Pervertierungen des Nationalsozialismus protestier-
ten. Ihre Weltanschauung war mit der der Nationalsozialisten nicht identisch. 

106  Vgl. dazu u.a. Hoffmann, Charles W.: Opposition und Innere Emigration. In: Ho-
hendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emigration II. Internationale 
Tagung in St. Louis. Frankfurt/M. 1973, S. 119-140 u. Brekle, Wolfgang: Die antifaschi-
stische Literatur in Deutschland (1933-1945). Weimarer Beiträge, H. 6, 1970, S. 67-128 

107  Vgl. Ziesel  Kurt: Das verlorene Gewissen. München 1958.
108  U.a.: Reck-Malleczewen, Friedrich: Tagebuch eines Verzweifelten. München 2015. 

Das Tagebuch gilt mit seiner klaren und brillant geschriebenen Diagnose des national-
sozialistischen Terrors als wichtiges Zeitdokument und wurde auch international breit 
rezipiert. Auch Reck-Malleczewen, Friedrich: Bockelson: Geschichte eines Massenwahns. 
Stuttgart 1968; Dazu vgl. Kuropka, Joachim: Reck-Malleczewen, Friedrich: Bockelson. 
Geschichte eines Massenwahns. In: Rösch, Gertrud Maria (Hrsg.): Fakten und Fiktionen. 
Werklexikon deutschsprachiger Schlüsselliteratur 1900-2010, 2. Halbband, Stuttgart 2012, 
S. 491-494; Kuropka, Joachim: Psychologie und Dynamik der Krise. Zum Krisenbewußtsein 
in den 1930er Jahren (am Beispiel eines Vortrages von Dr. Friedrich Percyval Reck-Mallecze-
wen). In: Kürschner, Wilfried (Hrsg.): Krisen und Krisenbewältigung. (Vechtaer Universi-
tätsschriften, Bd. 35). Berlin 2015, S. 145-159.

109  Dazu: Laack-Michel, Ursula: Albrecht Haushofer und der Nationalsozialismus. 
Stuttgart 1974. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 51

Nichtsdestotrotz ist es eine Tatsache, dass niemand im Dritten Reich Karrie-
re gemacht hat, den die Nationalsozialisten nicht als förderungswürdig ansahen. 
Doch es ist nicht selten, dass ein Schriftsteller, der kein Nationalsozialist war, gerade 
aus diesem Grund mehr Leser fand als ein nationalsozialistischer Autor. Wer aber 
seinen Namen und vor allem sein Schaffen in den Dienst der Nationalsozialisten 
stellte, hat Schuld auf sich genommen, auch wenn er kein Parteimitglied war.110

110  So hat z.B. Hans Carossa, Präsident der nationalsozialistischen Europäischen 
Schriftsteller-Vereinigung, zuerst seine Berufung in die Deutsche Akademie der Dich-
tung abgelehnt (Ernst Klee: Das Kulturlexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und 
nach 1945. Frankfurt/M. 2007, 94), doch ist er danach beigetreten und hat sich stark 
„engagiert“, wurde mehrfach ausgezeichnet, stand auf der Sonderliste der Gottbegnade-
ten Schriftsteller neben Gerhart Hauptmann, Hanns Johst, Erwin Guido Kolbenheyer, 
Agnes Miegel und Ina Seidel. 

Hermann Stehr ist zweifelsohne ein Beispiel für einen einst hoch gefeierten deut-
schen Autor des 20. Jahrhunderts, der im Laufe der Zeit fast gänzlich vergessen wurde. 
Er gilt aber auch als einer jener deutschen Schriftsteller, die bereits zu ihrer Lebenszeit 
breit rezipiert wurden, wovon zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten aus den 1920er und 
1930er Jahren zeugen. (Milch, Werner: Hermann Stehr. Breslau/Oppeln 1929; Milch, 
Werner: Hermann Stehr. Seine dichterische Welt und ihre Probleme. Berlin 1934; Krebs, Mar-
tin: Hermann Stehr. Sein Werk im Zusammenhange des religiösen Bewußtseins der Gegenwart. 
Limburg 1932; Mueller, Victoria E. W.: An analysis of the problems in the work of Hermann 
Stehr. Dissertation. University of Toronto 1933 [unveröffentlicht]; Wocke, Helmut: Her-
mann Stehr und sein Werk. Ein Bekenntnis. Berlin o.J.; Boeschenstein, Hermann: Hermann 
Stehr. Einführung in die Stimmung seines Werkes. Breslau 1935; Wittig, Joseph: Hermann 
Stehrs Siebzigster Geburtstag. Guda Obend 1935; Freitag, Karl Emil: Hermann Stehr. Gehalt 
und Gestalt seiner Dichtung. Groningen 1936; Mühle, Erich: Hermann Stehr. Ein deutscher 
Gottsucher der Gegenwart. Stuttgart 1937; Schlusnus 1938). Als sein Hauptwerk gilt der 
Roman Der Heiligenhof, der in Teilen mit der realistischen Tradition seines Frühschaf-
fens bricht und von mystischen Tönen durchdrungen ist. Am Anfang des vergangenen 
Jahrhunderts genoss Stehr einen Ruhm gleich seinem schlesischen Landsmann Gerhart 
Hauptmann, heute  kennt sein Schaffen nur ein kleiner Kreis von Germanisten, wobei vie-
le von ihnen sein Œuvre  als zweit bzw. drittrangig einstufen. Im März 1933 unterschrieb 
Stehr dann die Erklärung der noch existenten Preußischen Akademie für Deutschkunst, 
sich „unter Anerkennung der veränderten geschichtlichen Lage“ ( Jens, Inge: Dichter zwi-
schen links und rechts. Die Geschichte der Sektion für Deutschkunst der Preußischen Akademie 
der Künste. München 1971, S. 191) weiterhin zur Verfügung zu stellen. Somit war er in 
der Gruppe der ersten 27 befragten Mitglieder der Sektion für Dichtkunst der Preußi-
schen Akademie der Künste. Für Stehr und seine Schriftstellerkollegen scheint es wenig 
wichtig gewesen zu sein, was mit jüdischen und sozialdemokratischen Gremiumsmitglie-
dern passierte. Denn die ‚gesäuberte‘ Akademie konnten sie seitdem ausschließlich für 
sich alleine nutzen. Oskar Loerke, der aus diesem Gremium entfernt wurde, beschrieb 
diese Entwicklung wie folgt: „Als die Herrschaften sich selbst überlassen waren, wurde 
es unangenehm. Die guten alten triumphieren. Strauß, Stehr. Sie fühlen sich jetzt würdig 



II. Historische Grundlagen52

Direkte literarische Opposition, die für die Schriften der Exilautoren typisch 
war, war für die Gegner des Nationalsozialismus im Reich nicht möglich, denn sie 
hätte sowohl für den Verleger, als auch für den Autor gravierende Folgen gehabt. 

und wichtig. Man hat ihnen Senatsstellen gegeben“ (Loerke, Oskar: Tagebucheintrag vom 
9.6.1933 EDV-Abschrift. In: Oskar Loerkes Nachlass, Deutsches Literaturarchiv Marbach 
am Neckar). Loerke äußert sich auch weiter über Stehr: „Stehr war ein Autor, dessen Stil-
mischung [...] ihm zwar manchen literaturkundigen Bewunderer [...], aber insgesamt nicht 
die Resonanz eintrug, die der sendungsbewußte Dichter für sich reklamierte“ (ebd.). Ein 
anderer Zeitgenosse hat den Wandel Stehrs treffend erkannt: „Für Hermann Stehr eröff-
nete sich endlich die Aussicht, über [Gerhart] Hauptmanns Schatten zu springen. Am 17. 
Oktober 1933 erhielt er im Goethe-Haus zu Frankfurt den ersten Goethe-Preis im Neuen 
Deutschland – den letzten im Alten Deutschland hatte Hauptmann erhalten –, und als 
im Februar 1934 auch er siebzig Jahre alt wurde, tat man, was man konnte, um ein Stehr-
Jahr aufzuziehen, das es dem Hauptmann-Jahr gleichtat“ (Mendelsohn, Peter de: S. Fischer 
und sein Verlag. Frankfurt/M. 1970, S. 1262f). Hermann Stehr, einst sehr bekannter und 
hochgefeierter deutscher Schriftsteller, seinen Weg gewählt. Es war aber weder der Weg 
des Protestes (Ernst Wiechert), noch der des stillen Rückzugs in die Innerlichkeit (Oskar 
Loerke), es war lediglich der Weg des moralischen Versagens. Ernst Wiechert äußert sich 
in seinem autobiographischen Bericht Jahre und Zeiten kritisch darüber, wie er zur Zeit des 
Nationalsozialismus u.a. Hermann Stehr wahrgenommen hat: „Ich habe die meisten von 
denen gekannt, deren Namen in jenen Jahren gepriesen oder geschmäht wurden. Lersch 
war unter ihnen und Walter von Molo, Winnig und Arnolt Bronnen, Thieß und Billinger, 
Börries von Münchhausen und Kolbenheyer, Schäfer und Johst, Vesper und Dwinger, Al-
verdes, Britting und Mechow, Hermann Stehr, Binding und Weinheber, Gabriele Reuter, 
Agnes Miegel, Ina Seidel und Lulu von Strauß und Torney. Sie zogen auf wie die Sterne 
und versanken wie die Sterne. Manche leuchteten lange nach, und manche erloschen, wie 
Sternschnuppen erlöschen“ (Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 620). Und er sucht 
auch nach der Antwort auf die Frage, warum die Schriftsteller und Dichter so zahlreich 
versagten, „weshalb denn nun die geistige Blüte eines Volkes so schnell in den Stürmen 
der Zeit dahingegangen ist, statt den im Dunklen, in der Angst und Gefahr Lebenden zu 
leuchten als eine Bürgschaft des Unvergänglichen, des Rechten, des Wahren, des Schönen“ 
(ebd., S. 621). Weiter fragt er, wie es möglich wurde, „daß auch die Meister und Schöpfer 
des Wortes so schnell dem Trugwort erlagen, der Phrase, der Täuschung, der Lüge. Daß 
die Bewahrer der Menschlichkeit das Unmenschliche guthießen oder doch die Augen 
vor ihm verschlossen. Daß die Verkünder der Liebe sich in die Gewalttat fanden und sie 
verherrlichten“ (ebd.). Und er erteilt eine Antwort auf all diese Fragen, die auch erklären 
könnte, warum Hermann Stehr es nicht schaffte, seine besondere Funktion als Dichter 
und Schriftsteller aufrechtzuerhalten: „[D]er Geist an sich, oder der Geist des Abendlan-
des, oder doch der des deutschen Volkes [hat] nicht ausgereicht, die sittliche Natur vor 
Schaden, ja vor Verderben zu bewahren. […] [S]o läßt der erschreckende Schluß sich mit 
Sicherheit ziehen, daß weder der reine Geist noch das große Erbe der abendländischen 
Kultur und des Christentums imstande gewesen sind, das Einzelwesen oder gar die Masse 
vor dem Rückfall in die Barbarei zu bewahren“ (ebd.).



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 53

Ganz abgesehen davon hätte das Werk den Leser ohnehin nicht erreicht. Ledig-
lich indirekte, verdeckte Kritik war möglich. Die Autoren der Inneren Emigration 
arbeiteten deswegen mit folgenden Mitteln der verschlüsselten Kritik: Indirekte 
Aufklärung: mittels eines Vergleichs (eines überzeitlichen oder historischen)111 
wurde dem Leser deutlich gemacht, was der Nationalsozialismus bedeutet und 
welche Gefahren sich daraus ergaben. Der Leser musste aber meistens die ver-
deckte Nachricht selbst entziffern. Diese Aufklärung erforderte vom Leser ein 
gewisses Vorwissen und eine gewisse Bildung. Er konnte also eher nicht bekehrt, 
als nur in seiner Haltung bestärkt werden. Der Autor schrieb im Grunde nur für 
seine Gesinnungsgenossen und hat neue Leserkreise kaum erreicht. 

Die zweite Methode bestand darin, den Leser durch geistigen und morali-
schen Halt davon zu überzeugen, dass er selbst auf Grund seiner ethischen Prin-
zipien der Diktatur fernstand und sich nicht anpassen durfte. Es wurde in solchen 
Werken oft eine zeitlose Gegenwelt zum Dritten Reich entworfen (Das einfache 
Leben Ernst Wiecherts). Der Autor versuchte, seinen Lesern Trost zu spenden 

111  Vgl. Gertrud von le Fort: Die Letzte am Schafott. Novelle. Stuttgart 2005. (Mehr 
dazu: Binder, Karina: Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da. Die Rolle der Frau bei Gertrud 
von le Fort aufgezeigt anhand der Werke „Die Letzte am Schafott“, „Die Frau des Pilatus“ und 
„Das Gericht des Meeres“. Diplomarbeit. Philologisch-Kulturwissenschaftliche Fakultät der 
Universität Wien, 2013 (URL: http://othes.univie.ac.at/26120/1/2013-01-30_0701623.
pdf, Stand: 14.1.2017); Pottier, Joël: Methodologische Grundüberlegungen zur „Inneren Emi-
gration“ unter besonderer Berücksichtigung Gertrud von le Forts. In: Hölz, Karl (Hrsg.): Ge-
rettet und zugleich von Scham verschlungen. Neue Annäherungen an die Literatur der „Inneren 
Emigration“. Internationales Symposium anläßlich des 100. Geburtstages von Stefan Andres 
im Deutschen Literaturarchiv Marbach am Neckar, 30. Juni bis 1. Juli 2006. Frankfurt/M. 
2007; Kranz, Gisbert: Gertrud von le Fort als Künstlerin. Gezeigt an der Novelle Die Letzte am 
Schafott. Paderborn 1958; Chylewska-Tölle, Aleksandra: Literarische Entwürfe und Formen 
der Wandlung im Werk Gertrud von le Forts. Frankfurt/M. 2007). Gertrud von le Fort gilt 
nicht nur als eine der christlich orientierten Dichterinnen, deren Vorstellungen über das 
christliche Deutsche Reich im lauten Widerspruch zur nationalsozialistischen Ideologie 
stand (vgl. Ernst Klee: Das Kulturlexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und nach 1945. 
Frankfurt/M. 2007, S. 357), sondern auch als Vertreterin der Inneren Emigration, die sich 
in ihrem Schaffen einer camoufflierten Schreibweise bediente, meist durch Einsatz eines 
historischen Stoffes. 

Vgl. auch Werner Bergengruen: Der Großtyrann und das Gericht. Roman. Berlin 1975; 
Reinhold Schneider: Las Casas vor Karl V. Frankfurt 2003; Stefan Andres: Wir sind Utopia. 
El Greco malt den Großinquisitor. Zwei Novellen. München 2006. (Dazu: Baumann, Peter: 
Die Romane Werner Bergengruens. Zürich 1954; Denk, Friedrich: Regimekritische Literatur 
im Dritten Reich. Eine Problemskizze. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Wort und Dichtung als 
Zufluchtsstätte in schwerer Zeit. Berlin 1996; Schmollinger, Annette: „Intra muros et extra“. 
Deutsche Literatur im Exil und in der Inneren Emigration. Ein exemplarischer Vergleich. Hei-
delberg 1999; Szyndler, Anna: Christliche Literatur im Dritten Reich.



II. Historische Grundlagen54

und gab ihnen darüber hinaus den Mut, in ihren mehr oder weniger ablehnenden 
Haltungen gegenüber dem Naionalsozialismus zu beharren. Solche Bücher sind 
sicherlich nicht ohne Bedeutung gewesen. Die Frage bei jedem einzelnen Werk 
wäre, ob es tatsächlich so empfunden wurde, wie es sich der Autor wünschte und 
ob er dadurch zur Stärkung seiner Rezipienten beigetragen hat. 

Die dritte Methode bestand darin, den Leser durch religiöse Schriften und 
Lyrik zu beeinflussen und dadurch eine Gegenwelt zur nationalsozialistischen 
Ideologie zu schaffen. Dass die Religion eines der wichtigsten Bollwerke gegen 
die Pervertierungen der Ideologie wurde, ist eigentlich selbstverständlich. Zahl-
reiche Werke der christlich motivierten und geprägten Autoren, wie Werner Ber-
gengruen, Stefan Andres, Gertrud von le Fort, Reinhold Schneider oder Ricarda 
Huch, wurden als gefährlich eingestuft und ihre getarnte Kritik am Regime ent-
tarnt. Das ist für die Bewertung solcher Autoren und Werke entscheidend, denn 
man beurteilt sie heutzutage allzu schnell als nicht-oppositionelle Literatur. 

Die vierte Methode konzentrierte sich darauf, eine fiktive aber wohl mögli-
che Welt zu schaffen, die in erster Linie darin bestand, viele kleine Dinge aus dem 
Alltag zu schildern. Das Lieblingsthema war das Familienleben. Heute wird diese 
Art der Literatur oft als trivial oder bedeutungslos empfunden, aber sie hat unter 
den Bedingungen einer Diktatur den Leser getröstet und ihn in seiner privaten, 
also unpolitischen Haltung gestärkt. Diese Art der „Privatisierung des Lebens“ 
war Rückzug aus der Realität und kann daraufhin als nicht nur politische, son-
dern auch als mitmenschliche Passivität gedeutet werden. 

Diese vier Typen der Literatur haben nur Leserkreise erreichen können, die 
im Grunde genommen, dem Nationalsozialismus gegenüber kritisch eingestellt 
waren oder einzelne politische Maßnahmen der Nationalsozialisten, beispiels-
weise die Judenverfolgung, die „Euthanasie“-Aktion T-4 oder den Kirchenkampf, 
nicht guthießen. Es mag gut möglich sein, dass diese Autoren durch ihre Litera-
tur auch andere Leserkreise erreichten, die dem Nationalsozialismus gleichgültig 
waren. Solche Leser wurden durch diese Literatur gestärkt und konnten darauf-
hin leichter der NS-Ideologie widerstehen. Dass eine solche Art der Literatur 
auch zum aktiven Widerstand bewegen konnte, beweist das Beispiel der Gruppe 
Die Weiße Rose, die sich auf Ernst Wiechert und Clemens August Graf von Galen, 
Bischof von Münster,112 bezog.

Es ist noch wichtig darauf hinzuweisen, dass die Nationalsozialisten oft in 
Worten das Gleiche sagten wie die Nichtnationalsozialisten oder sogar Gegner des 
Regimes, ohne dass sie jedoch das Gleiche meinten. Da Begriffe wie Freiheit, Be-
freiung, Vaterland, Volksgemeinschaft, Treue, selbst Gott und Vaterlandsliebe, von den 

112  Zur Analyse der Predigten und Hirtenbriefe von Galens: Gołaszewski, Marcin: 
Clemens August Graf von Galen: Ein politischer Prediger im Nationalsozialismus – Analysen 
der Predigten und Hirtenbriefe. Frankfurt/M. 2010. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 55

Nationalsozialisten missbraucht wurden, erklärt das zum Teil auch, warum Wer-
ke der Inneren Emigranten von nationalsozialistischen Rezensenten gelobt und 
empfohlen wurden. Bei der Beurteilung von konservativen Schriftstellern mussten 
die Nationalsozialisten oft in Bedrängnis geraten, wenn es um künsterlische Aus-
drucksformen und den Gehalt der Literatur ging.113 Es stellten sich deswegen vor 
und nach 1933 unfreiwillige Darstellungsähnlichkeiten politischer Gegner heraus. 

Zu beachten ist auch, dass die nationalsozialistische Zensur und der gesam-
te Zensurapparat nicht einheitlich handelten. Wenn z.B. das Propagandamini-
sterium ein Werk als unerwünscht eingestuft hatte, kam es nicht selten vor, dass 
das Amt Rosenberg das Werk hingegen als förderungswürdig klassifizierte. Dies 
ergab sich zum Teil schon aus der Konkurrenz zwischen den beiden Zensuror-
ganen, oft lag es an der Einstellung zum besprochenen Werk. Denn manchmal 
wollten die Zensoren erst erfahren und erkennen, wie das Werk von den Lesern 
wahrgenommen und interpretiert wurde. Häufig zeigten erst die Reaktionen der 
Leser, ob ein Werk für die nationalsozialistische Ideologie gefährlich oder harm-
los war. Dabei muss berücksichtigt werden, dass die Autoren der Inneren Emigra-
tion vor 1933 literarische Wertungen vertraten, die sich mehr oder weniger mit 
den Wertungen der Nationalsozialisten deckten. 

Zu den Hauptvertretern der literarischen Inneren Emigration gehören folgen-
de Schritsteller und Dichter: Stefan Andres, Ernst Barlach, Werner Bergengruen, 
Gertrud von le Fort, Ricarda Huch, Ernst Jünger, Jochen Klepper, Oskar Loerke, 
Reinhold Schneider, Rudolf Alexander Schröder und Ernst Wiechert. 

Als fragwürdig könnte man folgende Schriftsteller und Dichter bezeichnen: 
Gottfried Benn, Hans Carossa, Walter von Molo, Hermann Stehr oder Frank 
Thiess.114 

Da es sich als problematisch erweist, eine eindeutige Typologie der Inneren 
Emigration zu formulieren, ist es daher schwierig eine komplette und in jeder Hin-
sicht anwendbare Liste der Vertreter der Inneren Emigranten zusammenzustellen. 
Deswegen ist eine hier vorgeschlagene Klassifizierung der Autoren lediglich als ein 
Vorschlag zu verstehen, der nicht den Anspruch auf Vollständigkeit erhebt.  

113  Vgl. unten an Beispielen: Ernst Jünger, Ernst Wiechert, Gertrud von le Fort oder 
Rudolf Alexander Schröder. 

114  Die neueste Monographie zu Frank Thiess: Wolf, Yvonne: Frank Thiess und der 
Nationalsozialismus. Ein konservativer Revolutionär als Dissident. Tübingen 2003. In der 
Monographie wurde zum ersten Mal in detaillierten Einzeltextanalysen versucht, Kul-
turkritiker und Romancier, Frank Thiess, in der literarischen Landschaft der Weima-
rer Republik zu verorten, um das ebenso widersprüchliche wie für die gesamte Innere 
Emigration typische Oszillieren zwischen NS-kritischen und -affirmativen Positionen in 
seinen Werken zu beleuchten. Im Zentrum der Untersuchung stehen seine historiogra-
phischen und essayistischen Arbeiten. 



II. Historische Grundlagen56

In der hier unten angeführten kurzen Skizze der Porträts der repräsentati-
ven und ausgewählten Vertreter der Inneren Emigration werden die allgemeinen 
Merkmale geschildert. Es wird auf die wichtigsten Werke hingedeutet und vor 
allem auf die Rezeption dieser durch die NS-Zensur und ihre Leser.  

Werner Bergengruen115 gehört mit seinem Roman Der Großtyrann und das 
Gericht116 (1935) zu den bekanntesten und meistgelesenen Autoren im Dritten 
Reich. Der Roman wird neben Las Casas vor Karl V. von Reinhold Schneider, Auf 
den Marmorklippen von Ernst Jünger und El Greco malt den Großinquisitior von Ste-
fan Andres zu denjenigen Büchern der Inneren Emigration gezählt, die am häufig-
sten erwähnt werden und die zur Zeit des Nationalsozialismus große Erfolge wa-
ren. Der Roman wurde trotz seiner Kritik am Nationalsozialismus vom Völkischer 
Beobachter als „Führerroman der Renaissancezeit“117 gefeiert. Obwohl der Roman 
später u.a. in Die Bücherkunde mehrmals kritisiert und offen angegriffen worden 
war, wurde er von der Zensur nicht verboten. Noch 1936 äußerte sich Alfred Ro-
senberg „überaus anerkennend“ über diesen Roman. Es handelt sich im Werk um 
„ein Spannungsverhältnis zwischen Recht und Macht, Gerechtigkeit und Staatsrä-
son, und die Frage nach menschlicher Versuchbarkeit und Verführbarkeit.“118 

Wenn Hubert Orłowski in seinem Standardwerk zur Literatur im Dritten 
Reich behauptet,119 dass der Widerstandscharakter von Werken als ein Zusam-
menspiel von drei Faktoren zu verstehen ist: Aussage des Textes, eine kritische 
schriftlich dokumentierte Intention des Verfassers sowie eine unverkennbar op-
positionelle Haltung, die vom Publikum als solche verstanden wurde, dann hat 
man im Falle des Romans Der Großtyrann mit einem solchen Werk zu tun. 

Marcel Reich-Ranicki führt in seinem Buch Romane von gestern, heute gele-
sen das Zeugnis Benno von Wieses an: „Meine Generation, damals um die drei-
ßig Jahre alt, […] hat das Buch durchaus als eine getarnt kritische, für uns je-
doch unmißverständliche Auseinandersetzung mit dem herrschenden Regime 
gelesen.“120

115  Ausführlich zur Typologisierung Werner Bergengruens als Innerer Emigrant 
vgl. Bergmann, Katja: Werner Bergengruen und die Innere Emigration – ein topologischer 
Fehlschluss? In: Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Wider-
stand. Facetten und Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012, S. 319-351. 

116  Zum Inhalt und zur Entstehungsgeschichte des Romans sowie zum Aktualitäts-
bezug vgl. Szyndler, Anna: Christliche Literatur im Dritten Reich, S. 130-134. 

117  Vgl. Hoffmann, Charles W.: Opposition und Innere Emigration: Zwei Aspekte des 
Anderen Deutschlands. In: Hohendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere 
Emigration II. Internationale Tagung in St. Louis. Frankfurt/M. 1973, S. 119-140, hier 
S. 138-139; Bergengruen, Werner: Schreibtischerinnerungen. Zürich 1961, S. 188-190. 

118  Szyndler, Anna: Christliche Literatur im Dritten Reich, S. 131.
119  Orłowski, Hubert: Literatura w III Rzeszy. Poznań 1979, S. 262.
120  Reich-Ranicki, Marcel (Hrsg.): Romane von gestern, heute gelesen. 1989, S. 62. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 57

Sowohl die Aussage des Textes als auch die dokumentierte Intention des Autors 
sind vorhanden. Bergengruen äußerte sich zur Entstehungsgeschichte des bereits 
vor 1933 geschriebenen Romans und zur Verschärfung seiner Aussage angesichts 
der nationalsozialistischen Diktatur wie folgt: Die politische Situation in Deutsch-
land hat unmittelbar dazu beigetragen, dass der Roman „mit klarem Bewußtsein als 
Kampfmittel an der Front des geistigen Widerstandes eingesetzt worden [ist].“121

Bergengruens Roman Am Himmel wie auf Erden wird dagegen viel stärker kri-
tisiert und erhält zuerst Besprechunsverbot um kurz darauf verboten zu werden. 
Die Novelle Bergengruens Der spanische Rosenstock122 wird wiederum sehr gelobt 
als „dichterische Kostbarkeit, über die Paul Ernst sich gefreut hätte.“123 Die anti-
nationalsozialistische Haltung Bergengruens kann nicht in Frage gestellt werden, 
vor allem auch, weil er 1937 einen eindeutig kritischen Gedichtband Der ewige 
Kaiser verfasste, in dem das Dritte Reich als besetzes Gebiet dargestellt wurde.124 
Die Kritik Bergengruens wurde zwar von Nationalsozialisten verstanden, trotz-
dem haben sie seine Werke in ihrem Sinne interpretiert. Die christlich ausgelegte 
Reichsidee Bergengruens konnte auch nach Auffassungen der Nationalsoziali-
sten unter Auslassung des christlichen Aspektes als Lob gedeutet werden.125  

Stefan Andres wird zu denjenigen Schriftstellern gezählt, deren Werke als un-
erwünscht von der Zensur abgestempelt wurden. Der Autor ist heute vor allem für 
seinen Roman El Greco malt den Großinquisitor (1936)126 bekannt, in dem er, wohl 
von Bergengruen inspiriert, das Verhältnis des Künstlers zum Herrscher, breiter 
verstanden als Verhältnis zwischen Untertanen und Machthabern, thematisiert. 
Auch in diesem Roman ist der Herrscher kein Verbrecher, wie es bereits bei Ber-
gengruen und Reinhold Schneider oder Ernst Wiechert der Fall war. Aber auch 
seine Novelle Wir sind Utopia,127 erschienen 1942/43 im Feuilleton der Frankfurter 

121  Bergengruen, Werner: Schreibtischerinnerungen, S. 160. 
122  Ausführlich dazu: Guntermann, Georg: Der spanische Rosenstock als Versteck? 

Zur Konstruktion von Utopie und Gegenwelt in einer Novelle der „Inneren Emigration“. In: 
Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Widerstand. Facetten und 
Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012, S. 145-184. 

123  Vesper, Will: Neue Literatur. 1941, S. 18-19. 
124  Bergengruen, Werner: Schreibtischerinnerungen, S. 186.
125  Vgl. Breuning, Klaus: Die Vision des Reiches. Deutscher Katholizismus zwischen 

Demokratie und Diktatur 1929-1934. München 1969. 
126  Ausführlich zur Analyse des Werkes und zu seiner Rezeption: Ehrke-Rotermund, 

Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Gegenwelten, S. 469-484.
127  Ausführlich zur Novelle, zum Inhalt und zur Erzählmodi, vgl. Brylla, Wolfgang: 

Zwischen Widerstand, Aporie und Servilität. Zu textinternen Ambivalenzen in Stefan And-
res Novelle Wir sind Utopia. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, 
Leonore (Hrsg.): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 
1933-1945. Berlin 2016, S. 83-98. 



II. Historische Grundlagen58

Zeitung, als er bereits im faschistischen Italien im Exil war, gilt als Beweis für die 
Innere Emigration Andres‘. Seit 1937 wurde Andres in der nationalsozialistischen 
Presse kaum rezensiert, seine Werke wurden nicht mehr aufgelegt. 

Reinhold Schneiders128 Roman Las Casas vor Karl V. (1938) wird immer 
wieder erwähnt, wenn die Rede von der Judenverfolgung ist. Das Werk gilt als 
sein „Wort gegen die Judenverfolgung und gegen die radikale Herabsetzung des 
Menschenwertes.“129 In dem Werk wird hauptsächlich der Kolonialismus kriti-
siert, was wiederum im Dritten Reich als getarnte Kritik des Rassismus verstan-
den wurde.130 Darüber hinaus ist Schneider für seine Gedichte bekannt, in denen 
er sich gegen den Nationalsozialismus gewandt hat.131 Anders als Bergengruen, 
erkannten ihn die Nationalsozialisten als Feind. 1939 hat z.B. Will Vesper ihn in 
einer Rezension über den Roman Kaiser Lothars Krone als einen Gefolgsmann 
von Pater Muckermann132 und damit als einen gefährlichen Feind des Dritten 
Reiches bezeichnet.133 

Ricarda Huch ist vor allem für ihren mutigen aus Protest gegen die Gleich-
schaltung und das Vorgehen gegen die Juden erfolgten Austritt aus der Preußi-
schen Akademie der Künste im Jahre 1933 bekannt. Im Schreiben vom 9. April 
1933 äußerte sie sich über die Zustände in Deutschland wie folgt:

128  Ausführlich: Reinhold Schneider als Innerer Emigrant: Zimmermann, Hans 
Dieter: Reinhold Schneider – ein Dichter der „Inneren Emigration“? In: Kroll, Frank-Lothar; 
Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Widerstand. Facetten und Probleme der »Inne-
ren Emigration«. Göttingen 2012, S. 353-367.  

129  Schneider an Frau Heynemann, London vom 28.2.1947. Zit. nach: Stauffacher, 
Werner: Zwischen äußerer und innerer Emigration: Las Casas als Figur des Widerstandes bei 
Alfred Döblin und Reinhold Schneider. In: Frühwald, Wolfgang; Hürten, Heinz (Hrsg.): 
Christliches Exil und christlicher Widerstand. Ein Symposium an der Katholischen Universi-
tät Eichstätt 1985. Regensburg 1987, S. 394-406, hier S. 399. 

130  Ausführlich zur Analyse des Werkes und zu seiner Rezeption: Ehrke-Rotermund, 
Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Gegenwelten, S. 289-314. 

131  Vgl. Schneider, Reinhold: Briefe an einen Freund. Mit Erinnerungen von Otto 
Heuschele. Köln 1961. 

132  Friedrich Johannes Muckermann war Jesuit und Publizist, er war für seine poli-
tische Reden und Artikel bekannt, in denen er den Nationalsozialismus heftig kritisierte. 
Er war Herausgeber der Zeitschriften Der Graf und Der deutsche Weg, ist vor den Nazis 
ins Exil gegangen, von dem aus er seine publizistische Tätigkeit zuerst in Holland, dann 
in Frankreich un in der Schweiz fortsetzte. Vgl. Gruber, Hubert: Friedrich Muckermann 
S.J., 1883-1946. Ein katholischer Publizist in der Auseinandersetzung mit dem Zeitgeist. 
Mainz 1993; Wagner, Herbert: Die Gestapo war nicht allein… Politische Sozialkontrolle 
und Staatsterror im deutsch-niederländischen Grenzgebiet 1929-1946. Münster 2004. 

133  Vgl. Vesper, Will: Neue Literatur. 1938, S. 87. Drews-Kantorowicz, Richard: 
Verboten und verbrannt. Berlin/München 1947, S. 194. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 59

Sehr geehrter Herr Präsident, lassen Sie mich zuerst danken für das warme Inter-
esse, das Sie an meinem Verbleiben in der Akademie nehmen. Es liegt mir dar-
an, verständlich zu machen, warum ich Ihrem Wunsche (nach Unterzeichnung 
einer Loyalitätsbekundung an die neuen Machthaber) nicht entsprechen kann. 
Was die jetzige Regierung als nationale Gesinnung vorschreibt, ist nicht mein 
Deutschtum. Die Zentralisierung, den Zwang, die brutalen Methoden, die Dif-
famierung Andersdenkender, das prahlerische Selbstlob halte ich für undeutsch 
und unheilvoll. Bei einer so sehr von der staatlich vorgeschriebenen Meinung 
abweichenden Auffassung halte ich es für unmöglich, in einer staatlichen Akade-
mie zu bleiben. Sie sagen, die mir von der Akademie vorgelegte Erklärung wer-
de mich nicht an der freien Meinungsäußerung hindern. Abgesehen davon, daß 
eine ‚loyale Mitarbeit an den satzungsgemäß der Akademie zufallenden natio-
nalen und kulturellen Aufgaben im Sinne der veränderten geschichtlichen Lage’ 
eine Übereinstimmung mit dem Programm der Regierung erfordert, die bei mir 
nicht vorhanden ist, so würde ich keine Zeitung und keine Zeitschrift finden, die 
eine oppositionelle Meinung ausdruckte. Da bliebe das Recht der freien Mei-
nungsäußerung in der Theorie stecken. […] Hiermit erkläre ich meinen Austritt 
aus der Akademie.134

Im Laufe der Zeit nahm sie immer mehr Abstand von den Nationalsozialisten 
und drückte sich eindeutig gegen den Antisemitismus aus. Zu ihrem 70. Geburts-
tag wurde sie in der NS-Presse scharf angegriffen. Ihre Werke wurden als ‚uner-
wünscht‘ eingestuft und als ‚ungeeignet‘ bezeichnet. 

In Die Nationalsozialistischen Monatshefte wurde die Dichterin heftig ange-
griffen. Ihr Werk Das alte Reich135 wurde in einem Artikel mit dem Titel Ein be-
rühmter Name und ein unrühmliches Werk komplett abgelehnt.136 In der Rezension 
werden alle „ehr- und freiheitsliebenden Deutschen“ aufgerufen, sich gegen die-
ses Werk mit „leidenschaftlicher Empörung zur Wehr zu setzen“, denn Ricarda 
Huch habe ihr Können in den Dienst überstaatlicher Machtansprüche gestellt. 
Sie verheimliche dies keineswegs, sondern spreche es mit einer Offenheit aus, die 
fassungslos mache. Sie sei für Rom und gegen die Germanen, verfalle in den Stil 

134  Vgl. Salzer, Anselm; Tunk, Eduard (Hrsg.): Illustrierte Geschichte der Deutschen 
Literatur. Frechen o.J., S. 32. 

135  Zwei Bände ihrer dreibändigen deutschen Geschichte erschienen noch, 
wurden verrissen und verschwiegen: Römisches Reich deutscher Nation (1934) und 
Das Zeitalter der Glaubensspaltung (1937). Der dritte Band Untergang des Römischen 
Reiches deutscher Nation durfte nicht mehr gedruckt werden; die Parallelen zur 
Gegenwart waren augenfällig. Er erschien erst 1949, zwei Jahre nach Ricarda Huchs 
Tod.

136  NS-Monatshefte 1935, S. 550-552; siehe auch 1937, S. 688-701. Vgl. Oschilewski, 
Walter: Ricarda Huch: Römisches Reich deutscher Nation. In: Das deutsche Wort, Nr. 49, 
1934, S. 33. 



II. Historische Grundlagen60

Kardinal Michael von Faulhabers,137 verteidige die Juden, die nach ihrer Meinung 
unschuldig gehasst und verfolgt würden. Sie lobe die Klöster. Das ganze Buch 
sei eine Beleidigung des deutschen Ehrgefühls. Die Rezension schloss mit einer 
eindeutigen Drohung: 

Adolf Hitler schuf das heilige deutsche Reich germanischer Nation. An dieser Tat-
sache wird Ricarda Huch mit ihrem Buch vom Römischen Reich nichts ändern. 
Wir zweifeln nicht daran, daß die Huch für dieses Werk ultra montes höchstes Lob 
ernten wird. Mag sie denn auch getrost ganz jenseits der Berge bleiben und dort die 
Blüten ihres Geistes verstreuen. Im Deutschland Adolf Hitlers ist für Magierinnen 
dieser Art heute kein Platz mehr.138

Das Problematische bei der Bewertung des Romans war eine ganz andere Be-
trachtung des Mittelalters durch Ricarda Huch als dies die Nationalsozialisten ta-
ten. Wichtig war der Autorin, dass der Mensch im Zentrum des Interesses stand, 
und nicht die Institution, was sich widerum die Nationalsozialisten wünschten. 
Sie war für alle Ansätze freiheitlicher Reformideen und Bestrebungen, vor allem 
für die Selbstverwaltungsbestrebungen. Sie kritisierte deswegen immer den „Be-
amtenstaat“, der den Menschen in seinem Wesen beschränkte. 

Die Exilanten haben sich hingegen über das Werk Ricarda Huchs überaus 
positiv geäußert. Golo Mann hat voller Bewunderung über sie geschrieben:  

Unter allen mir bekannten historischen Schriften lagen sie mir am meisten. Bei ei-
ner so wunderbar unmittelbaren Beziehung, wie Ricarda Huch sie durch das histo-
rische Dokument hindurch zur Vergangenheit besitzt, ist es schwer, von Philoso-
phie zu sprechen; man soll das nicht systematisieren wollen, was nicht intellektuell 
gedacht ist. Theorie muß oft Geschichtsgefühl und Gestaltungskraft ersetzen; Ri-
carda Huch bedarf ihrer nicht.139

Auch nach dem Zweiten Weltkrieg hat er in seiner Dankesrede für den Goethe-
Preis 1985 in Frankfurt an drei frühere Preisträger erinnert, an Thomas Mann 
(1949); Karl Jaspers (1947), seinen Lehrer, bei dem er promovierte. Und an 
Ricarda Huch, die Preisträgerin von 1931, deren erzählte Geschichte ihm Maß-
stab wurde: „[E]s ist geschaute Vergangenheit, nicht nur der Fürsten und gro-
ßen Herren, sondern des leidenden Volkes in allen seinen Schichten, beruhend 

137  Mehr dazu: Analyse der Adventspredigt von Kardinal Michael von Faulhaber: 
Gołaszewski, Marcin: Clemens August Graf von Galen. Ein politischer Prediger im Natio-
nalsozialismus. Analysen der Predigten und Hirtenbriefe. Frankfurt/M. 2010, S. 206-230. 

138  Vgl. Oschilewski, Walter: Ricarda Huch: Römisches Reich deutscher Nation. In: 
Das deutsche Wort, Nr. 49, 1934, S. 33.

139  Zit. nach: Wördehoff, Bernhard: Geschaute Vergangenheit. In: Zeit online v. 18. 
Dezember 1992. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 61

auf einem überreichen Quellenstudium. Nur so entsteht Intuition; vom Him-
mel fällt sie nicht.“140

Gertrud von le Fort141 hat in einzelnen Werken versucht, dem Leser ein 
Gegenbild zum Dritten Reich zu schaffen. Sie schrieb hauptsächlich historische 
Romane und Novellen142 und war eine der bedeutendsten katholischen Schrift-
stellerinnen des 20. Jahrhunderts. In ihren Werken setzte sie sich mit Glaubens-
fragen auseinander und stellte die römisch-katholische Kirche als Mittlerin und 
Ordnungsmacht dar. Von le Fort143 wurde in den nationalsozialistischen Zeitungen 
ganz unterschiedlich wahrgenommen und ihr Werk in Die NS-Monatshefte als ‚un-
erwünscht‘ bezeichnet, während die Neue Literatur von Will Vesper sich überaus 
positiv über sie und ihr Werk äußerte. Hymnen an Deutschland wurden beispiels-
weise als „glaubensstarke Ausrufe aus der deutschen Bedrängnis“144 angesehen. 
Auch das Buch Die ewige Frau wurde 1935 von Marie Joachimi-Dege, einer Mitar-
beiterin der NL, unter der Überschrift Frauen sprechen zu ihrer Zeit überaus gelobt 
und empfohlen.145 Ihr Beitrag für die Zeitschrift Die Erfüllung Kardinals Theodor 
Innitzer aus Wien mit dem Titel Israel und die Kirche wurde von der Zeitschrift NS-

140  Ebd. 
141  Zur Biographie und zum Werk le Forts vgl. Pottier, Joël: Gertrud von le Fort. 

Sängerin der Kirche. Kundschafterin an den Grenzen der Glaubenswelt. In: Bossle, Lothar; 
Pottier, Joël (Hrsg.): Christliche Literatur im Aufbruch. Im Zeichen Gertrud von le Forts. 
Würzburg 1988, S. 123-148 u. Pottier, Joël: Gertrud von le Fort. Eine biographische Skizze. 
In: Bossle, Lothar; Pottier, Joël (Hrsg.): Deutsche christliche Dichterinnen des 20. Jahrhun-
derts.  Gertrud von le Fort, Ruth Schaumann, Elisabeth Langgässer. Würzburg/Paderborn 
1990, S. 22-49 u. Groensmit, Karel Hendrik: Gertrud von le Fort. Nijmegen 1950, S. 1-12.

142  Ihre bekanntesten Werke sind: Hymnen an die Kirche (1924), Das Schweißtuch 
der Veronika (1928) fortgesetzt in Der Kranz der Engel (1946); Die Letzte am Schafott 
(1932), Hymnen an Deutschland (1932), Die ewige Frau (1934), Die Magdeburgische 
Hochzeit (1938), Am Tor des Himmels (1954). 

143  „Along with such figures as Georges Bernanos, Graham Greene, and Werner Ber-
gengruen, Gertrud von le Fort was one oft he foremost Catholic writers of the twentieth cen-
tury. Since her death in 1971, a small number of her works have remained popular and been 
widely translated, although there is still no critical or complete edition available, nor even 
an authoritative biography. Discussion of her writing has for several years been hampered 
by a tendency toward the „hagiographic“, and the substantial religious content of her work 
has attracted several interpretations by theologians, which usually feature a narrow focus on 
the spirituality underlying character and plot. This has resulted in less attention being paid 
than one might expect tot he nature of her particular form of inner emigration.“ Vgl. Klapper, 
John: Nonconformist writing in Nazi Germany, S. 211. Mit von le Fort setzt sich vor allem das 
Kapitel auseinander: Gertrud von le Fort: Religious Wars and the Nazi Present, S. 211-242. 

144  Vesper, Will: Neue Literatur. 1933, S. 463. 
145  Joachimi-Dege, Marie: Frauen sprechen zu ihrer Zeit. In: Vesper, Will: Neue Lite-

ratur. 1935, S. 261-275. 



II. Historische Grundlagen62

Monatshefte als Provokation verstanden. Dieser Beitrag setzte sich zum Ziel, zwi-
schen Christen und Juden zu vermitteln. Einer der Mitarbeiter der NS-Monatshefte 
übte Kritik, da in der Zeitschrift „Rassenfrage und Judenfrage als wesensfremde 
Probleme“ hingestellt werden, „deren Verknüpfung einen böswilligen Verstoß ge-
gen den Geist wahrer Menschlichkeit und christlicher Liebe“ darstelle.146 

Zusammenfassend kann man feststellen, dass die Bewertung der Werke der 
Inneren Emigranten durch die NS-Zensur nicht homogen war. Dies ergab sich 
daraus, dass die meisten von ihnen historische Romane147 waren, deren oppo-
sitionelle Aussagen durch einen historischen Kontext verschleiert wurden. Das 
Spektrum der historischen Romane, die innerhalb der Reichsgrenzen entstan-
den, ist wesentlich größer. Man könnte zusätzlich noch Jochen Kleppers Roman 
Der Vater (1937), Frank Thieß‘ Die Dämonen (1941), Friedrich Rech-Mallecze-
wens Bockelson. Geschichte eines Massenwahns (1937) nennen. Doch es war kei-
ne nur für die Inneren Emigranten typische Tendenz, sondern ein allgemeines 
Merkmal der Literatur der 1920er und 1930er Jahre.148 

Darstellungstendenzen in der Forschungsliteratur nach 1945 
und Ausblick

Die Problematik der unterschiedlichen Bewertung der Inneren Emigration, 
die sich schon unmittelbar nach 1945 entwickelte, zieht sich durch die Sekun-
därliteratur bis hin in die unmittelbare Gegenwart. Dass eine Wertung der Be-
zeichnung Innere Emigration problematisch ist, soll anhand einiger Beispiele aus 
der Literatur der Exilforschung der letzten Jahrzehnte gezeigt werden. Der kurze 
chronologische Überblick über die Forschungsliteratur erhebt keinen Anspruch 
auf Vollständigkeit, sondern greift exemplarisch ausgewählte Studien heraus, die 
für die hier angeführte Fragestellung von besonderer Bedeutung sind. 

Einer der ersten, der sich mit dem Begriff der Inneren Emigration auseinan-
dersetzte, war Karl Paetel mit seinem Buch Deutsche Innere Emigration. Antina-
tionalsozialistische Zeugnisse aus Deutschland. In der Publikation wird der Begriff 
als „gemeinsames Kennwort für die gesamte deutsche Anti-Hitler-Bewegung“149 

146  M.Z.: Christentum und Judentum. In: NS-Monatshefte. 1935, S. 279-281 (über le 
Fort, S. 280). 

147  Ausführlich dazu: Schmollinger, Annette: ‚Intra muros et extra‘, S. 82-107 (Eine 
Genre-Analyse: Der historische Roman). 

148  Vgl. Kuhn-Osius, Eckhard K.: Zur Ehrenrettung der Solipsisten? Georg Lukacs 
und der historische Roman im Exil. In: Daviau, Donald G.; Fischer, Ludwig M. (Hrsg.): 
Das Exilerlebnis. Verhandlungen des vierten Symposium über deutsche und österreichische 
Exilliteratur. Columbia 1982, S. 133-140.  

149  Paetel, Karl: Deutsche Innere Emigration. Antinationalsozialistische Zeugnisse aus 
Deutschland. New York 1946, S. 37. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 63

verwendet. Als führende Widerständler werden unter den Literaten Ernst Wie-
chert, Werner Bergengruen und Frank Thieß genannt und als Kriterium immer 
politische Maßstäbe angewendet. 

In den 1950er Jahren „wurden die Autoren der Inneren Emigration, im Ge-
gensatz zu ihren Kollegen aus dem Exil, rezipiert und hatten ihren Platz in der 
literarischen Öffentlichkeit.“150 In der Forschungsliteratur damaliger Zeit ver-
suchte man, die literarischen Texte ohne jeglichen politischen Bezug zu analy-
sieren und sie in einen breiten geschichtlichen Kontext einzubeziehen.151

In den 1960er Jahren kommen kritische Stimmen zu Wort, die von „einer 
starken Politisierung“152 gekennzeichnet sind. Dies erfolgt in starker Abgren-
zung zur Exilliteratur, die als wesentlich bessere Literaturproduktion hervor-
gehoben wird, während man die Literatur der Inneren Emigration qualitativ 
herabstuft. 

In der zweiten Ausgabe des Handbuchs der deutschen Gegenwartsliteratur, das 
1970 herausgegeben wurde, findet man einen interessanten Aufsatz von Herbert 
Wiesner, der die Forschungssituation in Bezug auf die Literatur der Inneren Emi-
gration sehr deutlich zeichnet: 

Wer heute vor die Aufgabe gestellt wird, über die Literatur der „Inneren Emigration“ 
zu schreiben, ist gezwungen, sich seinen Weg durch ein noch weithin unerforschtes 
Gelände zu suchen. Im Gegensatz zur nationalsozialistischen Literaturpolitik und 
zur deutschen Exilliteratur ist die Literatur der „Inneren Emigration“ nach einigen 
sehr lebhaften, aber mehr vom guten Willen als von wissenschaftlicher Gründlich-
keit geleiteten Anfängen kurz nach dem Kriege ein Stiefkind der Forschung geblie-
ben. Ein Teil der Werke selbst, auch der nach 1945 erschienenen, ist heute nicht 
mehr greifbar.153  

Zwar mag die Einschätzung der Forschungslage von Wiesner auch nicht ganz 
stimmen – vor allem, wenn man die Breite der bereits bis 1970 herausgegebenen 
wissenschaftlichen Publikationen berücksichtigt und bedenkt, dass es kaum be-
rechtigt ist von der Inneren Emigration als von einem „weiterhin unerforschte[n] 
Gelände“ zu sprechen  –, doch sie macht deutlich, wo die Mängel in der wissen-
schaftlichen Debatte vor allem in den 1960er Jahren lagen.154

150  Schmollinger, Annette: ‚Intra muros et extra‘, S. 28. 
151  Vgl. Grenzmann, Wilhelm: Dichtung und Glaube. Probleme und Gestalten der 

deutschen Gegenwartsliteratur. Bonn 1950 u. Holthusen, Hans Egon: Der unbehauste 
Mensch. Motive und Probleme der modernen Literatur. München 1951. 

152  Schmollinger, Annette: ‚Intra muros et extra‘, S. 28. 
153  Zit. nach: Hoffmann, C.W.: Opposition und Innere Emigration: Zwei Aspekte des 

Anderen Deutschlands, S. 119-140, hier S. 119.
154  Vgl. Schnell Frank-Ralf (Hrsg.): Literarische Innere Emigration, S. 1. 



II. Historische Grundlagen64

In seinem 1961 erschienenen Buch Deutsche Literatur im Dritten Reich, das 
bezeichnenderweise den Untertitel Versuch einer Darstellung in polemisch-didakti-
scher Absicht trägt, kam es Franz Schonauer besonders darauf an „[d]en Mythos 
einer literarischen ‚inneren Emigration‘ zu zerstören, weil eine Auseinanderset-
zung mit der Vergangenheit erst dann möglich ist, wenn falsche Bilder die Wirk-
lichkeit nicht mehr verdecken.“155 An anderer Stelle bewertet er die sogenannte 
Innere Emigration als eine Flucht vor der Realität:

Die Literatur der sogenannten inneren Emigration war Flucht. Flucht in die Idylle 
oder in die sogenannten einfachen und zeitlos menschlichen Verhältnisse, Flucht in 
den Traditionalismus, in die forcierte Betonung des alten Wahren und Unvergäng-
lichen, Flucht in das Bewährte und damit Problemlose. Flucht nicht zuletzt vor der 
Trivialität und der Barbarei in das Schöne, Edle und Ewige.156

Schonauer geht sogar weiter und greift Ernst Wiechert persönlich an. Denn je-
der Sachkundige weiß, dass er auf das Werk Wiecherts Von den treuen Begleitern 
anspielt:

Es ist überhaupt die Tragik der bürgerlichen Literatur im Deutschland des Dritten 
Reiches, daß jeder ihrer Schriftsteller, solange er schrieb und publizierte, damit 
den absoluten Ungeist als Geist bestätigte und legitimierte. Indem er Dichtung 
als Trost und Refugium anbot und sich selbst als ‚stillen und treuen Begleiter‘, 
lenkte er ab von der Wirklichkeit und schuf in einer Welt des Schreckens ein sehr 
künstliches Arkadien, eine sublime und sozial wirksame Möglichkeit des Selbst-
betruges.157

Das Urteil Schonauers is soweit unberechtigt, als man weiß, dass gegenüber sol-
chen Schriftstellern wie Manfred Hausmann, Rudolf Alexander Schröder, Jochen 
Klepper, Reinhold Schneider, Stefan Andres, Werner Bergengruen oder Gertud 
von le Fort jeder Satz einer solchen Kritik falsch ist. Das genaue Gegenteil ist der 
Fall. Wenn man im Dritten Reich mit jemandem sprach, der die Werke solcher 
Autoren besaß, dann wusste man gleich, dass man offen sprechen durfte. 

Schonauer vergleichbar, urteilt noch Peter Reichel in seinem Buch Der schö-
ne Schein des Dritten Reiches: 

Zwischen Ohnmacht, Unterwerfung, Unterwerfung unter dem faschistischen Füh-
rerstaat und selbstmörderischer Opposition versuchte sich auch eine bürgerlich 
konservativ und christlich geprägte Literatur zu behaupten. Autoren wie Bergen-
gruen, Britting, Carossa, Hausmann, Lehmann, Loerke, Penzoldt, Schröder, Seidel 

155  Schonauer, Franz: Deutsche Literatur, S. 13. 
156  Ebd., S. 127. 
157  Ebd., S. 129. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 65

und Wiechert standen nicht in der Gunst des Regimes. Sie waren nur geduldet. 
Eine Gefahr bedeuteten sie nicht. Im Gegenteil. Sie befriedigten den Eskapismus 
und das Bedürfnis nach Erbaulichkeit eines bürgerlichen Lesepublikums.158

Ihnen schließt sich Ernst Loewy an, indem er die Entstehung jenes Begriffs auf 
ein schlechtes „Gewissen derer [zurückführt], die sich vor der Wirklichkeit des 
Dritten Reiches, mit der sie sich gleichzeitig irgendwie zu arrangieren suchten, 
in die Innerlichkeit geflüchtet haben.“ Sie haben seiner Ansicht nach zum „Ver-
fall der deutschen Literatur“ beigetragen und zwar nicht weniger als die offene 
Prostitution der NS-Barden.159 Die Positionen Schonauers, Loewys und Reichels 
stellen jedoch in ihrer extremen Negierung der Literatur der Inneren Emigration 
eine Ausnahme dar. Ihre grundsätzliche Ablehnung des Terminus Innere Emigra-
tion wird den historischen Tatsachen nicht gerecht. Vielmehr verdeckt ihr Bild 
die politischen und literarischen Realitäten des Dritten Reiches mehr, als dass 
es sie erhellt. Sie fällen pauschale Urteile über alle Schriftsteller und Dichter der 
Inneren Emigration, ohne aber darauf zu achten, dass es keine homogene Grup-
pe war und die Autoren daher einzeln zu betrachten sind. Zahlreiche literarische 
und historische Quellen sprechen eine andere Sprache. Dies lässt sich an vielen 
Beispielen nachweisen. 

Egon Schwarz schlägt in seinem 1973 erschienen Aufsatz Was ist Exillite-
ratur? vor, sich nicht so streng auf Begrifflichkeiten zu konzentrieren, weil man 
dadurch den eigentlichen Sinn der Literatur der Inneren Emigration und den der 
Exilliteratur aus den Augen verliert: 

[Es] scheint mir fruchtbarer, die deutsche Literatur bloß in eine ausgewanderte und 
eine daheimgebliebene einzuteilen, und zwar weil die Probleme, mit denen es eine 
jede Gruppe zu tun hatte, grundverschieden waren.160 

Weiter setzt er sich sehr richtig dafür ein, dass bei der Bewertung des Verhaltens 
der Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration, aber auch der Exilanten 
stets ihre persönliche Situation mitberücksichtigt werden muss. Sonst bedien-
te man sich zu schnell und zu einfach pauschaler Urteile, die nicht das gesamte 
Spektrum ihrer schriftstellerischen Tätigkeit zum Ausdruck bringen:

158  Reichel, Peter: Der schöne Schein des Dritten Reiches. Faszination und Gewalt des 
Faschismus. Frankfurt/M. 1993, S. 328. 

159  Loewy, Ernst: Zur „inneren Emigration“. In: verbrannt, verboten, verdrängt? Aus-
stellung der Stadtbibliothek Worms zum 40. Jahrestag der Bücherverbrennung am 10. Mai 
1933. Worms 1973, S. 41. 

160  Schwarz, Egon: Was ist und zu welchem Ende studieren wir die Exilliteratur? In: Ho-
hendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emigration II. Frankfurt/M. 
1973, S. 155-164, S. 163.



II. Historische Grundlagen66

[…] so gilt es, in beiden Lagern die Haltung des individuellen Schriftstellers zum 
Faschismus und Nationalsozialismus – und es wird sich zeigen, daß in einzelnen 
Fällen die Einstellungen zu diesen Phänomenen sich durchaus nicht immer decken 
– sorgfältig auszuforschen, was freilich ohne gründliche Kenntnis der Geschich-
te und politischen Theorie nicht möglich ist. Sich aber diese Kenntnisse zu einem 
Zentralproblem unserer Epoche zu verschaffen, ist ohnehin eine intellektuelle Un-
erläßlichkeit. Sowohl außerhalb wie […] innerhalb Deutschlands ergäbe sich dann 
ein breites Spektrum der Haltungen gegenüber den Nazis und der damit zusam-
menhängenden Problembewältigungen.161

Walter Berendsohn urteilte 1976 in seinem Buch Die humanistische Front. Einfüh-
rung in die Emigranten-Literatur bereits differenzierter, wenn er schreibt: 

Ich halte ihn [den Begriff der Inneren Emigration], trotz seines Bestandteils an 
Wahrheit für eine unglückliche und verfehlte, verschleiernde und irreführende 
Begriffsbildung, weil durch sie das wahre Verhältnis zwischen der deutschen Emi-
grantenliteratur und der daheim, soweit sie im Gegensatz zum System stand, völlig 
falsch charakterisiert, mehr verdunkelt als erhellt wird.162

Allerdings war für ihn klar: „In der inneren Emigration konnte man aber keines-
falls eine politisch erfolgreiche Widerstandsliteratur schreiben.“163

In den 1950er und 1960er Jahren äußerten sich weitere Germanisten zu 
dem Begriff der Inneren Emigration. Dies taten sie aber im Vergleich zu Schonau-
er und Loewy eher zurückhaltender und ausgewogener. Der Begriff wurde als 
„wenig brauchbar und außerdem schon zu abgenutzt“164 angesehen. Dazu äußer-
te sich Hans-Bernhard Moeller: „Da der Begriff nicht der Klärung dient, ist er 
hier durch den Sammelbegriff ‚apolitische, nicht-oppositionelle Reichsliteratur‘ 
abgelöst.“165 Unter den Literaturwissenschaftlern hat sich damals die Meinung 
etabliert, dass „ein Vorhandensein einer Literatur der inneren Emigration zwar 
[anerkannt wird]“,166 dies aber noch nicht bedeute, dass ihr ein antifaschistischer 
Charakter zuerkannt werden könne. Parallel dazu hat „Ende 1960er Jahre die 

161  Ebd., S. 163-164. 
162  Berendsohn, Walter A.: Die humanistische Front. Einführung in die deutsche 

Emigranten-Literatur. Zweiter Teil: Vom Kriegsausbruch bis Ende 1946. Worms 1976, S. 16.
163  Ebd., S. 18. 
164  Westenfelder, Frank: Genese, Problematik und Wirkung nichtnationalsozialistischer 

Literatur am Beispiel des historischen Romans zwischen 1890 und 1945. Frankfurt/M. et. al. 
1988, S. 270. 

165  Moeller, Hans-Bernard: Literatur zur Zeit des Faschismus. In: Bahr, Ehrhard 
(Hrsg.): Geschichte der deutschen Literatur. Bd. 3. Tübingen 1988, S. 327-432, hier S. 345. 

166  Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945, 
S. 34.



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 67

stürmische Aufwertung der Exilliteratur“167 stattgefunden, was die fast komplet-
te Ausschaltung der Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration und ihrer 
Werke bedeutete. 

Der polnische Literaturwissenschaftler Hubert Orłowski behauptet, dass der 
Begriff der Inneren Emigration nur selten einsetzbar sei, denn er beschreibe einen 
Bewusstseinszustand, der als Flucht in eine ideelle Welt, als Flucht aus der poli-
tischen und sozialen Wirklichkeit des Dritten Reiches definierbar sei.168 Darüber 
hinaus ist er der Ansicht, dass die Vermeidung von faschistischen Inhalten nicht 
ausreichend genug sei, um das Kriterium der Widerstandsliteratur zu erfüllen.169

Zusammenfassend kann man der Forschungsliteratur der 1950er, 1960er 
und 1970er Jahre und den damals formulierten Bewertungen über den Begriff 
der Inneren Emigration zur Last legen, dass „sie oft zu wenig differenzierenden, 
emotional gefärbten schwarz-weiß Wertungen neigte[n].“170 Darüber ist zu kon-
statieren, dass die Literaturwissenschaftler zu wenig über politische und vor al-
lem soziologische Aspekte des nazistischen Staates reflektierten, was zur Folge 
hatte, dass literaturgeschichtliche und -ästhetische Aspekte nur einen beschränk-
ten Blickwinkel beleuchtet haben. Deswegen führten die damals gefällten Urteile 
zu Verallgemeinerungen und zu einfachen Aussagen.171 

Die literaturwissenschaftliche Forschung der 1980er Jahre hat zwar die Sicht 
geweitet, aber noch nicht alle Aspekte der historischen Umstände des Dritten 
Reiches berücksichtigt. Löwenthal hat beispielsweise die Innere Emigration rich-
tig als „weltanschauliche Dissidenz“ bezeichnet, eine bewusste Ablehnung der 
nationalsozialistischen Ideologie.172 Die Umwälzungen des Jahres 1989 haben 
zweifelsohne die Beurteilung der Inneren Emigration mitbestimmt, weg von der 
Kritik hin zur Empathie, was die historische Dimension der Forschungen noch 
verstärkte und sich bis heute in der literaturwissenschaftlichen Forschung wie-
derfinden lässt.  

Doch selbst in den 1980er Jahren lassen sich sehr kontroverse Positionen in 
der Forschungsliteratur finden, die die Innere Emigration als solche entweder völ-
lig ablehnen oder sie in dem Kapitel Völkisch-nationalsozialistische Literatur posi-

167  Scholdt, Günter: Deutsche Literatur und „Drittes Reich”. Eine Problemskizze, 
S. 13-34, hier S. 24. 

168  Vgl. Orłowski, Hubert: Literatura w III Rzeszy. Poznań 1979, S. 253-254. 
169  Ebd. 
170  Szyndler, Anna: Zwischen Glauben und Politik. Christliche Literatur im Dritten 

Reich als Widerstandsliteratur, S. 54. 
171  Vgl. ebd. 
172  Löwenthal, Richard; Widerstand im totalen Staat. In: Löwenthal, Richard; 

Mühlen von zur, Patrick (Hrsg.): Widerstand und Verweigerung in Deutschland 1933-
1945. Berlin 1982, S. 11-24, hier S. 14. 



II. Historische Grundlagen68

tionieren. Der 6. Band der Propyläen Geschichte der Literatur,173 vermittelt schon 
durch das Register einen bezeichnenden Eindruck: Für das Stichwort Exillite-
ratur existieren neun Angaben, das Stichwort Innere Emigration existiert nicht. 
In dem von Wulf Köpke verfassten Kapitel Antifaschistische Literatur am Beispiel 
Deutschlands werden nur Werke der Exilschriftsteller erwähnt.174 Die Vertreter 
der Inneren Emigration wie Werner Bergengruen, Ernst Wiechert, Stefan Andres 
und Reinhold Schneider werden erst in Manfred Durzaks Kapitel Zwei deutsche 
Literaturen nach 1945 genannt, und zwar nur am Rande unter dem vielsagenden 
Begriff „restaurative Tendenzen.“175

Ein anderes Beispiel ist der von Alexander von Bormann und Horst Albert 
Glaser publizierte Band 9 des Sammelwerkes Deutsche Literatur. Eine Sozialge-
schichte.176 In dem Band gibt es 29 Einzelbeiträge, von denen vier ganz oder mehr-
heitlich den Exilanten gewidmet sind, die Inneren Emigranten als eigenständiges 
Thema erscheinen überhaupt nicht. Sie werden lediglich unter der Überschrift 
Traditionalismus erwähnt.177 Jochen Klepper, Ernst Wiechert und Werner Ber-
gengruen findet man überraschenderweise und mit Entsetzen in dem Kapitel 
Völkisch-nationalsozialistische Erzählliteratur von Helmut Vallery.178 

Seit Anfang der 1990er Jahre hat sich eine neuartige Sichtweise durchgesetzt, 
maßgeblich beeinflusst durch die Arbeiten von Günter Scholdt,179 Hans Dieter 

173  Wischer, Erika (Hrsg.): Propyläen Geschichte der Literatur. Bd. 6. Die moderne 
Welt 1914 bis heute. Berlin 1988. 

174  Köpke, Wulf: Antifaschistische Literatur am Beispiel Deutschlands. In: Wischer, 
Erika (Hrsg.): Propyläen Geschichte der Literatur. Bd. 6. Die moderne Welt 1914 bis heute. 
Berlin 1988, S. 97-117, hier S. 97. 

175  Durzak, Manfred: Zwei deutsche Literaturen nach 1945. In: ebd., S. 292-333, hier 
S. 297. 

176  Bormann von, Alexander; Glaser, Horst Albert (Hrsg.): Weimarer Republik 
– Drittes Reich: Avantgardismus, Parteilichkeit, Exil (Deutsche Literatur. Eine Sozialgeschichte, 
Bd. 9), Reinbeck 1983. 

177  Vgl. Kaempfer, Wolfgang: Traditionalismus. In: ebd. , S. 189-199, hier S. 189.
178  Vgl. Vallery, Helmut: Völkisch-nationalsozialistische Erzählliteratur. In: ebd., 

S. 144-154, hier S. 154. 
179  Scholdt, Günter: Autoren über Hitler. Deutschsprachige Schriftsteller 1919-1945 

und ihr Bild vom „Führer“. Bonn 1993; Scholdt, Günter: „Ein Geruch von Blut und 
Schande“? Zur Kritik an dem Begriff und an der Literatur der Emigration im Innern. In: 
Wirtschaft und Wissenschaft 2. 1994, S. 23-28; Scholdt, Günter: „Den Emigranten nach 
außen entsprechen die Emigranten im Innern“. Kasacks Diktum und die Kritik an einem Be-
griff. In: John, Helmut; Neumann, Lonny (Hrsg.): Hermann Kasack – Leben und Werk. 
Frankfurt/M.  1994, S. 99-109; Scholdt, Günter: Heiße Eisen. Ostdeutsche Schriftsteller 
und ihr Umgang mit heiklen Themen im Dritten Reich. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): 
Deutsche Autoren des Ostens als Gegner und Opfer des Nationalsozialismus. Beiträge zur 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 69

Schäfer,180 Jan-Pieter Barbian181 und Erwin Rotermund.182 Im Mittelpunkt der Un-
tersuchungen stehen die spezifischen Kommunikationsmöglichkeiten in der natio-
nalsozialistischen Diktatur, die die Schaffensbedingungen mitberücksichtigen. 

In den neuesten literaturwissenschaftlichen Diskussionen um den Begriff 
der Inneren Emigration wird der Wunsch geäußert, dass dem Phänomen der 
verdeckten Schreibweise, des Schreibens „zwischen den Zeilen“, „verschlüssel-
ten“ Schreibens, „Camouflage“, „Tarnung“, „Sublimer Rede“ oder „Darstellung 

Widerstandsproblematik. Berlin 2000, S. 3-34; Scholdt, Günter: Ernst Wiechert. Ein ost-
preußischer Konservativer und die Republik von Weimar. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): 
Ostpreußen. Facetten einer literarischen Landschaft. Berlin 2001, S. 117-135; Scholdt, Gün-
ter: Kein Freispruch zweiter Klasse. Zur Bewertung nicht-nazistischer Literatur im „Dritten 
Reich“. In: Zuckmayer-Jahrbuch 5. 2002, S. 127-177; Scholdt, Günter: Deutsche Litera-
tur und Drittes Reich. Eine Problemskizze. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Die totalitäre 
Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes Reich. Berlin 2003, S. 13-34; Scholdt, Günter: 
Siegfreid von Vegesack. Ein Deutschbalte im Dritten Reich. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): 
Europäische Dimensionen deutschbaltischer Literatur. Berlin 2005, S. 93-132. 

180  Schäfer, Hans Dieter: Das gespaltene Bewußtsein. Vom Dritten Reich bis zu den 
langen fünfziger Jahren. Göttingen 2009; Schäfer, Hans Dieter: Moderne im Dritten Reich. 
Kultur der Intimität bei Oskar Loerke, Friedo Lampe und Helmut Käutner. Mainz/Stuttgart 
2003; Schäfer, Hans Dieter: Kultur als Simulation. Das Dritte Reich und die Postmoderne. 
In: Rüther, Günther (Hrsg.): Literatur in der Diktatur. Schreiben im Nationalsozialismus 
und DDR-Sozialismus. Paderborn/München/Wien/Zürich 1997, S. 215-245. 

Schäfer schreibt in seinem Standardwerk zur Inneren Emigration von der begrenzten 
Duldung einer „politikfreien Sphäre“ in der kulturellen Lebenswirklichkeit des Dritten 
Reiches. (S. 4). Kein einziger Vertreter der Innere Emigration besaß seines Erachtens die 
Möglichkeit, Regimekritik in offener Polemik direkt zu artikulieren. Daraus folgerte für alle 
Inneren Emigranten die Notwendigkeit eines Agierens und Taktierens innerhalb der Gren-
zen des Systems. Das wiederum verlieh den meisten nach 1933 publizierten literarischen 
Texten jenen semantisch schillernden, zuweilen doppelbödigen Sprachgestus. 

181  Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im „Dritten Reich“. Institutionen, Kompeten-
zen, Betätigungsfelder. München 1995; Barbian, Jan-Pieter: Die vollendete Ohnmacht? 
Schriftsteller, Verleger und Buchhändler im NS-Staat. Ausgewählte Aufsätze. Essen 2008; 
Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat. Von der „Gleichschalutung“ bis zum Ruin. 
Frankfurt/M. 2010. 

182  Rotermund, Erwin: Der Kampf um die deutsche Seele. Religionskritik in der na-
tionalsozialistischen Dichtung und ihre Antikritik in der „Inneren Emigration“. In: Jakobi, 
Carsten; Spies, Bernhard; Jäger, Andrea (Hrsg.): Religionskritik in Literatur und Philo-
sophie nach der Aufklärung. Halle 2007, S. 190-206; Rotermund, Erwin: Probleme der 
„verdeckten Schreibweise“ in der literarischen „Inneren Emigration“ 1933-1945: Friedrich 
Reck-Malleczewen, Stefan Andres und Rudolf Pechel. In: Braun, Michael; Guntermann, 
Georg (Hrsg.): „Gerettet und zugleich vom Schlamm verschlungen“. Neue Annäherungen an 
die Literatur der „Inneren Emigration“. Frankfurt/M. 2007, S. 17-38.  



II. Historische Grundlagen70

in Chiffren“ mehr Beachtung geschenkt wird. Das 1999 herausgegebene Buch 
von Heidrun Ehrke-Rotermund und Erwin Rotermund leistet einen Beitrag zu 
„einer[r] systematische[n] und historisch-chronologische[n] Aufarbeitung der 
poetischen und journalistischen Camouflage und [zur] Diskussion über die lite-
rarische Innere Emigration […].“183 In der Monographie wird betont, dass sich 
angesichts des Einflusses der besonderen politisch-historischen Situation eines 
totalitären Regimes auf die Lebens- und Schaffensumstände der Autoren eine 
Beschreibung des Phänomens der literarischen Inneren Emigration nicht allein 
auf eine künstlerisch-ästhetische Perspektive beschränken kann, sondern auch 
soziologische und politisch-weltanschauliche  Aspekte, wie die Biographie des 
Autors oder auch den konkreten Zeithintergrund berücksichtigen muss.184 Auch 
die Publikation von Friedrich Denk Die Zensur der Nachgeborenen. Zur regimekri-
tischen Literatur im Dritten Reich (1996) beweist das in den 1990er Jahren wieder 
entdeckte Interesse an dem verdrängten Teil der deutschen Literatur. Die Studie 
setzt sich als Hauptziel, „die in Deutschland vor 1945 veröffentlichte regimekriti-
sche Erzählliteratur“185 zu untersuchen. 

Einer der profiliertesten Autoren, der sich in den letzten Jahren mit dem 
Konzept der Inneren Emigration auseinander setzte, ist der Chemnitzer Profes-
sor für Neuzeitgeschichte, Frank-Lothar Kroll. Sein 2003 veröffentlichtes Buch 
Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes Reich diskutiert nicht mehr 
die Frage nach der Legitimität des Begriffs der Inneren Emigration, sondern be-
schäftigt sich mit der „Bedeutung regionaler Herkunftsräume für das literarische 
Schaffen ausgewählter, nach 1933 in Deutschland schreibender Autoren.“186 
Darüber hinaus unterstreicht er konfessionelle Bezüge, die „zu den wichtigsten 
Elementen einer ‚widerständigen‘ Literaturproduktion im Dritten Reich“187 ge-
hörten. Sein Schwerpunkt gilt auch der Frage nach „den Wechselbeziehungen 
zwischen Innerer Emigration und Exil.“ 

183  Rotermund, Erwin; Heidrun Ehrke-Rotermund: Zwischenreiche und Gegenwel-
ten. Texte und Vorstudien zur „Verdeckten Schreibweise“ im Dritten Reich. München 1999, 
S. 11. Mehr zur verdeckten Schreibweise im Nationalsozialismus vgl.: Gołaszewski, Mar-
cin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore (Hrsg): Zwischen Innerer Emigration und 
Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016, 338S. und vor allem: Roter-
mund, Erwin: Formen und Rezeptionsprobleme der „Verdeckten Schreibweise“ im „Dritten 
Reich“, S. 29-48. 

184  Ähnliche Auffassung vertritt Peitsch, Helmut: Vom Faschismus zum Kalten Krieg 
– auch eine deutsche Literaturgeschichte. Literaturverhältnisse, Genres, Themen. Berlin 1996, 
S. 37f. 

185  Denk, Friedrich: Die Zensur der Nachgeborenen.
186  Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und 

Drittes Reich. Berlin 2003. 
187  Ebd., S. 7. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 71

Eine der neuesten Publikationen zur Inneren Emigration ist der 2012 von 
Frank-Lothar Kroll und Rüdiger von Voss herausgegebene Sammelband Schrift-
steller und Widerstand. Facetten und Probleme der „Inneren Emigration“, der wie-
derum aufzeigt, dass der literarischen Inneren Emigration seit dem Anfang des 21. 
Jahrhunderts in der deutschen Literaturwissenschaft immer mehr Aufmerksam-
keit geschenkt wird und die Literaturwissenschaftler und Historiker den Versuch 
wagen, noch einmal und diesmal viel objektiver als noch in den 1950er, 60er 
und 70er Jahren an dieses Thema heranzugehen. Die Beiträge befassen sich mit 
„inhaltlichen, terminologischen und literaturpolitischen Grundlagen, […] mit 
historischen Bezugsfeldern und utopischen Potentialen, […] mit literarischen 
Vermittlungsformen und Gattungen, [und bieten darüber hinaus] Gruppenbil-
der und Fallbeispiele.“188

Die neueste Publikation zur Inneren Emigration und zur Exilliteratur und zu 
ihrem Verhältnis zueinander ist der von Marcin Gołaszewski, Magdalena Kardach 
und Leonore Krenzlin herausgegebene Band: Zwischen Innerer Emigration und 
Exilliteratur. Deutschsprachige Schriftsteller zwischen 1933-1945. Der Band versteht 
sich als ein Schritt hin zur Versachlichung jenes emotionsgeladenen Diskurses, 
in welchem seit Jahrzehnten die Exilliteratur der literarischen Inneren Emigrati-
on wertend gegenübergestellt wird. Die Beiträge suchen die verschiedenen Er-
fahrungsfelder der aus dem Dritten Reich vertriebenen und der in Deutschland 
gebliebenen Schriftsteller aufeinander zu beziehen, statt sie gegeneinander aus-
zuspielen. Im Vordergrund steht die Frage nach dem Widerstandspotential der 
Werke gegenüber der politischen Realität Hitler-Deutschlands. Erörtert wird die 
historische und theoretische Dimension des Ausdrucks Innere Emigration, welcher 
bereits ein Jahrzehnt vor Hitlers Machtantritt in Umlauf kam, und anhand von in 
der Forschung weniger behandelten Autoren verschiedene Modelle geistiger Hal-
tung, praktischen Verhaltens und literarischer Produktion herausgearbeitet. Ein 
Teil der Publikation ist der besonderen Situation der österreichischen Schriftstel-
ler nach dem 1938 erfolgten Anschluss Österreichs gewidmet. Der Band schließt 
mit verfremdeten Blicken auf die Zustände in Nachkriegsdeutschland.

Ganz zum Schluss soll die im Jahre 2015 erschienene Monographie von 
John Klapper,189 Literaturprofessor vom Department of Modern Languages der 
University of Birmingham (England), genannt werden. Sie soll hier genau be-
sprochen werden, weil sie erstens die neueste wissenschaftliche Publikation auf 
diesem Gebiet ist, und zweitens eine der wenigen englischsprachigen Veröffentli-
chungen, die sich mit diesem Themenkreis befassen. 

188  Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Widerstand. 
Facetten und Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012. 

189  Klapper, John: Nonconformist writing in Nazi Germany. The Literature of Inner 
Emigration. Rochester/New York 2015.



II. Historische Grundlagen72

Mit dem Buch über die nicht systemkonforme Literatur der NS-Zeit legt Klap-
per eine grundlegende Studie vor, die auch einem nicht deutschsprachigen Leser-
kreis einen detaillierten Einblick in das Thema der Inneren Emigration verschafft.190 
Klapper folgt der Definition von Günter Scholdt: Innere Emigration ist ein brauch-
barer literaturwissenschaftlicher Terminus für eine Schreib- und Lebensform von 
Autoren, die mit Hitlers Politik nicht einverstanden waren, gleichwohl aber in 
Deutschland blieben und in ihren dort erschienenen Werken oder ihrer publizisti-
schen Zurückhaltung eine antitotalitäre Gesinnung erkennen ließen.“191

Das Buch besteht aus zwei größeren Teilen. Im ersten geht es um den in-
tellektuellen und historischen Hintergrund nonkonformistischen Schreibens,192 
die nationalsozialistische Literaturpolitik im Allgemeinen und die verschiedenen 
Formen der Zensur.193 Klapper betont die Tatsache, dass die Uneinheitlichkeit 
des Herrschaftssystems mit seinen zahlreichen Ämternrivalitäten eine lückenlose 
Kontrolle schon im Ansatz unmöglich machte und den Autoren gewisse Freiräu-
me eröffnete. Daraufhin folgt die Diskussion um den Begriff der „Inneren Emi-
gration“ und dessen Rezeption und Evaluation.194 Es folgt eine Übersicht über 
„The Writers oft he Inner Emigration and Their Approaches.“195

Im zweiten Teil der Monographie196 konzentriert Klapper seine Ausführun-
gen auf acht Autoren, die er auf jeweils etwa 40 Seiten ausführlich vorstellt. Da-
bei versucht er, sie in ein Spektrum einzuordnen, das von Anpassung über Innere 
Emigration und loyalem Widerwillen zum Widerstand führt. Im Anschluss an 
einen biographischen Abriss und die Darstellung der literarischen Entwicklung 
vor und nach 1933 folgen Textzusammenfassungen, Analysen einschlägiger Pas-
sagen aus den jeweiligen nonkonformistischen Texten und ihre Rezeption. Die 
Autoren, deren Texte der Analyse unterzogen werden, sind: Werner Bergengru-
en, Stefan Andres, Friedrich Reck-Malleczewen, Gertrud von le Fort, Reinhold 
Schneider, Ernst Jünger, Ernst Wiechert197 und Erika Mitterer. Das Buch schließt 
mit einer Zusammenfassung und einer 64-seitigen Bibliographie, die alle wichti-
gen Titel zum Thema enthält. 

190  Die Monographie ist in englischer Sprache verfasst. Es bringt aber Zitate im 
Original auf Deutsch und schließt eine englische Übersetzung in eckigen Klammern an. 

191  Scholdt, Günter: ‚Ein Geruch von Blut und Schande‘: Zur Kritik an dem Begriff 
und an der Literatur über die Emigranten im Innern. In: Wirtschaft und Wissenschaft 1. 
1994, S. 27.

192  Vgl. Klapper, John: Nonconformist writing in Nazi Germany, S. 13-20. 
193  Ebd., S. 20-32. 
194  Ebd., S. 32-44. 
195  Ebd., S. 55-106. 
196  Ebd., S. 109-383. 
197  Die Auseinandersetzung mit Ernst Wiechert in der Monographie Klappers wird 

im Teil: Forschungsstand zu Ernst Wiechert dargestellt. 



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 73

Wenn man die Bezeichnung Innere Emigration als Terminus der Literatur-
wissenschaft akzeptiert, ergibt sich ein neues Problem: Welche Literatur ist zur 
Inneren Emigration zu zählen, und welche gehört nicht dazu? Wo und wie muss 
man die Grenze ziehen? Welche Kriterien sollten dabei berücksichtigt werden 
und inwieweit wären sie repräsentativ für die in der Heimat Verbliebenen? 

Herbert Wiesner schreibt dazu im Handbuch der deutschen Gegenwartslite-
ratur: 

Will man aber trotz solcher definitorischer Ungenauigkeiten und zu Fehlurteilen 
führenden Verallgemeinerungen den Begriff der ‚Innere Emigration‘ überhaupt 
weiter verwenden, so erscheint es als einzig sinnvoll, ihn entschieden auf jene Li-
teratur zu beschränken, deren Grundhaltung vom geistigen Widerstand gegen die 
Herrschaft des ‚Dritten Reichs‘ bestimmt war.198

Weiter heißt es, in deutlicher Abgrenzung zu den Thesen Schonauers: „Diese Di-
stanziertheit meint also ein bewußt oppositionelles, beispielhaftes Sich-Absetzen 
und ist nicht Flucht vor der politischen Realität in eine unverbindliche, bürger-
lich-restaurative Erbaulichkeit […]“199

Wolfgang Brekle versucht, aus der in den letzten Jahrzehnten zahlreich er-
schienenen Literatur der Exilforschung vier Bedeutungsvarianten des Terminus 
Innere Emigration herauszuarbeiten:

1. Innere Emigration als geistige Distanzierung von faschistischer Politik bzw. 
Kulturpolitik durch Schreiben nichtfaschistischer Werke; 2. Innere Emigra-
tion als passiver Widerstand, als geistige Opposition; 3. Innere Emigration als 
Flucht nach innen, in die Innerlichkeit; 4. Innere Emigration als Oberbegriff für 
alle Schattierungen nichtfaschistischer Werke, einschließlich der aktiven Wider-
standsliteratur.200 

Dieser Definitionsversuch lässt die vielschichtigen Möglichkeiten erkennen, 
die den Autoren der Inneren Emigration zur Verfügung standen, aber auch die 
Schwierigkeiten, eine Definition zu finden, die auf alle Autoren der Inneren Emi-
gration anwendbar wäre. 

Ein Teil der Autoren distanzierte sich in der Weise, dass sie Werke schrieben, 
die sich von den nationalsozialistischen Ideologemen abhoben. Sie hatten dabei 
nicht zwangsläufig oppositionellen oder antifaschistischen Charakter. Andere 

198  Wiesner, Herbert: Innere Emigration – die innerdeutsche Literatur im Widerstand 
1933-1945, S. 383-408, hier S. 386.

199  Ebd., S. 386. 
200  Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 in 

Deutschland, S. 37. 



II. Historische Grundlagen74

Autoren flüchteten in die Innerlichkeit201 (beispielsweise Ernst Wiechert), in die 
Naturlyrik (wie Oskar Loerke) oder in Romane und Erzählungen, die eine hei-
lige Gegenwelt zum Nationalsozialismus errichteten (wie Gertrud von le Fort). 
Doch diese Literatur bedeutete nicht nur Flucht vor der Wirklichkeit, muss doch 
jede Literatur, die sich dem Regime verweigerte oder auch versteckte Kritik ent-
hielt, unter den politischen Bedingungen des Dritten Reiches zum Widerstand 
gerechnet werden, auch wenn der Widerstand nur passiv war.202 

So finden sich in der Naturlyrik Oskar Loerkes203 auch Gedichte, in denen er 
die unmenschliche Wirklichkeit des NS-Regimes anprangerte. In dem Band Der 
Silberdistelwald steht folgendes Gedicht mit der Überschrift: Genesungsheim, das 
auf exemplarische Weise den Protest Loerkes gegen die Unmenschlichkeit des 
Regimes verdeutlicht: 

Was schlug man diesen zum Krüppel? / Er dachte hinter der Stirn:
Da öffnete ihm der Krüppel / Den Schädel, und Hirn war nur Hirn.
Warum haben Jauche-Humpen / Dort jenen die Augen verbrannt?
Sie haben einen Lumpen / Einen Lumpen genannt.
Warum schweigt dieser im Knebel? / Weil sein Gewissen schrie!
Wes Kopf sprang zum Reiche der Nebel? / Dessen Gurgel vor Ekel spie!204

Passiver und aktiver Widerstand lagen oft eng beieinander. Deshalb weist Rein-
hold Grimm darauf hin, dass

[…] das Phänomen als solches keine scharfe begriffliche Trennung erlaubt. Wenn 
irgendwo, so hat man sich bei der Betrachtung der ‚inneren Emigration‘ von jegli-
chem Schubladendenken freizumachen und stets eine gleitende Skala im Auge zu 
behalten, die vom aktiven Widerstand bis zur passiven Verweigerung reicht.205

Hinzu kommt noch, dass die Autoren der Inneren Emigration keine homogene 
Gruppe waren. Vielmehr hat man mit sehr unterschiedlichen Autoren zu tun, die 
zum einen aus den verschiedensten gesellschaftlichen Schichten stammten und 

201  Innerlichkeit ist Geisteshaltung, die aus einer Flucht aus der politischen und 
sozialen Wirklichkeit resultiert.

202  Vgl. Steinbach, Peter; Tuchel, Johannes: Widerstand gegen die nationalsozialistische 
Diktatur 1933-1945. Bonn 2004. 

203  Mehr zu Oskar Loerke: Thunecke, Jörg: ‚Die Jahre des Unheils‘: Der Innere Emi-
grant Oskar Loerke in seinen Tagebüchern und nachgelassenen Gedichten. In: Gołaszewski, 
Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore (Hrsg): Zwischen Innerer Emigration 
und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016, S. 65-82. 

204  Loerke, Oskar: Die Gedichte. In: ders.: Gedichte und Prosa. Frankfurt/M. 1958, 
S. 440. 

205  Grimm, Reinhold; Hermand, Jost (Hrsg.): Exil und Innere Emigration, S. 48.



1.  „Intra muros et extra“: Innere Emigration und Exil 75

zum anderen durch unterschiedliche Weltanschauungen geprägt waren: „Die 
Front der ‚inneren Emigration‘ verlief bis zum Ende quer durch die weltanschau-
lichen und politischen Lager durch. […] Die ‚innere Emigration‘ ist vielmehr 
gerade dadurch gekennzeichnet, daß sie Vertreter der allerverschiedensten Rich-
tungen in sich vereinigte.“206

Gemeinsam ist den Autoren ihre Ausgangssituation – das Schreiben in ei-
nem totalitären System –, in der sie ihre Werke verfassen und publizieren. Zur 
Beurteilung des einzelnen Schriftstellers muss daher seine jeweilige individuelle 
Situation berücksichtigt werden, damit man sich ein Bild davon machen kann, 
inwieweit sein Engagement als innere Emigration, als Rückzug in die Innerlich-
keit oder gar als Widerstand gewertet werden kann. Deswegen kann man keine 
bestimmten Kriterien als Messlatte für den Widerstand festlegen. 

Eine einfache und  hilfreiche Unterscheidung, um den Terminus Innere Emi-
gration genauer bestimmen zu können, ist die in nicht-nationalsozialistische Lite-
ratur und in Literatur der Inneren Emigration: Innere Emigration dann als Literatur, 
die zumindest in der Auseinandersetzung mit dem Regime gestanden hat oder 
sogar offen Kritik äußerte und Widerstand leistete. Gerhard Kurz schreibt dazu:

Literatur der inneren Emigration sind solche Werke, in denen Auseinandersetzung, 
Kritik und Widerstand gegen den nationalsozialistischen Diskurs geleistet wird.  
Nichtnationalsozialistische Literatur sind solche Werke, die sich entziehen, die sich 
dem nationalsozialistischen Diskurs verweigern, oft indem sie sich jedem politi-
schen Diskurs verweigern.207

Eine interessante und durchaus akzeptable Definition des Begriffs der Inneren 
Emigration schlägt Yvonne Wolf in ihrer Dissertation vor: Frank Thiess und der 
Nationalsozialismus. Ein konservativer Revolutionär als Dissident:

Unter literarischer Innerer Emigration sind zusammenfassend Werke bürgerlicher 
Autoren zu verstehen, die, von konservativer, christlicher oder humanistischer 
Wertetradition bestimmt, zwar nicht der sozialistischen und linksbürgerlichen 
Widerstandsliteratur zuzuzählen sind, in denen jedoch trotzdem eine distanzierte 
Haltung gegenüber dem nationalsozialismus zum Ausdruck kommt. Um sich die 
Chance zu wahren, durch die Maschen des Kontrollapparates zu schlüpfen, äußer-
ten sich diese Vorbehalte lediglich ‚zwischen den Zeilen‘ in indirekter Form, häufig 
mit Hilfe spezieller Techniken der Tarnung.208

206  Grimm, Reinhold: Im Dickicht der Inneren Emigration, S. 406-426, hier S. 413. 
207  Kurz, Gerhard: Träume vom abendländischen Reich – Henry Benraths Kaiserin-

nenromane und das Dritte Reich. In: Kaiser, Gerhard; Kurz, Gerhard (Hrsg.): Literarisches 
Leben in Oberhessen. Gießener Diskurse Bd. 11. Gießen 1993, S. 220.

208  Wolf, Yvonne: Frank Thiess und der Nationalsozialismus, S. 26. 



II. Historische Grundlagen76

Die Grenzen einer solchen Definition bleiben natürlich fließend. Denn schließ-
lich gab es auch Autoren, die sowohl nicht-nationalsozialistische Werke als auch 
Werke, die zur Inneren Emigration zu zählen sind, geschrieben haben. Was letzt-
lich Flucht, Opposition, Verweigerung oder Widerstand waren, hängt immer 
vom Standpunkt des Betrachters und seinen Prämissen ab.209 Eine letztgültige 
und alles umfassende Definition der Inneren Emigration kann es demnach nicht 
geben. Zu erwarten ist jedoch, dass der Begriff aufgearbeitet wird und die Schrift-
steller und Dichter der Inneren Emigration mit Rücksicht auf die Verhältnisse, in 
denen sie zu leben und zu schreiben hatten, sowie ihre Werke zum Gegenstand 
einer komplexen und interdisziplinären Untersuchung werden sollten. Die ersten 
Vorarbeiten zu einer Neubewertung dieses nach wie vor umstrittenen Bereiches 
der deutschen Literaturwissenschaft wurden in den 1990er und 2000er Jahren 
geleistet. Über den Begriff Inneres Exil, der von einem der bekanntesten Litera-
turwissenschaftler, Paul Michael Lützeler, vorgeschlagen wurde, sollte meines 
Erachtens auch näher nachgedacht werden. 

2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich
Nationalsozialistische Literatur- und Kulturpolitik210

Mit der Machtergreifung Hitlers am 30. Januar 1933 begann eines der 
schwärzesten Kapitel der deutschen Geschichte. Der Nationalsozialismus hinter-
ließ einen tiefen Einschnitt in der deutschen Literaturlandschaft. Bei der Beschäf-
tigung mit deutscher Geschichte und Literatur, sei es als Laie, sei es als Literatur-
wissenschaftler, kann diese historische Tatsache nicht ignoriert werden. Um die 
Lage der Autoren während der Herrschaft der Nationalsozialisten besser beurtei-
len zu können, ist es notwendig, über historische Voraussetzungen, ideologische 
Prämissen und nationalsozialistische Literatur- und Kulturpolitik zu reflektieren. 
Ohne diese Kenntnisse ist es kaum möglich, über die Realität im Dritten Reich 
zu sprechen, ganz abgesehen von den moralischen Urteilen, die gerne über die 
unter der NS-Herrschaft lebenden Menschen formuliert werden. Fällt es doch 
zunehmend schwerer, sich in die Situation der Menschen hineinzuversetzen, die 
unter der NS-Diktatur leben und arbeiten mussten. Man neigt allzu leicht zu vor-

209  Hoffmann schriebt dazu: „[…] letzten Endes wird das, was Opposition ist, 
vom Standpunkt des Betrachters bestimmt“ Hoffmann, C.W.: Opposition und Innere 
Emigration, S. 119-140, hier S. 134. 

210  Dieses Kapitel stützt sich auf meinen früheren Artikel: Gołaszewski, Marcin: 
Ideologische Voraussetzungen der Literatur des Dritten Reiches. Nationalsozialistische Litera-
tur- und Kulturpolitik. In: Gołaszewski, Marcin; Sadziński, Witold (Hrsg.): Acta Univer-
sitatis Lodziensis. Folia Germanica. Varianz und Invarianz in Sprache und Literatur. Łódź 
2014, S. 135-151.



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 77

schnellen Urteilen über die Möglichkeiten des Widerstandes in einem totalitären 
Staat. Richard Löwenthal schreibt dazu:

Es versteht sich, daß Widerstand gegen eine totalitäre Parteidiktatur, die sich im 
Ursprung auf eine Massenbewegung stützt und mit Hilfe von deren Kadern alle 
Sphären des gesellschaftlichen und geistigen Lebens organisatorisch und ideolo-
gisch zu durchdringen sucht, normalerweise weit engere Grenzen hat und ganz an-
dere Formen annehmen muß als der Widerstand gegen eine autoritäre Diktatur, die 
grundsätzlich weite Bereiche gesellschaftlichen Eigenlebens duldet und ihre Macht 
wesentlich mit militärischen, polizeilichen und allgemein bürokratischen Mitteln 
zu behaupten sucht.211

Ideologische Kontexte

Ein Vorwurf, den man der Literatur der Inneren Emigration häufig macht, be-
steht darin, dass sie Ideologeme der Nationalsozialisten in ihren Werken aufgreift 
und unkritisch verarbeitet. Welche Ideologien aber waren es, auf die sich die Na-
tionalsozialisten beriefen, und wie wirkten sie sich auf die NS-Literatur und die 
Autoren der Inneren Emigration aus, darauf wird in diesem Kapitel eingegangen.

Während der nationalsozialistischen Herrschaft wurden die nationalsoziali-
stischen Ideologien zu Kriterien der Literaturkontrolle. Ein Schriftsteller konnte 
zum unerwünschten Autor werden, wenn er die Ideologie der Nationalsozialisten 
ablehnte oder sie auch nur ignorierte. So kann das Vermeiden nationalsozialisti-
scher Ideologie oder auch die Erschaffung einer Gegenwelt zu diesen Ideologien 
ein Kennzeichen Innerer Emigration sein. 

Allerdings gab es keine einheitliche, geschlossene Ideologie des Nationalsozia-
lismus. Somit kann man auch nicht von einer homogenen Literaturpolitik sprechen. 
Vielmehr bestand die weltanschauliche Konzeption der Nationalsozialisten aus ei-
nem Konglomerat unterschiedlichster Vorstellungen und Strömungen. Je nach Be-
darf wurden sie von den Machthabern für ihre Zwecke abgerufen und genutzt.212 

211  Löwenthal, Richard; von zur Mühlen, Patrick: Widerstand und Verweigerung in 
Deutschland 1933 bis 1945. Berlin/Bonn 1982, S. 12.

212  Dazu Sontheimer, Kurt: Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik. 
Die politischen Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1933. München 1992, 
S. 134-135: „Die nationalsozialistische Ideologie war nie eine einheitliche Doktrin, die 
man auch nur entfernt mit der Geschlossenheit der marxistischen Ideologie vergleichen 
könnte. Es handelt sich, wie verschiedene Autoren bereits hervorgehoben haben, um 
ein Konglomerat der verschiedensten Ideen, in dem zwar zunächst die völkischen Ideen 
bestimmend waren, das aber mehr und mehr zu einem offenen System wurde, das viele 
Ausdeutungen und Akzentuierungen zuließ, je nach Situation und Publikum. Die Viel-



II. Historische Grundlagen78

Hitler selbst gab 1938 im Münchner Hofbräuhaus zu, dass vieles innerhalb der na-
tionalsozialistischen Weltanschauung nicht neu sei:

Vieles von dem, was in unserem Programm damals stand oder was ich in diesem 
Saale an dem heutigen Tage vor achtzehn Jahren verkündete, ist vorher auch längst 
schon gedacht worden.213 

Das Wissen um den weltanschaulichen Hintergrund der Nationalsozialisten 
– wie auch der Autoren der Inneren Emigration – ist die Basis, um zu einer Beur-
teilung der Literatur der Inneren Emigration zu kommen und das Verhalten der 
Schriftsteller und Dichter unter der nationalsozialistischen Herrschaft richtig 
einschätzen zu können. Unterlässt man es, sich in das Denken und die Vorstellun-
gen der Zeit vor und während des Dritten Reiches hineinzuversetzen, dann wird 
man mit Sicherheit zu vorschnellen und unbegründeten Ergebnissen kommen. 
Denn die Frage muss ja gestellt werden, warum Autoren der Inneren Emigration 
scheinbar kritiklos Ideale und Ideologeme der Nationalsozialisten übernahmen, 
bzw. die gleichen Ideologien wie die Nationalsozialisten aufgegriffen haben. 

Hierbei soll es nicht um eine Verharmlosung der Anfälligkeit vieler konser-
vativer Autoren für diese Ideologie gehen, auch nicht um ihre politischen Fehl-
einschätzungen. Nicht eine nachträgliche Legitimierung ihres Schreibens soll das 
Ziel sein, sondern das rechte Verständnis dafür, weshalb die Autoren der Inneren 
Emigration so und nicht anders geschrieben haben; weshalb es ihnen schwerfiel, 
sich aus ihren Denkstrukturen und Weltanschauungen zu lösen. 

Um zu einer einigermaßen brauchbaren Definition nationalsozialistischer 
Dichtung zu gelangen, schlägt Klaus Vondung214 zwei Kriterien vor. Zum einen 
das offizielle Selbstverständnis. Damit ist die Literatur gemeint, auf die sich die 
Nationalsozialisten öffentlich und ausdrücklich beriefen. Das Problem dieses 
Kriteriums ist darin zu sehen, dass viele Autoren, deren Werke von den Natio-
nalsozialisten gepriesen wurden, sich von Hitler und seiner Partei distanzierten. 
So z.B. Ernst Jünger, dessen Aufzeichnungen In Stahlgewittern durch seine Welt-
kriegsthematik gut in die nationalsozialistische Vorstellungswelt passte, der sich 
aber deutlich vom Nationalsozialismus distanzierte. Aus diesem Grund ist das 
zweite Kriterium sehr wichtig, das ein individuelles Bekenntnis des Autors zur Be-
dingung hat. Das heißt, der Autor muss sich ausdrücklich zu den Zielen und Ide-

deutigkeit der nationalsozialistischen Ideologie war eine allgemeine Bedingung für den 
großen Massenzulauf.“

213  Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Dritten Reich. Bern 1992, S. 16.
214  Vgl. Vondung, Klaus: Der literarische Nationalsozialismus. Ideologische, politische 

und sozialhistorische Wirkungszusammenhänge. In: Denkler, Horst; Prümm, Karl: Die 
deutsche Literatur im Dritten Reich. Themen-Traditionen-Wirkungen. Stuttgart 1976, S. 44-
65, hier S. 45.



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 79

alen des Nationalsozialismus bekannt haben. Da aber, wie bei dem überzeugten 
Antisemiten Arthur Dinter, der – obwohl ein erfolgreicher Propagandist natio-
nalsozialistischer Ideologeme – 1933 aus der Partei ausgeschlossen worden war, 
das Bekenntnis allein nicht als Kriterium ausreicht, müssen immer beide Bedin-
gungen erfüllt sein. 

Nur in ihrer Kombination ergeben beide formalen Kriterien des ‚offiziellen Selbst-
verständnisses‘ und des ‚individuellen Bekenntnisses‘ einen […] brauchbaren Be-
griff von ‚nationalsozialistischer Dichtung‘ als der Literatur, die von nationalsoziali-
stischen Institutionen sanktioniert wurde und deren Autoren sich gleichzeitig zum 
Nationalsozialismus bekannten.215

Die wichtigsten Themenkreise, die von der Literatur des Nationalsozialismus im-
mer wieder aufgegriffen und propagiert wurden, sind vor allem der Führerkult, 
die Ideologie des Reiches, die Idee des Volkstums und der Volksgemeinschaft, die 
Ideologie des Heroismus und eines autoopfernden Heldentums, die Forderung 
nach mehr Lebensraum für das deutsche Volk und Expansion nach Osten, der 
Mythos von Blut und Boden und ein starker Rassismus und Antisemitismus.216 
Beliebte Gattungen waren der historische Roman, die Weltkriegsliteratur, natio-
nalsozialistische Kampfeslyrik und NS-Dramen. 

Die Ideologie des deutschen Volkstums, der volkhaften Dichtung, des Blut-
und-Boden-Kultes war eng an den Gedanken der arischen Rasse gebunden. Eine 
minderwertige Rasse konnte nur volksfremde, artifizielle Literatur produzieren, 
und deswegen musste das ‚rassenfremde Literatentum‘ ausgegrenzt werden. Wah-
re ‚volkhafte‘ Dichtung war deshalb eine Forderung an alle Autoren während der 
NS-Herrschaft. ‚Volkhafte‘ Dichtung sollte die völkische Wiedergeburt Deutsch-
lands und den Neubau des deutschen Volkes versinnbildlichen. Jede ‚volkhafte‘ 
Dichtung hatte noch zusätzlich die Aufgabe, heroische, heldenhafte Menschen 
darzustellen, die sich von den angeblich dekadenten und defätistischen Schil-
derungen der Literatur während der Weimarer Zeit absetzen sollten. ‚Volkhafte‘ 
Dichtung musste deshalb auch heldische Dichtung sein, und zwar in Ausdruck, 
Stil und Haltung. 

Viele der Werke, die während der Zeit des NS-Regimes gern gelesen und 
von den Nationalsozialisten als Propaganda genutzt wurden, waren schon wäh-

215  Vondung, Klaus: Der literarische Nationalsozialismus. Ideologische, politische und 
sozialhistorische Wirkungszusammenhänge, S. 45-46.

216  Kurz, Gerhard: Träume vom abendländischen Reich, S. 220. All diese Elemente 
sind in der Literatur der Inneren Emigration nicht vorhanden. Darin besteht auch der 
gravierende Unterschied zwischen den NS-Barden und den Autoren, die zwar keinen 
eindeutigen Widerstand leisteten, trotzdem aber versuchten, eine Gegenwelt zum Na-
tionalsozialismus zu schaffen. 



II. Historische Grundlagen80

rend der Zeit der Weimarer Republik oder sogar noch früher entstanden. So 
hatte etwa das Buch von Moeller van den Bruck Das Dritte Reich217 (erschienen 
1922) eine große Wirkung und übte einen nachhaltigen Einfluss auf den Natio-
nalsozialismus aus. Es war „von außerordentlicher Bedeutung für die politische 
Meinungsbildung eines großen Teiles der national eingestellten deutschen In-
tellektuellen, denn Moellers Drittes Reich war gleichsam die Bibel des jungen 
Nationalsozialismus.“218

In diesem Zusammenhang zu nennen ist auch der „nationale Bestseller“ von 
Walter Flex Der Wanderer zwischen den beiden Welten (erschienen 1915). In dieser 
Novelle werden die Schrecken des Krieges auf eine heroische und romantische 
Art und Weise verklärt. Der Tod wird als letztes und größtes Opfer für das Vater-
land, fast als religiöse Hingabe gefeiert: 

In einer kahlen Stube auf seinem grauen Mantel lag der Freund, lag mit reinem, 
stolzem Gesicht vor mir, nachdem er das letzte und größte Opfer gebracht hatte, 
und auf seinen jungen Zügen lag der feiertäglich große Ausdruck geläuterter See-
lenbereitschaft und Ergebenheit in Gottes Willen.219

Zur Weltkriegsliteratur zählt natürlich auch Ernst Jüngers Werk In Stahlgewittern. 
Hinzu kommen noch einige kulturhistorische und kulturtheoretische Werke, die 
vor und während der Zeit des Dritten Reiches eine außerordentliche Publikums-
wirkung hatten; z.B. Die Geschichte der Deutschen Literatur (1901/1902) von 
Adolf Bartels, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts (1899-1901) von Houston 
Stewart Chamberlain, Die Sünde wider das Blut (1917) von Arthur Dinter – die 
beiden letztgenannten sind vor allem durch ihren ausgeprägten Antisemitismus 
für den Nationalsozialismus von Bedeutung gewesen220 –, die Deutschen Schrif-

217  Der Begriff des Dritten Reiches stammt ursprünglich aus der christlichen Pro-
phetie und Geschichtsphilosophie des Mittelalters. Bei Joachim von Floris (1132-1202) 
taucht der Begriff zum ersten Mal auf. Nach dessen chiliastischer Geschichtstheologie wird 
das Zeitalter des Heiligen Geistes, das mit Pfingsten begann, durch ein neues Reich abge-
löst. Diese Vorstellung erfährt im Laufe der Jahrhunderte verschiedene Modifikationen. So 
bildet z.B. bei H. Ibsen das Dritte Reich eine Synthese zwischen Christentum und Antike. 
Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts wandelte sich der Begriff zum politischen 
Schlagwort eines konservativ-romantischen Nationalismus (vgl. Fuchs, Konrad; Raab, He-
ribert: dtv Wörterbuch zur Geschichte. Bd. 1. München 1990, Artikel: Drittes Reich).

218  Sontheimer, Kurt: Antidemokratisches Denken, S. 241. Auch wenn es im Buch 
erhebliche Differenzierung zum Nationalsozialismus gab. 

219  Flex, Walter: Der Wanderer zwischen den beiden Welten, 640.-649. Tausend. 
München o.J., S. 75. 

220  Dinter forderte in Vorwegnahme des Arierparagraphen Gesetze gegen Juden, 
die ihren Einfluss im öffentlichen Leben zurückdrängen sollten. „Die Juden sind uns 



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 81

ten (1878-1881) von Paul de Lagarde und Rembrandt als Erzieher (1890) von 
Julius Langbehn.221

Die meisten oben genannten Autoren gehörten dem gebildeten Mittelstand, 
dem sogenannten Bildungsbürgertum, an.222 Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts 
war das Bildungsbürgertum in eine Krise gestürzt, die sich zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts noch verschärfte. Sie begann mit dem Scheitern der Revolution 1848 
und der Niederlage der Liberalen im preußischen Verfassungskonflikt. Verstärkt 
wurde die Krise durch die industrielle Revolution, die sich mehr und mehr auch 
in Deutschland durchsetzte. Zusammen mit der Industrialisierung kam es zu 
einer Umstrukturierung des Gesellschaftsgefüges und einer Desintegration des 
Bildungsbürgertums. Eine neue führende Oberschicht, die industrielle Groß-
bourgeoise, bildete sich heraus. 

Auch im politischen Bereich gab es einschneidende Veränderungen. Mit dem 
Anwachsen der Bedeutung von Industrie und Technik gelangten immer mehr Na-
turwissenschaftler, Ingenieure, Techniker und Verwaltungsfachleute in führende 
politische Positionen, und der Liberalismus mit seinen Vertretern aus dem Bil-
dungsbürgertum wurde als politische Kraft abgelöst. Die Parteien entwickelten sich 
mehr und mehr zu Interessenparteien – wie z.B. die Sozialdemokratische Partei. 

Die Folge dieser Entwicklungen war ein wachsendes Krisenbewusstsein 
innerhalb des Bildungsbürgertums. Man litt unter dem Prestigeverlust, schaffte 
es aber nicht, sich auf die neuen Gegebenheiten einzustellen. Aus dieser Krisen-
stimmung heraus entstanden die Ideologien, auf die der Nationalsozialismus 
zurückgreifen konnte. Geprägt waren diese Ideologeme durch eine Antihaltung 
jenen Kräften gegenüber, die nach Meinung des Bildungsbürgertums an der Mi-
sere schuld waren. Insofern waren sie ein Ausdruck des Sich-Verweigerns den 
neuen gesellschaftlichen Realitäten gegenüber. 

Die wichtigsten Ideologeme waren: Antifeudalismus, gerichtet gegen die 
Verbindung der neuen Großbourgeoisie mit der adeligen Führungsschicht; An-
tikapitalismus, der sich gegen die neue aufstrebende Bürgerschicht richtete,  
Antisozialismus und Antimodernismus, die sich gegen die Industrialisierung und 
zunehmende Urbanisierung,223 gegen die Zersplitterung der Gesellschaft rich-

bluts- und geistesfremd und müssen als Fremde betrachtet und nach besonderen Ge-
setzen als Fremde behandelt werden, wenn wir an ihnen nicht zugrunde gehen sollen.“ 
(Nach Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Dritten Reich, S. 20). 

221  Mehr dazu: Vondung, Klaus: Der literarische Nationalsozialismus. Ideologische, 
politische und sozialhistorische Wirkungszusammenhänge, S. 51-52. 

222  Ebd., S. 52-61. 
223  Vgl. Gołaszewski, Marcin: Clemens August Graf von Galen und seine Schrift Die 

Pest des Laizismus als Erwägungen eines Geistlichen über die Lage der katholischen Kirche 
in der Weimarer Republik. In: Gołaszewski, Marcin; Sadziński, Witold: Acta Universitatis 
Lodziensis. Folia Germanica. Łódź 2012a, S. 109-129.



II. Historische Grundlagen82

teten. Und als letztes ausgeprägter Antisemitismus, der in dem Anwachsen der 
Großbourgeoisie und des Kapitalismus eine jüdische Verschwörung gegen das 
Dritte Reich sah. 

Eine weitere geistige Tradition wirkte entscheidend auf den literarischen Na-
tionalsozialismus. Es war die Tradition einer spirituellen Revolte, die an das Pro-
gramm der ‚Revolution des Geistes‘ anknüpfte. Dieses Programm am Beginn des 
19. Jahrhunderts sollte eine Antwort auf die bürgerlichen Revolutionen des Jahr-
hunderts sein. Im Rückgriff auf romantische Vorstellungen ging es dabei nicht 
allein um eine politische Emanzipation, sondern war das Ziel totale menschli-
che Selbstverwirklichung und eine innerweltliche Erlösung. Geprägt waren die-
se Überlegungen durch eine Entfremdung von der politischen Realität und den 
Rückzug in eine Innerlichkeit, in der die Selbsterlösung durch individuelle Bil-
dung angestrebt wurde. Nach dem Scheitern dieser Emanzipationsversuche wur-
de der Rückzug in die Innerlichkeit zum Kennzeichen des Bildungsbürgertums. 

Es sind Entwürfe entstanden, um die gegenwärtige Gesellschaft wieder um-
zuwandeln. Dem sich immer mehr aufspaltenden Volkskörper wurde das ‚Volks-
tum‘ als Ideal entgegengestellt. Die Aufgabe des ‚Volkstums‘ sollte es sein, eine 
Reintegration der Gesellschaft, jenseits aller klassen- und schichtenspezifischen 
Unterschiede zu schaffen. Das Ziel war die eine, wahre Volksgemeinschaft. 

In diesem neuen Staatswesen wurden Wünsche nach einer Führerrolle ar-
tikuliert und eine Herrschaft des Geistes angestrebt. Auch der Erste Weltkrieg 
passte in diese Vorstellungswelt hinein. Er wurde als Möglichkeit eines völligen 
Neubeginns gesehen und apokalyptisch als reinigendes Schicksal überhöht. Aus 
den Flammen des Untergangs sollte der neue deutsche Geist erstehen. Selbst die 
Niederlage in diesem Krieg konnte das ideologische Gebäude jenseits aller po-
litischen Realität nicht mehr zum Einsturz bringen, sondern sorgte eher für ein 
Manifestieren der Ideologien. 

Die Literatur, die alle diese Ideologien aufgriff und verarbeitete, hat den Na-
tionalsozialismus letztendlich mitgeschaffen, und die Protagonisten der NS-Zeit 
zehrten von den Ideologien, die in dieser Literatur vorgegeben waren. Einige ge-
hörten selbst dieser Schicht an, wie z.B. Eckart, Rosenberg, Heß, Frank, Himmler 
und Goebbels.224 Vondung schreibt zusammenfassend:

Als Fazit ergibt sich, daß an der Genese des Nationalsozialismus eine spezifisch bil-
dungsbürgerliche Ideologietradition beteiligt war, die vor allem auch von literari-
schen Werken getragen wurde, und daß der Nationalsozialismus dieser Tradition zum 
Teil verbunden blieb, in einigen Bereichen auch ihren genuinen sozialen Trägern.225

224  Vgl. Vondung, Klaus: Der literarische Nationalsozialismus. Ideologische, politische 
und sozialhistorische Wirkungszusammenhänge, S. 59.

225  Ebd., S. 60. 



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 83

Der Nationalsozialismus hat demnach keine neue Literatur oder Ideologie ge-
schaffen, sondern er berief sich selektiv auf eine breite Palette von Werken und 
Autoren, die schon zu Ende des 19. Jahrhunderts eine mehr oder weniger wichti-
ge Rolle gespielt und sich somit in ihrem Leserkreis bestätigt hatten.226 Viele der 
hier skizzierten Ideologeme finden sich allerdings nicht nur in der nationalsozia-
listischen Dichtung wieder. Auch einige Autoren der Inneren Emigration hatten 
eine große Affinität zu diesen Vorstellungen. Schließlich stammten viele von ih-
nen gerade aus dieser bürgerlich-konservativen Bildungsschicht und waren folg-
lich mit deren Idealen gut vertraut oder vertraten sie sogar selbst vehement.227  

Nationalsozialistische Literatur- und Kulturpolitik

Parallel zu der innenpolitischen Konsolidierung unmittelbar nach der Macht-
ergreifung Adolf Hitlers wurde auch die Kulturpolitik im Sinne des Nationalsozia-
lismus umgestaltet. Hitler selbst hatte in seiner Regierungserklärung vom 23. März 
1933 zwei Aufgaben der Kulturpolitik genannt: „Die ‚Beseitigung der zersetzenden 
Erbschaft des Kulturverfalls‘ und 2. Die ‚Bereitung des Bodens und Freimachung 
des Weges für eine kulturschöpferische Entwicklung der Zukunft.‘“228 Daraus erga-
ben sich zwei Hauptfunktionen nationalsozialistischer Kulturpolitik: Säuberung 
und Förderung. Goebbels übernahm die Forderungen Hitlers, indem er am 15. Mai 
1933 vor Verlegern und Buchhändlern verkündete: „Die ‚Schrifttumsmittler‘ sollten 
1. ‚ihre Pflicht […] im Beseitigen dessen sehen, was schädlich wurde‘ und 2. ‚eine 
Bahn brechen für das, was für kommende Zeit nützlich zu werden verspricht.‘“229

Am 1. September 1933 erklärte Hitler, dass er nach der Zerschlagung des Par-
lamentarismus in Deutschland an die Stelle des „Rechts auf freie Kritik“ die politi-
sche Erziehungsarbeit am deutschen Volke setze.230 Gleich nach dem Regierungs-

226  Loewy schreibt dazu: „Jedenfalls kann nicht übersehen werden, daß die Na-
tionalsozialisten, bemüht, sich geistiger Ahnen zu versichern, die deutsche Literaturge-
schichte mit Beschlag belegten und das Erbe deutscher Kultur für sich zu reklamieren 
suchten.” (Loewy, Ernst: Literatur unterm Hakenkreuz. Das Dritte Reich und seine Dich-
tung. Eine Dokumentation. Frankfurt/M. 1990, S. 22-23). 

227  Mehr dazu: Gołaszewski, Marcin: Die Problematik der Inneren Emigration im 
Werk Ernst Wiecherts – Voraussetzungen zum Verständnis der Position des Dichters im Drit-
ten Reich. In: Gołaszewski, Marcin; Baranowska-Szczepańska, Magdalena: State of re-
search – problems – perspectives. Poznań 2012b, S. 121-138.

228  Zit. nach: Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik. Ein 
Beitrag zur Publizistik im Dritten Reich. Bonn 1963, S. 62. 

229  Ebd. 
230  Vgl. Bracher, Karl Dietrich: Stufen der Machtergreifung. Die nationalsozialistische 

Machtergreifung. Studien zur Errichtung des totalitären Herrschaftssystems in Deutschland 
1933/1934. In: Bracher, Karl Dietrich; Sauer, Wolfgang; Schulz, Gerhard: Schriften des 



II. Historische Grundlagen84

antritt Hitlers waren die Nationalsozialisten äußerst brutal und rücksichtslos gegen 
politische Gegner und unliebsame Künstler vorgegangen. Besonders vor und nach 
dem Reichstagsbrand (27. Februar 1933) hatten sie das politische Klima durch 
Terror und Verhaftungen angeheizt. Viele bedeutende Schriftsteller, Künstler und 
Wissenschaftler verließen daraufhin schon in den ersten Monaten Deutschland, 
um ins Exil zu gehen. 

Eine gesetzliche Grundlage für die nationalsozialistische Kulturpolitik ist im 
Gesetz zum Schutze der Nation und dem Reichskulturkammergesetz zu finden. 
Durch dieses Gesetz wurden alle Personen, die sich mit Kultur – also auch mit 
Literatur – beschäftigten, unter staatliche Aufsicht gestellt. Zu den gesetzlichen 
Grundlagen ist auch das Gesetz zum Schutz des deutschen Blutes und der deutschen 
Ehre zu zählen. Ziel dieses Gesetzes war es, alles ‚Undeutsche‘ zu unterdrücken. 
In der Hauptsache sollten die Werke aus dem kulturellen Leben eliminiert wer-
den, die nach Meinung der Nationalsozialisten durch jüdisches oder marxisti-
sches Gedankengut geprägt waren.231

Einen traurigen Höhepunkt der Säuberungskampagne gegen unerwünsch-
te und ‚undeutsche‘ literarische Werke bildete die Bücherverbrennung am 10. 
Mai 1933. Was wie eine spontane Aktion von Studenten aussehen sollte, war 
in Wirklichkeit eine systematisch vorbereitete Maßnahme, die den neuen Geist 
„der nationalen Revolution“ erkennen ließ. Vorbereitet wurde das Unterneh-
men durch ein Rundschreiben des Hauptamtes für Presse und Propaganda der 
Deutschen Studentenschaft vom 8. April 1933. Dort wird als Termin der Säu-
berungsaktion der 10. Mai 1933 genannt.232 Verschiedene Zeitungen druckten 
Listen „verbrennungswürdiger Bücher“. Ende April und Anfang Mai beschlag-
nahmten Studenten des NS-Studentenbundes in Büchereien und Buchhandlun-
gen vieler deutscher Städte sogenannte ‚undeutsche‘ Literatur. Die am 10. Mai 
stattfindenden Bücherverbrennungen wurden von einer großen Öffentlichkeit, 
der Mehrzahl der Studenten und vieler Universitätsrektoren und Professoren ak-
zeptiert, die meist auch ihre Reden während des Verbrennungsaktes hielten.233 
Mit markigen Worten wurden die Bücher in Feuer geworfen.234 Nach Jan-Pieter 
Barbian stehen außer den Bücherverbrennungen auch die Gleichschaltung der 
schriftstellerischen Interessenvertretungen und Berufsverbände für „den offenen 

Instituts für politische Wissenschaft. Köln 1960, S. 31-368 u. Hitler, Adolf: Mein Kampf. 
München 1933, S. 501. 

231  Brekle Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 in 
Deutschland. Berlin 1985, S. 7-8.

232  Ausführlich dazu: Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat: von der 
„Gleichschaltung“ bis zur Ruin. Frankfurt/M. 2010, S. 39-41.

233  Brekle Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 in 
Deutschland, S. 9-11.

234  Vgl. Loewy, Ernst: Literatur unterm Hakenkreuz, S. 16-17.



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 85

Bruch mit dem Pluralismus und der Internationalität der Literatur der Weima-
rer Republik.“235 Begründet wurden die gesamten Säuberungsaktionen und die 
neue Kulturpolitik damit, dass in der Weimarer Republik der gesamte Bereich 
von Kultur und Literatur durch Juden gelenkt gewesen sei. Dieser jüdische Ein-
fluss sollte beendet werden und das deutsche Schrifttum wieder den Stellenwert 
erhalten, den es tatsächlich verdiene. Der Staat sah sich nun in der Rolle des Be-
schützers und Bewahrers des deutschen Schrifttums. In Wahrheit entbehrte diese 
Begründung jeglicher Grundlage. 

In den Jahren von 1918 bis 1933 gehörten gerade die Bücher der später von 
den Nationalsozialisten geförderten Autoren zu den meistgekauften. Viele der 
völkischen und nationalen Schriftsteller waren mit Literaturpreisen ausgezeich-
net worden. An der Spitze der Liste der meistgekauften Bücher des Jahres 1932 
standen: Werner Beumelburgs Bismarck gründet das Reich, Hans Carossas Der 
Arzt Gion, Erich Edwin Dwingers Wir rufen Deutschland, Hans Grimms Volk ohne 
Raum (Volksausgabe), Knut Hamsuns August Weltumsegler und Landstreicher, 
Hans Steguweits Der Jüngling im Feuerofen, Hermann Stehrs Die Nachkommen. 
Stefan Zweig dagegen erreichte auf dieser Liste nur den 14. und 16. Platz.236 Die 
Behauptung, es gelte die jüdische Herrschaft über den gesamten Kulturbetrieb 
zu brechen, war also nur vorgeschoben, um die Aufsichtsgewalt über die deut-
sche Literatur zu erlangen und das Ganze als Schutzmaßnahme zu deklarieren. 
Die Kontrolle über den Kulturbetrieb wurde von Staat und Partei gleicherma-
ßen ausgeübt, was immer wieder für Irritationen sorgte. Überschneidungen und 
Kompetenzstreitigkeiten waren vorprogrammiert. 

Das mächtigste Kontrollorgan des Staates war die Abteilung VIII im Reichs-
ministerium für Volksaufklärung und Propaganda. Es besaß sämtliche Zensurvoll-
machten, war oberste Kontrollinstanz für den Kulturbetrieb und hatte allein das 
Recht, Buchverbote auszusprechen. Unmittelbar nach Kriegsbeginn und der Ein-
führung der Kriegswirtschaft war die Abteilung VIII auch für die Papierzuteilung 
zuständig. Diese Funktion erwies sich als ein sehr wirksames Mittel zur Eindäm-
mung unerwünschter Literatur.237 Es musste nun nicht mehr zwangsläufig aus-

235  Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat: von der „Gleichschaltung“ bis 
zur Ruin, S. 28. 

236  Vgl. Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik. Ein Beitrag zur 
Publizistik im Dritten Reich. Bonn 1963, S. 92. 

237  Darüber berichtet Ernst Wiechert in seinem Brief vom 19. April 1940 an Rein-
hold Brüning: „Lieber Herr Brüning, Ihr Brief war mir eine rechte Herzensfreude, und 
ich danke Ihnen sehr. Wer so still lebt wie ich jetzt, ist besonders dankbar. (…) Ich be-
komme keine Druckerlaubnis und nicht niemal Papier für meine alten Bücher. Aber Wer 
Zeit und Geduld und tapferes Herz hat, grämt sich nicht. Hier haben Sie wenigstens eine 
kleine Gabe aus unserm kleinen Vorrat.” (In: Deutsches Literaturarchiv Marbach. Bestand: 
84.4390). 



II. Historische Grundlagen86

drückliche Verbote ausgesprochen werden; es genügte einfach, die Papierzuteilung 
zu verweigern. Diese Verweigerung wurde dann mit wirtschaftlichen Schwierigkei-
ten begründet. So hielt man den Anschein eines freien Literaturbetriebes aufrecht. 

Das zweite Kontrollorgan des Staates, das eng mit der Abteilung VIII zu-
sammenarbeitete, war die Reichsschrifttumskammer (RSK). Sie war eine von 
sieben Kammern der Reichskulturkammer (RKK), die am 15. November 1933 
von Josef Goebbels, dem Reichsminister für Volksaufklärung und Propaganda, 
gegründet worden war.238

Als Präsidenten der Reichsschrifttumskammer fungierten die Schriftsteller 
Hans Friedrich Blunck (bis 1935) und Hanns Johst (bis 1945). Die Aufgabe der 
Reichsschrifttumskammer bestand darin, alle Phasen der Buchproduktion und 
der Buchverteilung zu überwachen. Das umfasste vom Autor über den Verlag, 
den Buchhandel, die Büchereien und das Buchbesprechungswesen alles, was in 
irgendeiner Weise mit dem Medium Buch zu tun hatte – bis hin zum Leser. 

Um eine effektive Überwachung zu garantieren, mussten alle, die an der 
Buchproduktion und Verteilung beteiligt waren, Mitglieder in der Reichs-
schrifttumskammer sein. Ein Ausschluss aus der Reichsschrifttumskammer 
bedeutete zwangsläufig Berufsverbot. Sollte sich ein Schriftsteller geweigert 
haben, die Mitgliedschaft zu beantragen, „stellt [er] sich außerhalb seiner be-
rufsständischen Vertretung und verliert damit die Voraussetzung zur weiteren 
Berufsausübung.“239 Gleiches galt für die gesamte Reichskulturkammer. Nach 
§ 4 der 1. Verordnung zur Durchführung des Reichskulturkammer-Gesetzes 
vom 1.11.1933 hieß es:

Wer bei der Erzeugung, der Wiedergabe, der geistigen und technischen Verarbei-
tung, der Verbreitung, der Erhaltung, dem Absatz oder der Vermittlung des Ab-
satzes von Kulturgut mitwirkt, muss Mitglied der Einzelkammer sein, die für seine 
Tätigkeit zuständig ist.240

Zur Durchführung dieser Bestimmungen hatten die einzelnen Kammern ein 
dichtes Netz von Überwachern geschaffen. 1941 gehörten der Reichsschrift-
tumskammer fast 35.000 Mitglieder an, darunter 5.000 Schriftsteller, 5.000 Ver-
leger, 7.000 Buchhändler, 10.300 Angestellte in Verlagen und Buchhandlun-
gen, 2.500 Leihbüchereien, 3.200 Buchvertreter, 1.500 Volksbibliothekare und 

238  Die anderen Kammern umfassten die Reichskammer für bildende Künste, die 
Reichsmusikkammer, Reichstheaterkammer, Reichsfilmkammer, Reichsrundfunkkam-
mer und die Reichspressekammer (vgl. Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Drit-
ten Reich, S. 29-30).

239  Nach: Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat: von der „Gleichschaltung“ 
bis zur Ruin, S. 193. 

240  Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Dritten Reich, S. 30. 



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 87

400  Lektoren.241 Die Aufnahmebedingungen bestanden in dem sogenannten 
Ariernachweis, der Prüfung der weltanschaulichen Zuverlässigkeit und der fach-
lichen Eignung.242 Die Reichsschrifttumskammer veröffentlichte eine Reihe von 
verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften, unter anderem Der deutsche Schrift-
steller, Das Börsenblatt für den deutschen Buchhandel und Die Bücherei. Es wurden 
auch Listen erstellt, die das verbotene und unerwünschte Schrifttum enthielten. 

Die dritte wichtige staatliche Instanz war die Reichsstelle für volkstümliches 
Büchereiwesen. Sie unterstand dem preußischen Minister für Erziehung, Wis-
senschaft und Volksbildung und wirkte in enger Verbindung mit der Abteilung 
VIII und der Reichsschrifttumskammer. Die Aufgabe dieser Kontrollstelle be-
stand in der Überwachung der Büchereien im Reich. Sie wurden auf ihre natio-
nalsozialistische Zuverlässigkeit hin überprüft und hatten im Geiste der national-
sozialistischen Weltanschauung tätig zu sein. 

Parallel zu den staatlichen Kontrollorganen hatte auch die NSDAP Instanzen 
zur Literaturüberwachung geschaffen. Zum einen die Reichsstelle zur Förderung 
des deutschen Schrifttums, deren Leiter Alfred Rosenberg, ein führender Ideologe 
der Nationalsozialisten, war. Er war von Hitler eingesetzt als „Beauftragter des Füh-
rers zur Überwachung der gesamten geistigen und weltanschaulichen Schulung 
und Erziehung der NSDAP.“243 Die sogenannte Reichsstelle Rosenberg wurde spä-
ter in „Amt Schrifttumspflege“ und „Hauptamt Schrifttum“ umbenannt.  Das Amt 
Rosenberg hatte zwar keine direkte Verbotsgewalt, es konnte nur Empfehlungen 
weitergeben, aber es besaß durch seine zahlreichen parteilichen Unterabteilungen 
die umfangreichste Kontrollmöglichkeit. Rosenberg versuchte sich immer wieder 
– auf Parteiebene –, eine ähnliche Machtposition zu erkämpfen wie Goebbels sie 
auf der Staatsebene besaß. So kam es immer wieder zu Rivalitäten und Differenzen 
zwischen dem Amt Rosenberg und den staatlichen Überwachungsstellen. 

Ab 1940 lautete die genaue Dienstbezeichnung Rosenbergs: „Der Beauf-
tragte des Führers zur Sicherung der nationalsozialistischen Weltanschauung.“244 
Die Funktion und das Ziel seines Amtes wurden durch eben diesen Titel sehr 
genau gekennzeichnet. Über das parteiamtliche Schrifttum hinaus sollte das 
neuere deutsche Schrifttum nach politischen, weltanschaulichen und volkserzie-
herischen Gesichtspunkten bewertet werden. Werke, die vom Amt Rosenberg 
als besonders wertvoll eingestuft wurden, sollten gefördert und Werke, die dem 
Geist des Nationalsozialismus widersprachen, sollten als unerwünschte Literatur 
gebrandmarkt oder sogar verboten werden. 

241  Vgl. Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik, S. 29. 
242  Vgl. Müsse, Wolfgang: Die Reichspresseschule – Journalisten für die Diktatur? Ein 

Beitrag zur Geschichte des Journalismus im Dritten Reich. München 1995, S. 66.
243  Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Dritten Reich, S. 30. 
244  Ebd., S. 31. 



II. Historische Grundlagen88

Zur Ausübung dieses Auftrages stand dem Amt Rosenberg für die schön-
geistige Literatur ein Zentrallektorat zur Verfügung. Der erste Leiter dieses Lek-
torates war Hellmuth Langenbucher. Zu Kriegsanfang bestand dieses Lektorat 
aus 50 Hauptlektoren und einem Lektorenstab von 1.400 Mitarbeitern, die über 
das ganze Reich verteilt waren.245 Das Amt Rosenberg unterteilte die Literatur 
in förderungswürdige und unerwünschte Bücher und publizierte diese Bewer-
tungen in den eigenen Zeitschriften Bücherkunde und Jahresgutachtenanzeiger. 
Eng zusammen arbeitete das Amt Rosenberg mit der Parteiamtlichen Prüfungs-
kommission zum Schutze des nationalsozialistischen Schrifttums. Im Gegensatz 
zum Amt Rosenberg war die Parteiamtliche Prüfungskommission eine kleinere 
Organisation, hatte aber dafür Zensurgewalt. In den unterschiedlichen Parteior-
ganisationen gab es noch eine Reihe kleinerer Prüfungsämter, wie die Reichs-
schrifttumsstelle in der Reichsjugendführung. 

Die Vielfalt der Kontrollinstanzen auf staatlicher und Parteiebene hatte zur Fol-
ge, dass es immer wieder zu Gerangel zwischen den einzelnen Stellen kam. Kom-
petenzstreitigkeiten, Missstimmungen, Rivalitäten und Überschneidungen waren 
die Konsequenz dieser oft widersprüchlichen Vielfalt. Aus dieser Situation ließ 
sich auf sehr unterschiedliche Weise Kapital schlagen. Zum einen ermöglichten die 
Kompetenzstreitigkeiten so manchem Verleger, auch mal ein umstrittenes Buch 
zu veröffentlichen. Zum anderen wurde die Konstellation der Machtverteilung 
von einigen Beteiligten zur nachträglichen Rechtfertigung ihres Engagements im 
Dritten Reich ausgenutzt. So bezeichnete sich z.B. der Präsident der Reichsschrift-
tumskammer von 1933 bis 1935, Hans Friedrich Blunck, als „Antifaschisten auf 
dem Sessel der Reichsschrifttumskammer.“246 Eine antifaschistische Haltung wird 
man freilich in den Werken und Aussagen Bluncks aus der Zeit des Dritten Reiches 
vergebens suchen. Nach der Bewertung Strothmanns247 hatten diese Querelen zwi-
schen den einzelnen Überwachungsorganen keine nachhaltigen Auswirkungen auf 
die Kultur- und Literaturpolitik des Dritten Reichs:

Niemals weiteten sich die versteckten Kompetenzstreitigkeiten und Positions-
kämpfe zu öffentlichen Auseinandersetzungen um die Führung der Literaturpolitik 
aus. Die internen Intrigen störten nicht den einheitlichen Plan, das Schrifttum zu 
einem Instrument von Propaganda und Schulung zu machen. 

Offiziell gab es im Dritten Reich keine Zensur. Das war eine Voraussetzung dafür, 
um nach außen hin den Anschein eines freien Literaturbetriebes aufrechtzuer-

245  Vgl. ebd., S. 31. 
246  Loewy, Ernst: Literatur unterm Hakenkreuz. Das Dritte Reich und seine Dichtung, 

S. 291.
247  Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik, S. 57.



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 89

halten. So betonte Karl-Heinz Hederich, zeitweiliger Leiter der Parteiamtlichen 
Prüfungskommission und der Abteilung VIII, 1937:

Wir wollen keine Zensur und daher auch keine abhängigen Verleger, die nicht wis-
sen, was sie tun sollen und immer nur nach dem Buchstaben schielen, sondern wir 
wollen Verleger, die uns treue Helfer sind am gemeinsamen Werk.248

Um diese Scheinunabhängigkeit zu demonstrieren, sahen die Nationalsozialisten 
davon ab, das Verlagswesen zu verstaatlichen. Auch die Listen der unerwünsch-
ten oder verbotenen Bücher kursierten nicht öffentlich, sondern wurden nur an 
Vertrauenspersonen weitergegeben. Damit schuf man bei den einzelnen Schrift-
stellern  und Verlagen ein permanentes Gefühl der Ungewissheit, das in vielen 
Fällen zur Selbstzensur führte. 

In Wirklichkeit konnte von einer Unabhängigkeit oder gar Freiheit des Lite-
raturbetriebes keine Rede sein. Alle Bereiche der Literatur und des Literaturver-
triebs wurden durch die staatlichen und parteilichen Kontrollinstanzen gesteuert 
und kontrolliert. Sämtliche Werke gegenwärtiger Schriftsteller, wie auch die lite-
rarischen Produkte der Vergangenheit, wurden gesichtet und notfalls gesäubert. 
Das Buch sollte ein politisches Schulungsmittel – im Sinne der nationalsozialisti-
schen Weltanschauung – und Propagandaorgan sein. Dabei ging es weniger um 
das Buch als künstlerisches Produkt, gefordert wurden vielmehr ausschließlich 
nationalsozialistische Themen wie Reich, Führer und Gefolgschaft, Opferbereit-
schaft, Heimatverbundenheit und der Mythos von Blut und Boden. Je nach der 
politischen Notwendigkeit konnten die Themen, die für Propagandazwecke ge-
braucht wurden, variieren. Nach Kriegsbeginn 1939 wurden überwiegend The-
men wie Mut, Heldentum, Opfer, Durchhaltewille propagiert, und die Kriegsli-
teratur rückte immer mehr in den Mittelpunkt der Literaturförderung. Werke, 
die labile und problematische Helden zeigten oder gar dem Krieg kritisch gegen-
überstanden, waren verpönt, unerwünscht oder wurden verboten. Hitler selbst 
hatte in seinem Kulturprogramm vom 23. März 1933 vorgegeben:

Der Heroismus erhebt sich leidenschaftlich als kommender Gestalter und Führer 
politischer Schicksale. Es ist Aufgabe der Kunst, Ausdruck dieses bestimmenden 
Zeitgeistes zu sein. Blut und Rasse werden wieder zur Quelle der künstlerischen 
Intuition werden.249 

Mittel zur Steuerung des Literaturbetriebs waren zum einen die Förderung 
der Autoren durch Literaturpreise, öffentliche Auszeichnungen und finanzi-
elle Unterstützung, wenn sie im Geiste des Nationalsozialismus schrieben. 

248  Nach: Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Dritten Reich, S. 32.
249  Ebd., S. 33.



II. Historische Grundlagen90

Zum anderen nahm man Einfluss durch die „Zwangsmitgliedschaft in der 
Reichsschrifttumskammer, durch Schreibverbote, Vorzensur für bestimmte 
Buchgattungen und bei Autoren mit einer Ausnahmegenehmigung, Nach-
prüfung fast der gesamten Jahresproduktion, Papierbewilligung, Bestimmun-
gen zum Handelsverkehr, Firmenschließungen und -zusammenlegungen, 
Verbots- und Empfehlungslisten, Buchpropagandaaktionen (Dichtereinsatz, 
Buchausstellungen).“250

Auch die Kunstkritik blieb von der Kontrolle nicht ausgespart. War es 
eine Zeitlang noch gelungen, durch Buchbesprechungen Kritik an der natio-
nalsozialistischen Literatur zu üben, so wurde im Jahr 1936 die Kunstkritik 
durch Goebbels verboten und durch den sogenannten Kunstbericht ersetzt. 
Kritik galt als undeutsch und nur der durfte sich Kunstbetrachter nennen, der 
auf seine weltanschauliche Zuverlässigkeit hin überprüft worden war. Nach 
Johst kam es beim Kunstbericht nicht mehr auf den kritischen Verstand an, 
der ja nur „äußerliche Überredungskunst und jüdische Rabulistik“251 war, son-
dern der „Instinkt“ wurde zum Kriterium der Literaturbewertung. Nachdem 
die gesetzlichen Grundlagen zur Säuberung der deutschen Kultur geschaffen 
worden waren, wurden auch die Schrifttellerorganisationen umgestaltet. Die 
Abteilung für Dichtung der Preußischen Akademie der Künste, der repräsen-
tativen Vertretung der deutschen Schriftsteller, wurde gleichgeschaltet und 
gesäubert. 

Der Minister für Wissenschaft, Erziehung und Volksbildung, Bernhard 
Rust, veranlasste im Februar 1933 den Präsidenten der Preußischen Akademie 
der Künste, Max von Schillings, den Vorsitzenden der Abteilung für Dichtung, 
Heinrich Mann, und auch Käthe Kollwitz zum Austritt zu bewegen. In den fol-
genden Wochen wurden eine Reihe weiterer Mitglieder aus der Akademie aus-
geschlossen: Leonard Frank, Bernhard Kellermann, Georg Kaiser, Alfred Mom-
bert, Franz Werfel, René Schickele und Jakob Wassermann. Freiwillig schieden 
Ricarda Huch, Alfred Döblin und Thomas Mann aus.252 Ricarda Huch erklärte 
dies in ihrem mutigen Brief an den Präsidenten der Preußischen Akademie.253

Die Abteilung für Dichtung der Preußischen Akademie der Künste wurde 
umbenannt in Deutsche Akademie der Dichtung. Die neuen Mitglieder waren 
konservative und nationalsozialistische Schriftsteller wie Beumelburg, Blunck, 

250  Ebd.
251  Ebd.
252  Vgl. Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat: von der „Gleichschaltung“ 

bis zur Ruin, S. 29-30.
253  Zum Thema Kultureller Niedergang und politischer Widerstand (Vgl. Craig, 

Gordon: Deutsche Geschichte 1866-1945. Vom Norddeutschen Bund bis zum Ende des 
Dritten Reiches. München 1989,  S. 561–591).



2. Ideologische Kontexte der Literatur im Dritten Reich.. 91

Carossa, Grimm, Vesper und Miegel.254  Ähnlich erging es anderen Schriftstel-
lerorganisationen, wie dem Schutzverband Deutscher Schriftsteller, der am 
11. März 1933 aufgelöst wurde.255

Nach diversen Säuberungsaktionen, Bücherverbrennung und Emigration 
zahlloser Autoren war der Büchermarkt 1938 praktisch gleichgeschaltet und von 
allen „undeutschen Elementen“ gereinigt. Zwar erschienen noch vereinzelt un-
erwünschte Bücher, doch waren Autoren und Verleger unter ständiger Kontrolle 
der Überwachungsinstanzen. Der Staat war jederzeit in der Lage, durch ein Bü-
cher- oder ein Berufsverbot einzugreifen. 

Innere Emigration als Reaktion auf die nationalsozialistische Ideologie

Adolf Hitler erklärte am 1.9.1933, dass das parlamentarisch-demokratische 
Prinzip in Deutschland zerschlagen und dass an die Stelle des „Rechts auf freie 
Kritik“ die politische Erziehung am deutschen Volke gesetzt wird. Damit war die 
freie Meinungsäußerung ausgelöscht, stattdessen gab es Umerziehung, Indoktri-
nierung und Zensur, die den deutschen Menschen zum Nationalsozialisten um-
formen sollten. 

Um das Bild der nationalsozialistischen Literatur- und Kulturpolitik zu ver-
vollständigen, erscheint es noch wichtig, eine Musterrezension anzuführen, die 
für den Umgang mit ‚problematischen‘ Autoren der sogenannten Inneren Emigra-
tion sehr charakteristisch war. Als Beispiel gilt dabei Ernst Wiechert, der durch 
seine Zivilcourage und seinen Mut die Grenzen der Inneren Emigration über-
schritten hat. Im Mai 1938 verhaftet, wurde Wiechert für einige Wochen im KZ 
Buchenwald inhaftiert. Danach wurde er zu einer persönlichen Aussprache mit 
dem Propagandaminister, Dr. Joseph Goebbels, nach Berlin einbestellt. Mit Da-
tum vom 4. August 1938 notiert Goebbels in seinem Tagebuch eine vielsagende 
Passage: „So ein Stück Dreck will sich gegen den Staat erheben.“256 Am 30. Au-
gust 1938 findet sich ein folgender Eintrag: „Ich lasse mir den Schriftsteller Wie-
chert aus dem K.Z. vorführen und halte ihm eine Philippica, die sich gewaschen 
hat. Ich dulde auf dem von mir betreuten Gebiet keine Bekenntnisfront. Ich bin 
in bester Form und steche ihn geistig ab. Eine letzte Warnung! Darüber lasse ich 
auch keinen Zweifel. Der Delinquent ist am Schluss ganz klein und erklärt, seine 

254  Vgl. Brekle Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 
in Deutschland, S. 8-9; Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik, S. 67-
68; Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat: von der „Gleichschaltung“ bis zur 
Ruin, S. 30.

255  Vgl. Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik, S. 68. 
256  Goebbels, Josef: Die Tagebücher von Joseph Goebbels, Teil I Aufzeichnungen 

1923–1941. München/New York/London/Paris 1998, S. 32. 



II. Historische Grundlagen92

Haft habe ihn zum Nachdenken und zur Erkenntnis gebracht. Das ist sehr gut so. 
Hinter einem neuen Vergehen steht nur die physische Vernichtung. Das wissen 
wir nun beide.“257 

Ernst Wiechert schrieb seinen Roman Das einfache Leben in der Zeit vom 16. 
November 1938 bis zum 23. Januar 1939, d. h. kurz nach seiner Entlassung aus 
dem KZ Buchenwald. Der Roman kann daher als unmittelbare Reaktion auf die 
Erlebnisse des nationalsozialistischen Terrors verstanden werden. Denn es ging 
dem Schriftsteller um eine Verarbeitung des Erlebten im Konzentrationslager, das 
ihn nicht nur physisch, sondern auch psychisch zutiefst erschüttert hat. Der Dich-
ter konzipierte in seinem Roman eine Gegenwelt zum Dritten Reich, eine utopi-
sche Welt, in die er sich selbst zurückziehen wollte. Für ihn schien dies der einzige 
Weg zu sein, um mit der Wirklichkeit des Nationalsozialismus und seiner dichte-
rischen Tätigkeit fertig zu werden. Doch selbst die Flucht in die ideelle, utopische 
Welt, in seine Erinnerungen wurde damals vom nationalsozialistischen Zensur-
apparat bemerkt und aufs Schärfste kritisiert. Dr. B. Payr von der Reichsstelle zur 
Förderung des deutschen Schrifttums bei dem Beauftragten des Führers für die 
gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP hat sich in seinem 
Gutachten für Verleger über Das einfache Leben Ernst Wiecherts wie folgt äußert: 

Alle Gestalten Wiecherts sind von Gedanken überlastet, innerlich zergrübelt und 
von schwerem Leid gequält. Sie passen nicht zu uns, sie leben deshalb auch gleich-
sam naturnotwendig in der Zurückgezogenheit der Wälder, wo sie ihre angekrän-
kelte Art pflegen können. Sie sind und bleiben Abseitige ihr Leben lang. Die Über-
betonung gewisser christlicher Momente ist ein deutliches Zeichen für die ganz 
andere Welt, in der dieser (sic!) Menschen leben. Es ist keine Welt einer gesunden 
Innerlichkeit, die man bejahen kann, sondern eine Welt mit so vielen direkt krank-
haft anmutenden Zügen, dass man sie nur mit Nachdruck ablehnen kann. Darüber 
vermag auch die Schilderung der Menschen und der ostpreußisch-masurischen 
Landschaft nicht hinwegzutäuschen, die überaus plastisch und eindrucksvoll ist 
und eine dichterische Höhe erreicht wie kaum in einem der anderen Bücher Wie-
cherts. Der Roman kann nicht empfohlen werden.258 

Wie am genannten Musterbrief sichtbar, konnte im nationalsozialistischen Staat 
eine einzige Rezension zur Folge haben, dass das Werk als verboten galt und der 
Autor daraufhin als unerwünscht eingestuft werden konnte.

257  Nach Fröhlich, Elke: Die Tagebücher von Joseph Goebbels. Sämtliche Fragmente. 
München/New York/London/Paris 1987, S. 522.

258  Abbildung 4: Payr B. (1939): Gutachten für Verleger (Abschrift). Berlin C2 vom 
7.6.1939, Reichsstelle zur Förderung des deutschen Schrifttums bei dem Beauftragten 
des Führers für die gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP. In: 
Königsberger Sammlungen der Stadtgemeinschaft Königsberg (Pr.). Inv.Gr. 7 Nr. 5/78. 



III

ERNST WIECHERT – VOM KONSERVATIVEN 
SCHRIFTSTELLER ZUM INNEREN EMIGRANTEN

 WIDERSTANDSPOTENTIAL IN DEN WERKEN 
ERNST WIECHERTS

1. Forschungsstand

Ernst Wiechert gehörte nicht nur zu den meistgelesenen, sondern zu-
gleich auch zu den meistrezipierten deutschsprachigen Schriftstellern der er-
sten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Zahlreiche Dissertationen aus den 1930er 
bis 1960er Jahren zeugen davon. Hier soll ein Überblick über den Forschungs-
stand gegeben werden, um aufzuzeigen, welche Forschungsfelder bereits aus-
führlich bearbeitet wurden und welchen bisher keine Aufmerksamkeit ge-
schenkt wurde. 

Dies ist umso interessanter, da seit den 1980er Jahren nur noch einzelne 
Publikationen zu Ernst Wiechert und seinem Werk erschienen sind, was auf ein 
allgemeines Desinteresse an der Literatur der Inneren Emigration zurückzuführen 
wäre. 

Nach Guido Reiner, einem der wichtigsten Forscher zu Wiecherts Werken, 
gibt es eine bemerkenswert große Anzahl von Einzeltiteln (über 866),1 die sich 
mehr oder weniger mit Ernst Wiechert und seinem Schaffen auseinandersetzen, 
von denen vor allem größere und gewichtigere Arbeiten, auch einzelne relevante 
Beiträge, besprochen werden sollen. 

Es überrascht zwar auf den ersten Blick, dass es so viele Einzelveröffentli-
chungen zu Ernst Wiechert gibt, doch nach einer genaueren Analyse stellt man 
fest, dass es sich bei der großen Mehrheit um kurze Pressetitel oder Artikel in 
literarischen und/oder Kulturzeitschriften handelt, die zwar hinsichtlich der 
Rezeptionsgeschichte von Bedeutung wären, literaturwissenschaftlich jedoch 
nicht besonders viel zur Analyse beitragen können. Es sind vor allem Rezensio-
nen einzelner Bücher oder für die Interpretation unbedeutende und kaum Neues 
beitragende Würdigungen Wiecherts anlässlich seines Geburts- und Todestages. 

1  Ausführlich dazu: Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Paris 1972-1982. 
Bei den Zahlen bezieht man sich auf den Band 4: Ernst Wiechert im Wandel der Zeit. 1982. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...94

Dies gilt auch für zwei Widmungsbände, die von Kurt Desch und Gerhard Ka-
min herausgegeben wurden. Darin sind vor allem persönliche Erinnerungen und 
Bekenntnisse zu dem Autor enthalten.2

Da der autobiographische Aspekt zusammen mit der Untersuchung der Ein-
stellung des Autors zum Nationalsozialismus sowie die innere Entwicklung von 
besonderer Relevanz sind, sollte erstmals der Forschungsstand zu diesen Aspek-
ten ausführlich präsentiert werden, um erst abschließend auf den Forschungs-
stand zu einzelnen Motiven einzugehen. 

Die beiden bedeutendsten Werke über Ernst Wiechert sind Hans Ebelings 
Ernst Wiechert – Der Weg eines Dichters3 und Guido Reiners Das verlorene Para-
dies.4 Was sie verbindet, ist der autobiographische Aspekt, der in beiden betont 
wird und immanent als Teil der Werkanalyse gilt. 

Im Werk Ebelings wurde der Versuch unternommen, einzelne bis 1937 er-
schienene Werke Wiecherts mit dem Ziel zu besprechen, die Entwicklungsstufen 
des Autors aufzuzeigen. Die Absicht des Autors bestand darin, den Weg Wie-
cherts, verstanden als Lebensweg, zu schildern, was eindeutig darauf hindeutet, 
dass es um eine personenbezogene Perspektive geht. Die zweite Fassung aus 
dem Jahre 1947 versprach zwar eine mehr literaturwissenschaftlich orientierte 
Herangehensweise, dies ist selbst am Titel des Werkes erkennbar, doch der Ver-
fasser geht nach demgleichen Schema vor, was bereits die Titel der einzelnen 
Kapitel aufzeigen. Sie beschäftigen sich mit dem „Leben“, „Weltbild“ sowie der 
„künstlerische[n] Gestalt“ Wiecherts. Der letzte Abschnitt, versehen mit dem Ti-
tel „Das Werk des Dichters“, stellt lediglich eine tabellarische Übersicht dar, ist 
deswegen überhaupt nicht als selbstständiger Teil der Arbeit und sicherlich nicht 
als literaturwissenschaftliche Analyse der Werke zu verstehen. Wegen der Entste-
hungszeit sind viele Ausdrucksformen nicht mehr nach unserem Sprachregister 
und dem Sprachgefühl als Standard wahrnehmbar: 

Wenn wir heute um eine tiefere geistige Einheit unseres Volkes ringen, so gehört 
sicher diese Aufgabe des Religiösen und daraus folgend Sittlichen zu einer der be-
deutsamsten, aber auch schwersten. Und hier mündet das Werk des Dichters auch 
ins Politische. In seiner überkonfesionellen Haltung dient es zugleich in vorderster 

2  Desch, Kurt: Bekenntnis zu Ernst Wiechert. Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag. 
München 1947; Kamin, Gerhard: Ernst Wiechert – Der Mensch und sein Werk. Eine An-
thologie. München 1951. 

3  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert – Der Weg eines Dichters. Berlin 1937 und die über-
arbeitete und erweiterte Fassung mit besonderer Berücksichtigung der Werke, die nach 
dem Zweiten Weltkrieg veröffentlicht wurden: Ebeling, Hans: Ernst Wiechert. Das Werk 
des Dichters. Wiesbaden 1947. 

4  Reiner, Guido: Das verlorene Paradies. Natur, Mensch und Gott in Ernst Wiecherts 
Dichtung. Paris 1966. [unveröffentlicht]. 



1. Forschungsstand 95

Linie der Bildung des neuen sozialen Menschen, der die Gemeinschafts- und Op-
feridee des Staates erst tragen kann und ohne den sie unerfüllt bleibt.5 

Besonders störend ist der untrennbare Zusammenhang zwischen dem Schriftstel-
ler und seinem Werk, der dermaßen alles determiniert, dass beide Komponenten 
zu einer Einheit zusammenschmelzen. Davon zeugen allein schon die ersten Sätze:

Ernst Wiechert ist Ostpreuße. Das bedingt seine Anlage, sein Lebensschicksal und 
das Werk, in welchem dann sein Dasein zur Form sich gestaltet.6

Wertvoll erscheint – und darauf ist die Sekundärliteratur immer wieder einge-
gangen – die von Ebeling eingeführte Klassifizierung Wiecherts Werke in vier 
Stufen,7 die hauptsächlich nach biographischen Gesichtspunkten erarbeitet wur-
de und größtenteils die Motive „Natur“ und „Gott“ hevorhebt.8

Als distanziert von der Ebeling-Typologie sind die Arbeiten von Barbara 
Reichstein9 und Sumner Kirshner10 zu werten, die zwar auch eine Klassifizierung 

5  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert – Der Weg eines Dichters. Berlin 1937, S. 186. 
6  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert. Das Werk des Dichters. Wiesbaden 1947, S. 7. 
7  Es handelt sich dabei um folgende Stufen der schriftstellerischen Entwicklung Wie-

cherts: 1. Die sentimentalische (S. 144); 2. Die „Sturm-und-Drang”-Stufe (146); 3. Die des 
„panischen Lebensgefühls” (S. 146); 4. Die der „entsagenden Vollendung” (162). Die Ein-
teilung taucht in späteren Arbeiten in wortwörtlicher Fom oder als Paraphrasen auf. 

8  Gertrude Pachl gliedert ihr viertes Kapitel „Gott, Glaube und Religion” nach 
diesem Schema. Sie versucht die Fragen nach Gott, Glauben und Religion im Spiegel 
des Werkes zu untersuchen. Pachl, Gertrude: Ernst Wiechert. Ein Dichter der Krise. Wien 
1952. (Dissertation). Brigitte Albrecht gliedert ihr erstes Kapitel in: 1. Sentimentalisches 
Naturgefühl; 2. Dämonisches Naturgefühl; Magisches Naturgefühl; 4. Die Formung 
des Menschen durch die Landschaft. Albrecht, Brigitte: Landschaft- und Naturgefühl bei 
Ernst Wiechert. Wien 1959 (Dissertation). Auch die Arbeit von Annemarie Pollerbeck 
ist durch die Stufen-Theorie Ebelings Stark beeinflusst. Es ist eine akribische Studie 
Wiecherts Stils, unter besonderer Berücksichtigung der Hirtennovelle. In der Arbeit wird 
wiederum der Aspekt der Natur komplett außer Acht gelassen. Pollerbeck, Annemarie: 
Ernst Wiechert. Eine Charakteristik seines Prosastils. Bonn 1947 (Dissertation). 

9  Reichstein, Barbara: Gott und Mensch bei Ernst Wiechert. Freiburg in Breisgau 1948 
(Dissertation). Reichstein setzt sich als Fragestellung, nach dem Gott-Begriff bei Wiechert zu 
suchen. Die schwierigen und philosophischen Probleme werden jedoch nur angesprochen 
und nicht bewältigt. Sie gliedert ihre Arbeit in folgende Kapitel: „Das Ruhen des Menschen 
in Gott”: Die Magd des Jürgen Doskocil – Die Hirtennovelle (S. 25-31), „Der Zwiespalt zwi-
schen Mensch und Gott”: Die Majorin – Das einfache Leben (S. 32-51), „Die Gegnerschaft 
zwischen Mensch und Gott”: Die Jeromin-Kinder – Der Totenwald (S. 52-80), „Das neue Ge-
setz” (S. 81-86) und „Der Mensch zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit” (S. 87-112). 

10  Kirshner setzt eine Stufe mit dem Titel „The Early novels” (S. 15) an, die bis zum 
Knecht Gottes Andreas Nyland reicht. Er fasst damit die zwei ersten von Ebeling vorgeschla-



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...96

einführen, die aber als eigenständig zu verstehen ist. Sie modifizieren diese, er-
weitern sie oder fügen neue Elemente ein.

Guido Reiner versucht, in seiner Studie vorzuzeigen, wie „Probleme und 
Motive, Gestalten und Bilder im Wandel der Zeit und in der Mannifaltigkeit 
der Dichtung auftauchen und sich entfalten, zurücktreten und verschwinden, 
wiederkehren und sich vollenden.“11 Obwohl Reiner sich als Ziel setzt, die Ar-
beit nicht nach Wiecherts Lebenslauf zu gliedern, wurde der Zusammenhang 
zwischen Dichter und seinem Werk auch in diesem Fall besonders ausgeprägt. 
Die Gliederung orientiert sich an der Bibel. Die Hauptkapitel haben folgende 
Titel: „Das verlorene Paradies“, „Der verlorene Sohn“, „In Gottes Schatten“. Das 
Blickfeld der Arbeit ist vor allem auf die späteren Romane Wiecherts gerichtet 
und erfasst nur gelegentlich seine früheren Werke als Hinweis auf die formu-
lierten Thesen und Schlussfolgerungen oder deren Bestätigung. Da die Arbeit 
ursprünglich in französischer Sprache vorgelegt und dann ins Deutsche über-
setzt wurde, ist sie sowohl in der einen als auch in der anderen Sprache nur sehr 
schwer zugänglich. 

Die personenbezogene Analyse von Wiecherts Werken und vor allem der 
biographische Aspekt ist aber nicht nur in den oben erwähnten Arbeiten vor-
handen, sondern dominiert in einer größeren Anzahl von Aufsätzen. Zu den 
wichtigeren Studien gehören folgende: Der Dichter und seine Verantwortung 
von Hermann Kunisch,12 Ernst Wiechert theologien von J.-J. Anstett,13 L’uomo 
e il poeta von Angelica Escher,14 Dichter und Kämpfer von Heinz Möhlmann,15 
Der Bittere aus Masuren von Robert Hampel16 und Bekämpft, geliebt, gelitten von 
Willi Fehse.17

Der biographische Bezug ist selbst in der Werkanalyse immer wieder vorzufin-
den. Besonders ausgeprägt ist diese Tendenz in der Dissertation von Gertrude Pachl:

genen Stufen zusammen. Dies ist umso berechtigter, weil diese Stufen die Werke umfassen, 
die der Autor später nicht mehr für die Einzelveröffentlichungen freigegeben hat. Kirshner, 
Sumner: Nature-Mysticism in the Whiting of Ernst Wiechert. Boston 1963 (Dissertation). 

11  Reiner, Guido: Das verlorene Paradies. Natur, Mensch und Gott in Wiecherts 
Dichtung. Wissenschaftliche Arbeit zur Erlangung des ‚Diplome d’etudes superieures‘. 
Universität der Sorbonne. Paris 1966, S. 9. 

12  Kunisch, Hermann: Der Dichter und Seine Verantwortung. In: Neue Zeit 
v. 18.5.1947. Berlin. 

13  Anstett, J.-J.: Ernst Wiechert theologien. In: Etudes germaniques (7). Lyon 1952, S. 7-24. 
14  Escher, Angelica: Ernst Wiechert. L’uomo e il poeta. Turin 1956. 
15  Möhlmann, Heinz: Ernst Wiechert. Dichter und Kämpfer. In: Allgemeine 

Wochenzeitung v. 25.5.1962.
16  Hampel, Robert: Der Bittere aus Masuren. In: Die Furche (21). Wien 1967. 
17  Fehse, Willi: Bekämpft, geliebt, gelitten. Ernst Wiechert zum 25. Todestag. In: Der 

Literat (17). 1975, S. 178-179. 



1. Forschungsstand 97

Mit dem Nachlassen der äußeren Spannungen, die durch die Verfehltheit seiner 
Ehe, die Unstimmigkeiten in seinem Beruf als Lehrer und die Nachwirkungen des 
Grauens des Krieges sein Schaffen bestimmt hatten, ergreift ein magisches Lebens-
gefühl Raum in seinem Werke.18

Aber auch in anderen Arbeiten wird dieser Aspekt immer wieder aufgegriffen 
und mehr oder weniger ausführlich behandelt.19 Die Frage nach dem Grund, wa-
rum biographische Gesichtspunkte bei der wissenschaftlichen Beschäftigung mit 
Ernst Wiechert und seinem Werk dominieren, ist nicht schwer zu beantworten. 
Denn einererseits hat Wiechert selbst dazu beigetragen, dass er hauptsächlich der 
Jugend (auch wegen seiner Beschäftigung als Lehrer und Erzieher) durch sein 
Werk und durch sein Leben im Nationalsozialismus Orientierung bieten wollte, 
andererseits ist er gerade wegen dieser Haltung im Dritten Reich ins Zentrum der 
Ereignisse geraten. Auch nach dem Zweiten Weltkrieg hat er sich immer wieder 
in politische Angelegenheiten eingemischt, was zur Folge hatte, dass er weniger 
als Schriftsteller, viel mehr als Intellektueller und Persönlichkeit des öffentlichen 
Lebens, wahrgenommen wurde. Wohl möglich ist es jedoch auch, dass der litera-
rische Wert von Wiecherts Werken mit wenigen Ausnahmen kaum eine Einord-
nung in den Rang der Weltliteratur erreichte, was „zwangsläufig eine Verschie-
bung des Augenmerks auf das Historisch-Biographische zur Folge hat.“20 

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Werk Wiecherts beginnt 
bereits nach seinem literarischen Debüt. Deswegen kann man auch von ihrer 
regen Aufarbeitung in der Zeit des Nationalsozialismus sprechen. Es ist selbst-
verständlich, dass im Falle der meisten damals entstandenen Dissertationen und 
Aufsätze kaum vom literaturwissenschaftlichen Wert die Rede sein kann, sie kön-
nen lediglich als Zeitdokumente verstanden werden, die die Rezeption seiner 
Werke im historischen Kontext einordnen lassen. Diese Arbeiten untersuchen 
hauptsächlich ideologische Züge seines Schaffens, um ihn als Schriftsteller in 

18  Pachl, Gertrude: Ernst Wiechert. Ein Dichter der Krise. Wien 1952, S. 115-116. 
19  Vgl. Albrecht, Brigitte: Landschaft- und Naturgefühl bei Ernst Wiechert. Wien 

1959, S. 32: „Wiechert hat sich mit diesen Werken – durch das Kriegserlebnis bedingt 
– im Dämonischen erschöpft.“; Sommer, Herbert Wilhelm: Das Verhältnis zwischen Gott 
und Mensch im Romanwerk Ernst Wiecherts. Minneapolis 1963, S. 86: „Die Frage der 
Theodizee entsteht für Wiechert in der Konfrontation mit persönlichen Lebenswirren.“ 
u. Kirshner, Sumner: Nature-Mysticism in the Whiting of Ernst Wiechert. Boston 1963, 
S. 83: „Ernst Wiechert was most prone to tread the mystical path at those times in his life, 
when he felt the greatest need to insulate himself from the barbarism, inhumanity and 
callousness oft he outside world.“

20  Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts. Inaugural-Dis-
sertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-
Universität zu München. München 1987, S. 23. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...98

den Dienst der nationalsozialistischen Ideologie zu stellen. Eine detaillierte Stu-
die über die Rezeptionsgeschichte Wiecherts in der NS-Zeit liefert der Aufsatz 
von Hildegard Chattelier.21 Darin wird eine ansteigende „Enttäuschung“ über 
Ernst Wiechert und sein Schaffen nachgezeichnet und darüber hinaus auch eine 
ansteigende Distanz des Schriftstellers zum Nationalsozialismus sowie der NS-
Stellen zum Autor. Die Einordnung Wiecherts in die Blut-und-Boden-Literatur, 
die auf Grund der Ausrichtung seiner ersten Romane erfolgte, wird durch immer 
sichtbarere Skepsis korrigiert und erweist sich als immer tiefer ausgeprägte Li-
teraturkritik seiner Werke und regimekritische Haltung eines konservativen 
Schriftstellers. 

Besonders deutlich tritt dies in den Aufsätzen von Helmut Laugenbacher aus 
dem Jahr 1933 und von Harald Eschenburg aus dem Jahre 1938 auf:

Die Bücher Ernst Wiecherts sind reich an Ansätzen zu einer echten künstlerischen 
Gestaltung bodenständigen, landschaftsgebundenen Lebens, sie verraten außer-
dem einen Künstler, der über hohe Fähigkeiten verfügt. Aber Ernst Wiechert ist 
über diese Ansätze nicht hinausgekommen, denn ihm ist eine Lebenshaltung zum 
Verhängnis geworden, die ihn dazu gebracht hat, tiefer und tiefer in den Schacht des 
persönlichen Icherlebens hinunterzusinken und dieses Icherleben als Maßstab für 
seine Weltschau übertrieben wichtig zu nehmen.22

Ähnlich urteilt auch Harald Eschenburg:

Die Wortgewalt des lutherischen Bibeldeutsch, der klare Fluß goethescher Prosa 
[…] kommen bei Wiechert zu vollendeter Harmonie. Statt aber dieses Vermögen 
für den großen deutschen Kampf einzusetzen, behält er es zur Selbstverteidigung 
gegen Windmühlenflügel ein und wandelt Worte der Evanglisten und Apostel, die 
einem Höheren galten, auf sich ab.23

In zwei weiteren Rezensionen, einer von H. K. Krüger aus dem Jahre 1943 und 
einer von Joseph Peters aus dem Jahre 1940, ist bereits die Rede vom Bruch zwi-
schen dem Dichter und der NS-Bewegung. Die Ablehnung seines Schaffens wird 
besonders am Beispiel des Romans Das einfache Leben sichtbar. Seine Helden 
werden als dekadent bezeichnet, Wiechert selbst wird Defaitismus vorgeworfen, 
ein übertriebener Hang zum Individualismus; dies unterliegt scharfer Kritik:

21  Chatellier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutsche Zeitschriftenpresse 
(1933-1945). Ein Beitrag zur nationalsozialistischen Literatur- und Pressepolitik. In: 
Recherches germaniques (3). Straßburg 1973, S. 153-195. 

22  Langenbucher, Hellmuth: Ernst Wiechert. In: Volkhafte Dichtung der Zeit. Berlin 
1940, S. 309-313, hier S. 309. 

23  Eschenburg, Harald: Die Jugend und der Dichter Ernst Wiechert. In: Buchhändler 
im neuen Reich 3 (5). 1938, S. 61-63, hier S. 62-63. 



1. Forschungsstand 99

Seine Schwäche, nie über das eigene Ich hinaus zu einer wirklich überragenden 
Gestalt zu kommen, bestimmt auch Wiecherts Weltbild und seine religiöse Ver-
ankerung.24

Krass mischen sich pantheistische Ansichten, christliche Symbolik, Elemente der 
nordisch-germanischen Mythologie und gedankliche Ansätze, die in die Richtung 
unseres völkischen Denkens weisen. Aber zu keinem dieser Weltbilder steht Wiechert 
ernsthaft, niergendwo fällt eine Entscheidung, nirgend treffen wir auf eine verbindli-
che Überzeugung. […] Die Prüfung des Gesamtwerks führt zu dem Ergebnis, daß 
die deutsche Volksbücherei die […] Wiechert-Mode nicht mitmachen kann.25 

In den Jahren zwischen 1933 und 1945 gab es aber auch eine Reihe von Disser-
tationen und Aufsätzen, deren Autoren versuchten, das Schaffen Wiecherts um-
gekehrt zu deuten, d. h. aus seinen Novellen und Romanen ideologiekonforme 
Inhalte herauszulesen und Wiechert als regimetreuen Schriftsteller zu definie-
ren. Meistens geschah dies durch Betonung des ‚Volkstums‘ bzw. ‚Deutschtums‘ 
oder durch das Zurückgreifen auf germanische Ideale, denen manche frühen 
Werke Wiecherts besonders nahe zu stehen scheinen.26 

Diese Arbeiten beschäftigen sich mit den Werken Wiecherts unter ideologi-
schen Vorzeichen, hauptsächlich mit dem Ziel, das nationalsozialistische Gedan-
kengut darin aufzuzeigen. So schreibt Hans Cramer bereits 1934:

Der neuen Zeit verwandt aber ist, was als gesund und lebenskräftig aus Wiecherts 
Werk entgegentrat. Aus der Hegemonie der Seele ersteht lebensvolles Naturgefühl, 
Bindung an Blut und Boden, Heimat und Volk, aus ihr wachsen die Ideale der Ge-
meinschaft, blüht Heroismus.27 

In der Analyse des Romans Der Totenwolf stellt er fest, dass „Ideen und Anschau-
ungen in Wiecherts Werk niedergelegt sind, die wir heute unter dem Kennwort 
‚Nationalsozialismus‘ begreifen.“28 Er ergänzt jedoch, dass Wiechert die Rassen-
frage nicht berücksichtigt hat, was seines Erachtens darauf hindeutet, dass er da-
mals den Nationalsozialismus so wenig kannte wie die meisten Deutschen. 

24  Krüger, H. K.: Ernst Wiechert. Verfall einer dichterischen Sendung. In: Der 
Buchhändler im neuen Reich 8 (3). 1943, S. 35-42, hier S. 38. 

25  Peters, Joseph: Das Werk Ernst Wiecherts. In: Die Bücherei 7 (1/2). 1940, S. 1-28, 
hier S. 7 u. 28. 

26  Vgl. vor allem Kapitel 3: Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-
1932): „Bürde und Prüfung“: Der Wald (1922) und Der Totenwolf (1924) – im Umkreis 
der Konservativen Revolution. 

27  Cramer, Hans: Das zeitgenössische Romanwerk Ernst Wiecherts. Münster 1934, 
S. 78-79. 

28  Ebd., S. 27.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...100

Eine ähnlich formulierte These stellt Wolfgang Schöningh vor: „Die Majorin 
will das Muttertum der deutschen Frau ehren.“29 Ein einziger Satz, der aber so 
peinlich und unwissenschaftlich klingt und sich in seiner Bedeutung in die natio-
nalsozialistische Ideologie der Glorofizierung des Muttertums einfügt. 

Alfons Hoffmann schreibt in seiner Besprechung einer Aufführung vom 
Spiel vom deutschen Bettelmann im Jahre 1935 über eine „Werbung für den deut-
schen Geist.“30

Irmgard Utz’ gesamte Dissertation ist durchdrungen von ideologischen An-
sätzen und Interpretationsversuchen, abgesehen von der literaturwissenschaftli-
chen Werkstatt, die komplett missachtet wurde: es fehlen jegliche Seitenangaben 
bei Zitaten, es wird nicht mal auf Zeitschriftenaufsätze hingewiesen. In Bezug auf 
den Roman Der Totenwolf konstatiert Utz: „Dieses Buch bringt den Höhepunkt 
des germanischen Gedankens als Erlöseridee für das deutsche Volk.“31

Auch direkt nach dem Zweiten Weltkrieg hat man sich mit ideologiekon-
formen Inhalten bei Wiechert auseinandergesetzt. Als Paradebeispiel für eine 
zweideutige Wahrnehmung der Person Ernst Wiecherts, aber vor allem seines 
Werkes, gilt der Aufsatz von C. Morek, der für Wiechert kritischen Teil der wis-
senschaftlichen Debatte als repräsentativ verstanden werden könnte:

An der Zweigesichtigkeit des Dichters ändert sich damit nichts, und nichts an un-
serem Mißtrauen ihm gegenüber. In Wiechert sehen wir einen typischen Vertreter 
jenes literarischen Preußentums, das den Versuch unternahm, die politische Vor-
herrschaft Preußens zu ergänzen durch eine geistige Durchdringung der deutschen 
Seele, und der abendländischen Form der Humanität eine mehr preußische Prä-
gung zu geben, sie zurechtzubiegen nach machtpolitischen Bedürfnissen. Verheh-
len wir es uns nicht, daß Ernst Wiechert oft eine Sprache spricht, die nicht die un-
sere ist, daß er oft Seelenregungen offenbart, die uns fremd anmuten, und daß oft 
sein selbstvoller Predigerton und sein Hang zum Mystizismus uns als die Merkmale 
einer nebelhaften Geistigkeit erscheinen.32 

Die Auseinandersetzung mit Ernst Wiechert und seinem Werk hinsichtlich der 
Einstellung zum Nationalsozialismus und den völkischen Idealen hat bereits, 
wie gerade eben nachgewiesen, in den 1930er und 1940er Jahren stattgefun-

29  Schöningh, Wolfgang: Deutsche Dichter der Gegenwart. Ernst Wiechert. In: 
Hochschule und Ausland 12 (11). 1934, S. 33-37, hier S. 36. 

30  Hoffmann, Alfons: Ernst Wiecherts Spiel vom deutsche Bettelmann. Eine Aufführung 
des NS-Studentenbundes in Münster. In: Germania (49). Berlin 17.2.1935. 

31  Utz, Irmgard: Ernst Wiecherts Stellung in seiner Zeit und Seine Lösung durch das 
Gesetz der Erde. Untersucht anhand seiner Romane. Wien 1939, S. 56. 

32  Morek, C.: Vom „Totenwolf“ zum „Totenwald“. Ernst Wiechert zwischen den Zeiten. 
In: Colloquium (4). April 1948, S. 21-22. 



1. Forschungsstand 101

den. Dies war aber selbstverständlich eine unsachliche und unwissenschaftliche, 
durch das Regime gesteuerte Propaganda, die mit der wissenschaftlichen Aufar-
beitung wenig zu tun hatte. 

Die faktentreue Diskussion begann viel später und war fundiert erst nach der 
Herausgabe der vierbändigen Bibliographie von Guido Reiner in den 1970er und 
1980er Jahren möglich, die zahlreiche bisher unbekannte Dokumente und un-
veröffentlichte Briefe der Wissenschaft zugänglich machte. Guido Reiner lieferte 
mit der vierbändigen Bibliographie eine Grundlage für weitere intensive Ausein-
andersetzung mit der Position des Dichters im Dritten Reich. 

Der erste Band33 stellt eine Reihe von Dissertationen, Monographien, Über-
setzungen mit kurzen Buchbesprechungen zusammen und umfasst die Zeit bis 
1972. Es ist eine Übersicht über selbstständige, unselbstständige und postume 
Veröffentlichungen von und über Ernst Wiechert. In der Zusammenstellung der 
Primärliteratur sind alle Werke Wiecherts aufgelistet, versehen mit Auflagenzah-
len, dem Erscheinungsdatum, dem Verlag und Abdrucken in Zeitschriften sowie 
Buchbeprechungen. Bei den Übersetzungen wurden alle Werke aufgezählt, nach 
Sprachen geordnet, in die sie übertragen wurden. Bei der Auflistung der Mono-
graphien und Dissertationen handelt es sich um eine alphabetische Zusammen-
stellung, die um einen kurzen kritischen Kommentar ergänzt ist. 

Der zweite Band34 der Bibliographie setzt sich mit dem Leben Ernst Wiecherts 
hinsichtlich seiner Stellung zum Nationalsozialismus auseinander. Es handelt sich 
dabei um eine dokumentarische Zusammenstellung von Unterlagen aus dem Drit-
ten Reich, die bis 1972 entweder völlig unbekannt oder nur fragmentarisch ver-
öffentlicht waren. Reiner leistet damit eine akribische, mühsame Arbeit, die Ernst 
Wiechert und sein Werk nach dem Zweiten Weltkrieg tatsächlich in ein neues Licht 
hat stellen lassen und vor allem eine sachliche und faktentreue wissenschaftliche 
Aufarbeitung der Person Ernst Wiecherts und seines Werkes ermöglicht. Nach 
1945 erhielten der Schriftsteller und sein Werk eine neue Dimension, die in keinem 
Verhältnis zum Beginn seiner Karriere stand. Eine kritische Auseinandersetzung 
mit seiner Haltung vor und nach 1933 war selbst nach dem Zweiten Weltkrieg nicht 
möglich und vielleicht auch gar nicht angestrebt. Einerseits wurde Wiechert fast 
automatisch direkt in den ersten Nachkriegsjahren als die Stimme eines anderen 
Deutschland gefeiert, doch waren – auf Grund zahlreicher Missverständnisse und 
vor allem seiner Emigration in die Schweiz – an die Stelle eines regen Interesses 
an seiner Person und seinem Werk und der zweiten Erfolgswelle, Ablehnung, pau-

33  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 1: Werke, Übersetzungen, 
Monographien und Dissertationen mit kritisch-analytischen Kurzbesprechungen. Paris 1972.  

34  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 2: Ernst Wiechert im Dritten 
Reich. Eine Dokumentation. Mit einem Verzeichnis der EW-Manuskripte im Haus Königsberg. 
Paris 1974.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...102

schaule Urteile und unwissenschaftliche Diskussion getreten. Andererseits waren 
Archivbestände der NS-Dienststellen durch den Krieg, Auslagerung und Vernich-
tung und später durch den Zugriff der Allierten zu einem unübersehbaren Rätsel 
geworden. Vieles ist verloren gegangen, vieles kursierte nur als Gerüchte, es gab 
keine Dokumente, auf die man sich beziehen konnte. Was vom Krieg verschont 
blieb, war weit verstreut und zum größten Teil in fremder Hand. Die Zusammen-
stellung von Fakten in Bezug auf Leben Wiecherts war nicht einfach, auch deswe-
gen, weil die Erberechte nach dem Tod Wiecherts bei seiner Frau Lilje blieben, die 
den Nachlass allein verwaltete und manches von den Dokumenten an die Vereh-
rer Wiecherts entweder verschenkte oder wegen Geldmangels verkaufte. Die von 
Reiner gelieferte Dokumentation ist eine gewaltige Arbeit, welche bis 1972 der 
Wissenschaft bekannte Unterlagen in einer Bibliographie zusammenschließt. Das 
Problematische hieran ist, dass in dieser Abhandlung lediglich Dokumente zusa-
mengestellt werden, zwar mit einem ausführlichen Kommentar, doch der Bezug 
zu Wiecherts Werken fehlt. Es ist eine biographische Hochleistung, die leider der 
literaturwissenschaftlichen Analyse von Wiecherts Werken ermangelt. 

Der dritte Band35  der Bibliographie stellt eine Aktualisierung der im ersten 
Band veröffentlichten Angaben zu Monographien, Dissertationen und Überset-
zungen dar. Es ist darüber hinaus eine Zusammenstellung von Buchbesprechungen 
und Zeitschriftenartikeln, die zwischen 1922 und 1975 veröffentlicht wurden. 

Der vierte Band36 der Bibliographie ist eine Zusammenstellung der Zeit-
schriften- und Zeitungsartikel sowie Buchbesprechungen mit Verfasserverzeich-
nis und kritisch-analytischen Angaben. Ergänzt wird der Band um eine Zeittafel 
der unveröffentlichten Briefe Ernst Wiecherts.37 

Die gesamte Bibliographie Reiners ist eine umfassende Studie, die in den 
1970er und am Anfang der 1980er Jahre den aktuellen Stand der bibliogra-
phischen Forschungen über Ernst Wiechert darstellte, jedoch keinen literatur-
wissenschaftlichen Charakter besaß. Historisch und biographisch gesehen, ist 

35  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 3: Ernst Wiechert im Urteil sei-
ner Zeit. Literaturkritische Pressestimmen (1922-1975). Mit Nachtrag und Berichtigungen 
zur Ernst-Wiechert-Bibliographie.  Paris 1976.

36  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 4: Ernst Wiechert im Wandel 
der Zeiten, literaturkritische Beiträge 1920-1980. Paris 1982. 

37  Der 93-jährige Guido Reiner, der Gründer der Internationalen Ernst-Wiechert-
Gesellschaft und ihr erster Vorsitzender, hat im August 2017 das gesamte Forschungs-
material, das er über Jahrzehnte aufgesammelt hat, an die IEWG übergeben. Da die Ge-
sellschaft ihren Sitz in Zwiefalten im Haus der Hedwig-Butz-Metzger-Stiftung hat, wo 
nunmehr auch das Ernst-Wiechert-Archiv eingerichtet wurde, sollten die Unterlagen 
dort archiviert, katalogisiert und den Forschern zugänglich gemacht werden. Die über-
gebenen Unterlagen werden sicherlich neue Forschungsperspektiven erschließen und 
Ernst Wiechert und sein Schaffen im neuen Licht erscheinen lassen. 



1. Forschungsstand 103

das die umfangreichste und wichtigste Position in der Sekundärliteratur, die 
zu literaturwissenschaftlichen und historisch-kritischen Studien über die Per-
son Ernst Wiechert und sein Schaffen angeregt hat. Sie bildet – trotz aller Un-
zulänglichkeiten – noch immer die wichtigste Grundlage für weiterführende, 
auch literaturwissenschaftliche Untersuchungen, denen sich die nachfolgenden 
Studien von Hildegard Chattelier,38 Jörg Hattwig,39 Wolfgang Brekle,40 Leonore 
Krenzlin,41 Klaus Thoenelt,42 Ferdinand van Ingen,43 Walter Delabar,44 Anette 
Schmollinger,45 Franz H. Schrage,46 Manfred Franke,47 Hans-Martin Pleßke48 und 

38  Chattelier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutschen Zeitschriftenpresse 
1933-1945. Ein Beitrag zur nationalsozialistischen Literatur- und Pressepolitik. In: Recher-
ches Germaniques 3. 1973, S. 153-195. 

39  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts. Geschichtsdenken, Selbst-
verständnis und literarische Praxis. Frankfurt/M./Bern/New York 1984.

40  Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 in 
Deutschland. Berlin/Weimar 1985.

41  Krenzlin, Leonore: Suche nach einer veränderten Lebenshaltung. Ernst Wiechert: 
„Das einfache Leben“. In:  Bock, Sigrid; Hahn, Manfred (Hrsg.): Erfahrung Nazideutsch-
land. Romane in Deutschland 1933-1945. Berlin/Weimar 1987, S. 384-411 u. Krenzlin, 
Leonore: Erziehung hinter Stacheldraht. Wert und Dilemma von Ernst Wiecherts konserva-
tiver Opposition. In: Ehrlich, Lothar; John, Jürgen; Ulricht, Justus H. (Hrsg.): Das Drit-
te Weimar. Klassik und Kultur im Nationalsozialismus. Weimar/Wien 1999, S. 149-161 
u. Krenzlin, Leonore: Zwischen allen Stühlen. Ernst Wiechert in der politischen Öffentlich-
keit 1933 bis 1947. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden 
Dingen. Über Ernst Wiechert und sein Werk. Frankfurt/M. 2002, S. 21-41.

42  Thoenelt, Klaus: Innere Emigration: Fiktion oder Wirklichkeit? Literarische Tradi-
tion und Nationalismus in den Werken Ernst Wiecherts, Hans Carossas und Hans Falladas 
(1933-1945). In: Thunecke, Jörg (Hrsg.): Leid der Worte. Panorama des literarischen Na-
tionalsozialismus. Bonn 1987, S. 300-320.

43  Ingen, van Ferdinand: Zwischen „Totenwolf“ und „Totenwald“. Ernst Wiechert und 
die völkische Literatur. In: Onderdelinden, Sjaak (Hrsg.): Interbellum und Exil. Festschrift 
für Hans Würzner. Amsterdam 1991, S. 140-161. 

44  Delabar, Walter: Zu den Verhaltenskonzepten in den Romanen Ernst Wiecherts. 
In: Caemmerer, Christiane; Delabar, Walter (Hrsg.): Dichtung im Dritten Reich? Zur 
Literatur in Deutschland 1933-1945. Opladen 1996, S. 135-150. 

45  Schmollinger, Anette: Intra muros et extra: Deutsche Literatur im Exil und in der 
inneren Emigration: ein exemplarischer Vergleich. Heildeberg 1999.

46  Schrage, Franz H.: Weimar-Buchenwald. Spuren nationalsozialistischer Vernich-
tungsgewalt in Werken von Ernst Wiechert, Eugen Kogon, Jorgen Semprun. Düsseldorf 1999.

47  Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert als politischer 
Redner und Autor. Köln 2003.

48  Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens” in Ernst Wiecherts frühen Roma-
nen. In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Beiträge über 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...104

John Klapper49 gewidmet haben. Bis heute ist jedoch zu bedauern, dass es keine 
Biographie Ernst Wiecherts gibt, die als repräsentativ gelten könnte. Es ist auch 
keine literaturwissenschaftliche Monographie mehr erschienen, denn die mei-
sten, die in den 1980er, 1990er, und 2000er Jahre herausgegeben wurden, sind 
eher biographische als literaturwissenschaftliche Studien. In nur ganz wenigen 
werden literaturkritische Aspekte herangezogen, nur in wenigen Artikeln werden 
literarische Motive unterucht.  

Das Thema des „Völkischen“ in Wiecherts Werken und seine Einstellung 
zum Nationalsozialismus ist in den neueren Arbeiten zu seiner Person nicht nur 
vorhanden, sondern dominiert in der wissenschaftlichen Diskussion über Ernst 
Wiechert und sein Werk. Seit der Herausgabe der Bibliographie Reiners ist in der 
wissenschaftlichen Debatte üblich, Wiechert unter den Inneren Emigranten als 
einen derjenigen zu sehen, die öffentlich gegen das Regime protestierten. 

Eine wichtige Quelle zur Erforschung der Einstellung Wiecherts zum Na-
tionalsozialismus stellt deswegen die Studie von Hildegard Chattelier50 aus dem 
Jahre 1973 dar. Darin wurde der Versuch unternommen, über die literarische 
Zeitschriftenpresse einen Einblick in Wiecherts Bedeutung im Dritten Reich zu 
verschaffen. Aufsätze und Buchrezensionen, die in der Bibliographie Reiners un-
berücksichtigt blieben, wurden zusammengestellt und herausgegeben. Sie ver-
deutlichen die langsame Entwicklung des Autors zum Protest. Die Dokumente 
und Buchbesprechungen machen deutlich, welche Argumente für und gegen 
Wiechert vorgebracht werden, welche Bücher besonders geschätzt, welche hin-
gegen kritisiert und übergangen werden. Sie zeigen darüber hinaus, in welchen 
Jahren man sich besonders intensiv mit dem Werk Wiecherts beschäftigte. In die 
Untersuchung wurden die Tageszeitungen nicht mit einbezogen. Chattelier be-
zieht sich bei den Zeitungsausschnitten auf die von Reiner in seiner Bibliographie 
veröffentlichten Textstellen. Trotz eines Umfangs von nur 40 Seiten stellt der Bei-
trag von Chattelier eine wichtige Studie über die Buchbesprechungsanalyse dar, 
denn sie ergänzt das Gesamtbild Wiecherts im Dritten Reich. Die Analyse wurde 
in zwei größeren Abschnitten dargestellt. Das Jahr 1938 erscheint bei der Analyse 
der Zeitschriften als wichtiger Wendepunkt. Dies ergibt sich selbstverständlich 

Ernst Wiechert und sein Werk. Frankfurt/M. 1999, S. 99-131; Pleßke, Hans-Martin: Verteidi-
ger des gefährdeten Menschentums. Über Ernst Wiechert. In: Kroll, Frank-Lothar: Deutsche Au-
toren des Ostens als Gegner und Opfer des Nationalsozialismus. Berlin 2000 u. Pleßke, Hans-
Martin: Wiechert und seine Verleger. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von 
bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert. Frankfurt/M. 2002, S. 175-197. 

49  Klapper, John: Nonconformist writing in Nazi Germany. The Literature of Inner 
Emigration. Rochester/New York 2015.

50  Chattelier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutschen Zeitschriftenpresse, 
S. 153-195.



1. Forschungsstand 105

aus der Inhaftierung Wiecherts und seinem Bruch mit dem Nationalsozialismus. 
Die in den Jahren 1933-1938 vorwiegend positiven Gutachten weichen scharfer 
Kritik und Ablehnung in der Folgezeit. Erst zu Beginn der 1940er Jahre scheint 
das Bild des Dichters nach mancherlei Schwankungen endgültig fixiert. 

Die Monographie Wolfgangs Brekles aus dem Jahre 1985 beschäftigt sich mit 
den Schriftstellern im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 in Deutschland. 
Eines der Kapitel ist Ernst Wiechert und seinem autobiographischen Bericht aus 
dem Konzentrationslager Buchenwald Der Totenwald gewidmet. Im Zusammen-
hang mit dem Bericht stellt der Autor die Umstände der ansteigenden Distanz 
Wiecherts dar, indem er auf die beiden Reden aus dem Jahre 1933 und 1935 ein-
geht, ohne sie jedoch als literarische Werke, sondern lediglich als Dokumente der 
Zeit zu analysieren. Nichtsdestotrotz ist es eine wichtige Position in der Sekun-
därliteratur, denn in einer umfangreichen Monographie zur Inneren Emigration 
erscheint „[d]er Name Wiechert […] als eine Parole des Widerstandes.“51

Eine der angesehensten Literaturwissenschaftlerinnen, die sich mit Ernst 
Wiechert und seinem Werk auseinandersetzen, ist zweifelsohne Leonore Krenz-
lin. Ihre ersten Publikationen zur Inneren Emigration und zu Ernst Wiechert 
reichen bis in die DDR. Eine ihrer wichtigsten Publikationen ist der in dem 
Sammelband Erfahrung Nazideutschland. Romane in Deutschland 1933-194552 
veröffentlichte Beitrag mit der Analyse des Romans Das einfache Leben. Krenz-
lin vertritt darin die neue Auffassung, dass in dem Roman „doch einiges mehr 
[steckt] als nur die Idee vom Rückzug aus dem öffentlichen Leben, in der es auf 
den ersten Blick aufzugehen scheint.“53 Sie lehnt die bisher vertretene Passivität 
der Autoren der Inneren Emigration ab und behauptet, 

[e]s steckt auch viel Grübelei darin über den Geschichtsverlauf der letzten zwanzig 
Jahre, in denen der Faschismus entstanden und erstarkt war, und auch eine ganze 
Portion Selbstkritik an weltanschaulichen und politischen Auffassungen, die Wie-
chert in diesem Zeitraum vertreten hatte.54

Eine logische Folge dieses Beitrags ist ein Aufsatz aus dem Jahre 1999 Erziehung 
hinter Stacheldraht in dem Sammelband Das dritte Weimar. Klassik und Kultur im 
Nationalsozialismus.55 Hierin beschäftigt sich Krenzlin damit, Wiechert als völ-
kischen Autor darzustellen, der schrittweise seine Haltung zum Nationalsozia-
lismus änderte und wie sich dies auf seine Stellung im Dritten Reich gravierend 

51  Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand, S. 135-155, hier 
S. 135. 

52  Krenzlin, Leonore: Suche nach einer veränderten Lebenshaltung, S. 384-411. 
53  Ebd., S. 386. 
54  Ebd.
55  Krenzlin, Leonore: Erziehung hinter Stacheldraht, S. 149-161. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...106

auswirkte. Dies bestätigt sie anhand von mehreren Belegen aus der Privatkorre-
spondenz und Dienstunterlagen der NS-Dienststellen. Sie konstatiert: 

Ernst Wiechert ist der einizge bekannte völkische Autor, der seine anfänglich tole-
rierende Haltung zum Nationalsozialismus tatsächlich […] korrigierte, indem er 
in öffentlichen Äußerungen und gedruckten Texten zunächst dessen Prinzip der 
Gewaltanwendug kritisierte und als Nächstes die Berechtigung der antisemitischen 
Ideologie fraglich machte.56 

Auch in dem Beitrag unterstreicht sie den Unterschied zwischen Ernst Wiechert 
und anderen Schriftstellern, die im Dritten Reich ihr Dasein trieben, indem sie 
behauptet:

Während sich die Mehrzahl der nicht-nationalsozialistischen Autoren […] nach 
1933 in der Öffentlichkeit von politischen Demonstrationshandlungen zurückhielt, 
ging Wiechert im Laufe der Jahre auf diesem Gebiet zunehmend in die Offensive. 

Damit weist sie wieder auf den Aspekt des aktiven Handelns hin und bezweifelt 
die These von der Passivität und dem Rückzug in die Innerlichkeit. 

Repräsentativ für Forschungen Krenzlins ist auch der Beitrag aus dem Jahre 
2002 Zwischen allen Stühlen. Ernst Wiechert in der politischen Öffentlichkeit 1933 
bis 1947 in dem Sammelband Von bleibenden Dingen57 in der Schriftenreihe der 
Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. Krenzlin schildert die Umstände 
nach dem Kriegsende und untersucht Ernst Wiecherts Beweggründe, die ihn 
Deutschland schließlich verlassen ließen. Abschließend analysiert sie die Situa-
tion in der ehemaligen DDR und in der Bundesrepublik in Bezug auf die Rezep-
tion von Wiecherts Werken und sein Ansehen als Widerstandsschriftsteller im 
Dritten Reich. Sie stellt verblüfft fest, dass 

das Bild Ernst Wiecherts in den folgenden Jahrzehnten einer seltsamen Spaltung 
unterworfen wurde. In der DDR achtete und tradierte man seine Haltung als Wi-
derstandskämpfer, die nach und nach zur Legende verblaßte, ohne daß seine Texte 
eine angemessene Aufmerksamkeit erfuhren. […] In der Bundesrepublik dagegen 
erschienen Wiecherts Bücher in beträchtlichen Auflagen weiter und waren schulle-
sebuchwürdig – doch wurde er dabei zu einem „Dichter der Stille“ stilisiert, dessen 
Aufsehen erregende kritische Auftritte übergangen wurden. […] Es wäre wohl an 
der Zeit, diese bequeme Spaltung des Wiechert-Bildes aufzuheben – und dem gan-
zen, unbequemen Ernst Wiechert in seiner Widersprüchlichkeit Geltung zu ver-
schaffen.58

56  Ebd., S. 155. 
57  Krenzlin, Leonore: Zwischen allen Stühlen, S. 21-41.
58  Ebd., S. 37-38. 



1. Forschungsstand 107

Was den Forschungsansatz Krenzlins mit dem der früheren Arbeiten verbindet, 
ist ein sehr ausgeprägter biographischer Blick auf Wiechert und sein Werk. In 
ihren Beiträgen konzentriert sie sich hauptsächlich auf historische Quellen, ohne 
parallel die Werkanalyse mit einzubeziehen, was sich wiederum auf die Erweite-
rung des analytischen Spektrums auswirken würde. 

Das Interesse an der Aufarbeitung der Haltung Wiecherts im Nationalso-
zialismus bestätigt auch der Beitrag von Ferdinand van Ingen,59 der behauptet, 
an Wiecherts Person und seinem Werk „wird der Widerspruch zwischen poli-
tischer Ablehnung des Regimes und einer eben dieses Regime begünstigenden 
literarischen Gesinnung manifest.“60 In seinen Ausführungen versucht der Autor 
zu belegen, dass die konservative Heimatliteratur zweifelsohne den Grund für 
die Blut-und-Boden-Literatur gelegt hat, „die ohne sie wohl eine weniger breite 
Tragfläche gehabt hätte.“61 Ingen fasst seine Überlegungen zusammen, indem er 
feststellt:

Thematisch steht Wiechert nicht selten der parteigenehmen Literatur nahe. Aus 
den Rezeptionsdokumenten erhellt, daß der zeitgenössische Leser immer wieder 
solche Anschlußstellen finden konnte. Wiechert schöpfte aus dem zeitüblichen 
Repertoire, instrumentierte es dann freilich anders und paßte es seinen eigenen 
Zielen an.62 

Besonders wertvoll in der Arbeit ist der Versuch anhand von Zeugnissen der Re-
zeption seiner Werke nachzuweisen, bis zu welchem Maße Wiechert vom geisti-
gen Klima, aber auch vom Ideengut seiner Zeit affizierbar war. 

Walter Delabar ist einer der heftigsten Kritiker Wiecherts, der die Extrempo-
sition vertritt. Er schließt sich zwar in seinem Beitrag Unheilige Einfalt. Zu den Ver-
haltenskonzepten in den Romanen Ernst Wiecherts aus dem Jahre 1996 an die Her-
angehensweise Leonore Krenzlins an, indem er ebenso dafür plädiert, dass man 
„Widersprüche und Irritationen im Werk und in der Person Ernst Wiecherts“ 
analysiert, doch er ist in seinem Urteil viel schärfer. Mit der These Delabars und 
seiner Kritik kann man heftig diskutieren, denn er behauptet, dass es zwischen 
Der Totenwolf und Das einfache Leben große Übereinstimmungen gäbe, die sich 
darin manifestierten, dass in beiden Romanen eines und dasselbe Romanmodell 
vorhanden sei, das sich auf die „Reduktion des Handlungsraumes und der Hand-
lungskriterien und Betonung des solipsistischen Individuums“63 bezöge. Sollte 

59  Ingen, van Ferdinand: Zwischen „Totenwolf“ und „Totenwald“, S. 140-161. 
60  Ebd., S. 140. 
61  Ebd., S. 156. 
62  Ebd., S. 157. 
63  Delabar, Walter: Zu den Verhaltenskonzepten in den Romanen Ernst Wiecherts, 

S. 135-150, hier S. 146. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...108

man sich dem ersten Teil der Feststellung noch anschließen können, ist ihr zwei-
ter wesentlich kontroverser. Delabar formuliert die These:

Diese auf die Gesellschaft gerichtete Aggresivität wird in den späteren Romanen 
schließlich zurückgenommen und durch eine defensive Variante des solipsistischen 
Konzeptes ersetzt. Das beginnt bereits vor Das einfache Leben, erreicht in diesem 
Roman aber seine größte Breitenwirkung und seine exemplarische Fassung. […] 
Aus der kriegerischen Tat ist die Arbeit geworden. […] Krieg und Kampf bleiben 
jedoch präsent.

Auf den ersten Blick scheint die Feststellung Delabars berechtigt und sogar über-
zeugend zu sein, doch er schließt die politische Realität aus, in der Ernst Wie-
chert sich 1938/1939 befand. Seine Interpretation des Romanmodells klingt, als 
ob Wiechert nur einzelne Elemente eines schon früher durchdachten Konzeptes 
entfernt und das Konzept als solches wieder Anwendung gefunden hätte. 

Delabar behauptet schließlich, dass Wiechert mit diesem Roman nur einen 
scheinbaren Rückzug aus der Öffentlichkeit suggeriert, während er immerhin an 
seinen früheren Idealen festhält. Dies ist nur schwer zu glauben, denn nach dem 
Aufenthalt im KZ Buchenwald ist Wiechert in der Tat ein gebrochener Mensch, 
der in der von ihm entworfenen utopischen Welt eine Möglichkeit für sich selbst, 
aber auch für seine Leser sieht, sich der realen Welt des nationalsozialistischen 
Terrors zu entziehen. Deswegen erscheint die Schlussfogerung Delabars offen-
bar ungerecht, wenn er schreibt: „Im Falle Wiecherts allerdings scheint mir eine 
Wendung zuzutreffen, die Herta Müller auf einen anderen Fall geprägt hat, daß 
man nämlich schuldig werden kann aus dem einfachen Lebens (sic!) heraus.64

In der Germanistik in der Bundesrepublik vor der Wende hat man in den 
1980er Jahren immer mehr und mehr die Herangehensweise akzeptiert, dass das 
Bild Wiecherts nicht homogen ist. Klaus Thoenelt65 attestierte dem Schriftsteller 
im Jahre 1987 noch Charakterstärke, menschliche Haltung und ein Bekenntnis 
zur „vorwiegend klassischen Weltsicht“ in der Konfrontation mit dem National-
sozialismus. Bestätigt wurde Thoenelt in seiner Feststellung durch die Arbeit von 
Ford B. Parkes-Perret, der Wiechert zu „one of the most vocal opponents inside 
the Third Reich“66 erhob. Dem Letzten wurde heftig von Bill Niven widerspro-
chen, der im Werk Wiecherts der Jahre 1933-1945 einiges sah, „that has much in 
common with National Socialism.“67 Dies behauptet auch Jörg Hattwig in seiner 

64  Ebd., S. 150. 
65  Thoenelt, Klaus: Innere Emigration: Fiktion oder Wirklichkeit, S. 300-320, hier S. 302. 
66  Parkes-Perret, Ford B.: Ernst Wiecherts dissident novella „Der weiße Büffel oder Von 

der großen Gerechtigkeit. In: Neophilologus 73. 1989, S. 560-573, hier S. 560. 
67  Niven, Bill: Ernst Wiechert and his role between 1933 and 1945. In: New German 

Studies 16. 1990/1991. Nr. 1, S. 1-20, hier S. 1. 



1. Forschungsstand 109

Dissertation, indem er feststellt, dass Wiecherts „politische Theorie und Praxis, 
ohne große ideologische Modifikationen erfahren zu müssen, mit einer faschi-
stischen Diktatur durchaus zu vereinbaren ist.“68 Und auch Ferdinand von Ingen, 
der bereits besprochen wurde, wies auf Wiecherts Nähe zum Nationalsozialismus 
hin.69 Doch die Erkenntnis, dass es in Wiecherts Schaffen Widersprüche und die 
Nähe zu völkischen Idealen und damit zum Nationalsozialismus gibt, war auch 
nichts Neues. Denn bereits Reinhold Grimm70 hat bei Wiecherts frühen Schrif-
ten auf die Nähe seiner Weltanschauung zum Mythos von Blut und Boden hin-
gewiesen und ihn zu den Antimodernen gerechnet. Das Problematische ist, dass 
diese Publikationen nur kurze wissenschaftliche Abhandlungen waren, die sich 
lediglich auf einen Aspekt aus Wiecherts Werken konzentrierten und demzufol-
ge nicht das ganze Spektrum seines Schaffens berücksichtigten. Die vorliegende 
Monographie soll diese Lücke vor allem in jener Hinsicht ergänzen. 

Einer der profiliertesten Wiechert-Forscher ist sicher Hans-Martin Pleß-
ke, der seine Arbeiten bereits in der DDR veröffentlichte. Er setzt sich in seiner 
Wiechert-Forschung mit biograhischen Aspekten auseinander und stellt somit 
die Kontinuität der bibliographischen Arbeiten Guido Reiners dar. Diesem For-
schungsansatz schließt sich die im Jahre 2003 veröffentlichte Monographie von 
Manfred Franke Jenseits der Wälder71 an. Es ist eine akribische Studie, die einige 
bisher unbekannte, bzw. unveröffentlichte Quellen auswertet und den Anspruch 
erhebt, die Legenden um Ernst Wiechert einer wissenschaftlichen Kritik zu un-
terziehen. Franke geht biographisch vor. Es handelt sich in der Monographie um 
Rekonstruktion von Vorgehen und Ereignissen, die literarische Dimension von 
Wiecherts Werken bleibt jedoch völlig unbeachtet. 

Die neueste Publikation zu Ernst Wiechert ist die Monographie von John 
Klapper zur Inneren Emigration.72 Eines der Kapitel ist Ernst Wiechert und vor 
allem seinem Roman Das einfache Leben gewidmet. Es ist eine ausgewogene und 
aktuell geltende Wertung der Haltung Wiecherts im Dritten Reich. Denn Klap-
per berücksichtigt zwar, dass die Position Wiechert im Laufe der Zeit Verände-
rungen unterlag, doch er ist in seinem Urteil nicht so niederschmetternd wie De-
labar, sondern versucht, soziale und historische Dimension zu berücksichtigen, 
was sich wiederum als objektiver erweist: 

68  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts, S. 32 und ähnlich 46. 
69  Ingen, van Ferdinand: Zwischen „Totenwolf“ und „Totenwald“. 
70  Vgl. Grimm, Reinhold: Innere Emigration als Lebensform. In: Grimm, Reinhold; 

Hermand, Jost (Hrsg.): Exil und Innere Emigration. Frankfurt/M. 1972, S. 54, 66, 68. 
71  Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert als politischer 

Redner und Autor. Köln 2003. 
72  Klapper, John: Ernst Wiechert, the Principled Conservative: From Public 

Dissent tot he „Simple Life“. In: Klapper, John: Nonconformist writing in Nazi Germany. 
The Literature of Inner Emigration. Rochester/New York 2015, S. 315-348. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...110

In view of Wiechert’s early ideological reputation and his subsequent fiction’s avoi-
dance of political reality, it is no surprise that National Socialism sought to claim him 
for ist cause. For official Nazi literary ideals seemed to accord perfectly with his clo-
seness to nature, his championing of the German peasant, the uncomplicated patrio-
tic German soldier, and the ideal oft he self-sacrificing mother, as well as with his tra-
ditional artistry and rejection of linguistic and literary experimentation. Moreover, 
concerned about the potential propaganda fallout, especially abroad, the authorities 
never saw any pressing reason to ban his books, seeking at most, after Buchenwald, 
to limit his public influence through imposed media silence or negative reviews. 
Mindful of his context, it is all to easy to gloss over and downplay, as many have, 
the courage that lay behind the public protest at the treatment of Niemöller and the 
public reading of Der weiße Büffel; both acts distinguish Wiechert from most other 
inner emigrants. It is also easy to accuse the author of Das einfache Leben of escapism 
and a fateful inwardness, yet this was a writer who by 1939 had good reason to fear 
for his life. And though his antirationalism, mysticism, inwardness, and withdrawal 
from politics could be misinterpreted as tacit complicity, Wiechert’s commitment 
to spiritual values created a shared oppositional space for very substantial numbers 
of readers of a novel that served to sustain and preserve intact a community of right-
minded individuals opposed tot he immorality oft he regime.73 

Im Zusammenhang mit der Herausgabe des Romans Das einfache Leben verweist 
Klapper auf die negative Beurteilung durch die Reichsstelle zur Förderung des 
deutschen Schrifttums, deren Stern sich 1939 bereits im Sinken befand, so dass 
sich das Propagandaministerium in der Sache durchsetzte. Die Publikation ist 
laut Klapper allerdings nicht nur auf ein Loch im Zensorennetz, sondern auch auf 
andere Faktoren, wie z.B. „political calculation“ zurückzuführen: Man wollte sich 
nach Wiecherts KZ-Aufenthalt als vergebend und verzeihend präsentieren und 
den Anschein einer angeblichen künstlerischen Freiheit wahren. 

Klapper resümiert: Wiechert war im Dritten Reich toleriert. Er war, und das 
gilt auch nach 1938, kein besonders zu fördernder, aber auch kein „unerwünsch-
ter“ Autor. Er versuchte einen ganz eigenen „oppositional space“ zu eröffnen, 
indem er einen Mittelweg zwischen Anpassung und Widerstand zu gehen ver-
suchte, der Flucht in die Innerlichkeit und den Kampf um die Bewahrung einer 
„Reinheit des Geistes“ beinhaltete: 

Like many membert of German nobility and the officer classes, he thought there 
war a middle way between conformism with and resistance to Nazism. The middle 
way lay in a flight to inwardness, to a position in which one outwardly went along 
with the regime but inwardly withdrew, distanced oneself from political events, and 
sought to preserve a purity of spirit.74 

73  Ebd., S. 341. 
74  Ebd., S. 340. 



1. Forschungsstand 111

Als allgemeine Aussage ist das wohl richtig. Dass Wiechert aber durchaus nicht 
immer, auch nicht äußerlich „along“ ging, zeigt Klapper unter der Überschrift 
„Critical Engagement with Nazi Germany“ auf den Seiten 320 und 324.75

Zusammenfassend kann man feststellen, dass bisher eine umfassende Studie 
fehlte, die sich mit der Entwicklung Wiecherts – nicht nur auf der biographischen 
Ebene, sondern zugleich auch auf der schriftstellerischen – beschäftigte. Zwar ist 
in der vorliegenden Monographie auch eine biographische Herangehensweise 
präsent, doch sie ist um literaturwissenschaftliche Analysen weitaus erweitert 
und wertet neben dieser viele bisher unbekannte und unveröffentlichte Quel-
len aus, die erst zusammen ein Gesamtbild von Wiecherts Werken in Bezug auf 
das Entwicklungspotential erschließen lassen. Der Autor verleiht hiermit seiner 
Hoffnung Ausdruck, dass die vorliegende Monographie dazu beitragen möge, 
diese Lücke in der literaturwissenschaftlichen Forschung zu schließen.

Im weiteren Verlauf des Kapitels wird auf solche Themenfelder eingegangen, die 
zwar für die vorliegende Monographie zweitrangig sind; doch scheint die Darstellung 
des aktuellen Standes der Forschung notwendig zu sein, um die Gesamtheit der bis-
her erfolgten Forschungen zu Ernst Wiechert und seinem Werk zu erfassen. 

Die literaturwissenschaftliche Diskussion konzentrierte sich bereits in den 
1930er76 Jahren auf bestimmte Motive, die bis die Gegenwart bevorzugt werden. So 
wird immer wieder die Frage nach dem Stellenwert des Religiösen in Wiecherts 
Schriften diskutiert. Die Monographien und wissenschaftlichen Dissertationen be-
schäftigen sich hauptsächlich mit dem Glaubensgehalt in seinen Romanen. Die-
se Diskussion zieht sich wie ein roter Faden durch die literaturwissenschaftlichen 
und theologischen Debatten und erreicht ihren Höhepunkt Ende der 1940er Jah-
re. Auch in diesem Kontext setzen sich die Autoren weniger mit dem literarischen 
Wert von Wiecherts Werken auseinander, sondern sie fokussieren viel mehr darauf, 
sie als Dokumente einer Glaubenshaltung zu interpretieren, was zur Folge hat, dass 
die Analysen und daraufhin die jeweiligen Stellungnahmen Wiecherts Werk entwe-
der als Verteidigung oder als schroffe Ablehnung des Glaubens auslegen. 

Herbert Felden schreibt in seinem Artikel aus dem Jahre 1947 in Bezug 
auf Die Jeromin-Kinder von „tiefer Demut auf die ewige Macht des lebendigen 
Gottes.“77 Heinrich Fries veröffentlicht 1949 eine polemische Schrift über Ernst 
Wiechert und seine Einstellung zur Religion.78 Vom theologischen Standpunkt 

75  Er geht da auf die Reden aus dem Jahre 1933 und 1935 sowie die Novelle Der 
weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit ein. 

76  Vgl. Hachmann, Joseph: Ernst Wiechert – Die Flöte des Pan. In: Die Bücherwelt. 
Zeitschrift des Borromäusvereins 28 (5). Bonn 1931, S. 333-335: „Für den katholischen 
Volksbildner ist dieses Werk Ernst Wiecherts ohne jeglichen Wert.“

77  Felden, Herbert: Die Bibel in der Anfechtung unserer Zeit. Gedanken zu den 
„Jeromin-Kindern“. In: Zeitwende 19. München 1947, S. 340-353, hier S. 353. 

78  Fries, Heinrich: Ernst Wiechert. Eine theologische Besinnung. Speyer 1949. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...112

gesehen, weist der Autor die Kritik Wiecherts an Gott, der Kirche und ihren Ver-
tretern zurück und argumentiert, aus Verzweiflung habe Wiechert Anklage gegen 
Gott erhoben. Fries macht Wiechert zum Vorwurf, das verlorene Paradies durch 
die Flucht ins utopisch einfache Leben, die Bibel durch Märchen ersetzt zu haben. 

1949 erscheint die erste Auflage der Monographie Helmut Olleschs,79 worin 
der Autor Ernst Wiechert und sein Werk von einem christlichen, streng konservati-
ven Standpunkt aus bewertet. Es ist die erste ausführliche wissenschaftliche Arbeit, 
die sich mit den religiösen Aspekten bei Wiechert auseinandersetzt. In der zweiten 
und in den weiteren Ausgaben richtet sich das Augenmerk auf den letzten Roman 
Wiecherts Missa sine nomine: „[Missa sine nomine] ist ein christliches Buch, […] 
das die ursprünglich christlichen Themen und Dinge ins allgemein Menschliche 
übersetzt.“80 So finden sich zahlreiche Passagen, die die Zitate aus Wiecherts Wer-
ken in Bezug auf Gott und den Glauben hervorheben: „Der Mensch, nicht Gott, 
steht bei ihm im Mittelpunkt der Welt, die zum ‚Ich‘ zusammenschrumpft.“81 „So 
endet alles, was Wiechert uns zu sagen hat, in einer Resignationsethik.“82

Konstatierend fügt der Autor hinzu: 

Es ist ein weiter Weg von dem Wiechert der „Treuen Begleiter“ bis zu dem der „Jahre 
und Zeiten“. Aber die Richtung dieses Weges ist trotz gelegentlicher anscheinender 
Durchbrechungen gegenteiliger Art eindeutig ein immer größerer Substanzverlust 
des Glaubens der Kindheit. Es ist der Weg in immer größeres Dunkel: Alles wird 
schwer, dunkel, melancholisch.83

In den 1950er Jahren haben sich Horst Schülke und Erich Hofacker mit dem 
Glaubensmotiv bei Wiechert beschäftigt. Schülke schreibt dazu:

Und ist nicht die Liebesgesinnung, die das Arme, Verachtete, Getretene, Verfolgte, 
Verlorene sucht, die Grundgesinnung Ernst Wiecherts, die irgendwie durch alle seine 
Bücher geht? Und sie ist nicht denkbar ohne die Wirkung Jesu in diesem Dichter.84

Hofacker argumentiert vergleichbar:

Als schönste Blüte im religiösen Sinn entfaltet sich dann im Schlußwerk der Geist 
des Neuen Testamtens.85

79  Ollesch, Helmut: Ernst Wiechert. Wuppertal 1949, 1956, 1961. 
80  Ebd., S. 103. 
81  Ebd., S. 112. 
82  Ebd., S. 117. 
83  Ebd., S. 118. 
84  Schülke, Horst: Ernst Wiecherts evangelische Frömmigkeit. In: Freies Christentum 

v. 1.5.1952, S. 62-65, hier S. 64. 
85  Hofacker, Erich: Die Bibel in Ernst Wiecherts Werken. In: Monatshefte 45 (4). 

Madison 1953, S. 214-231, hier S. 231. 



1. Forschungsstand 113

Es gibt auch viel vorschichtiger formulierte Urteile, die sich wiederum mehr auf 
die Haltung Wiecherts als auf den Inhalt seiner Romane konzentrieren.86 Ebenso 
stark ist auch die Meinung vertreten, dass Wiecherts Dichtung keine christliche 
Ethik darstelle.87 Eine extreme Position vertritt Hans-Albrecht Bischoff, indem 
er in Bezug auf Wiechert folgendes schreibt: „Das ist schlimmer und gefährlicher 
als Atheismus. Das ist die Hybris des Säkularismus.“88

Besonders wichtig ist, an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass die hier dar-
gestellten Auffassungen über Wiecherts vorhandenen bzw. fehlenden Glauben 
in den späteren Forschungsarbeiten fast automatisch übernommen werden.89 
Diese Diskussion ist bis in die aktuellen Arbeiten präsent und unterliegt keinen 
gravierenden Veränderungen, wobei die Untersuchungen erweitert werden, in-
dem Pfarrergestalten und ihre Funktion in den Romanen Wiecherts analysiert 
werden. Dies ist vor allem in den Forschungsarbeiten von Jürgen Fangmeier und 
Reinhold Ahr in den 1990er und 2000er Jahren der Fall.90 

86  Vgl. Petersen, Carol: Ernst Wiechert. In: Friedmann, Hermann; Mann, Otto 
(Hrsg.): Christliche Dichter der Gegenwart. Beiträge zur europäischen Literatur. Heidelberg 
1955, S. 321-332, hier S. 327: „Die unbeirrbare, kompromißlose Ablehnung, in der er 
dem Nationalsozialismus gegenüber verharrte, und die ihm schließlich Rede- un Ver-
öffentlichungsverbot, Konzentrationslager und dauernde politische Überwachung ein-
trug, war zweifellos die eines aufrechten Christen.“

87  Vgl. Greifenstein, Hermann: Gott auf der Anklagebank. In: Zeitwende 18. Mün-
chen 1946, S. 118-124, hier S. 124: „Aber Christus ist für ihn – und darum auch für keine 
der vielen Gestalten seines Buches [gemeint ist der Roman Die Jeromin-Kinder] nicht 
wirklich der Erlöser.“; Montesi, Gotthard: Der Fall Ernst Wiechert. In: Wort und Wahrheit 
4. 1946, S. 103-114, hier S. 113: „Der Autor ist also kein Christ.“ Ebenso ähnlich beur-
teilt Heiseler von, Bernt: Ernst Wiechert. In: Zeitwende 22. München 1950, S. 372-374, 
hier S. 373: „In der Tat gibt es keinen Grund zu Zorn und Eifer, sobald nur das allerdings 
schwer erträgliche Mißverständnis ausgeräumt ist, als sei dieser an Bibelzitaten reiche 
Dichter ein christlich Glaubender. Das ist Wiechert nicht, das war er nie, und in seinen 
letzten Schriften hat er das auch ausdrücklich zugegeben.“ 

88  Bischoff, Hans-Albrecht: „Die Totenmesse”. In: Zeitwende 19. München 1948, 
S. 662-664, hier S. 664. 

89  Ausführlich über die verschiedenen Stellungnahmen zu Wiechert hinsichtlich 
der ihm unterstellten Gläubigkeit oder Verneinung Gottes vgl. Messing, Axel Sanjose: 
Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 54-64.

90  Vgl. Fangmeier, Jürgen: Ernst Wiechert. Ein theologisches Gespräch mit dem Dich-
ter. Zürich 1976; Fangmeier, Jürgen: Ernst Wiechert – ein christlicher Dichter? In: Reiner, 
Guido; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Ernst Wiechert heute. B. 1: Schriftenreihe der Internatio-
nalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. Frankfurt/M. 1993, S. 115-140; Fangmeier, Jürgen: 
Ernst Wiechert als Seelsorger. In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch 
und Tröstung. Beiträge über Ernst Wiechert und sein Werk. Zum zehnjährigen Bestehen der 
Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft (IEWG). B. 2: Schriftenreihe der Internatio-



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...114

Innerhalb der drei zentralen Fragestellungen bei Wiechert ist außer der Got-
tesfrage, die nach der Natur und die nach dem Stil seiner Prosawerke, zumin-
dest in der ersten Phase der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit seinem 
Werk, von besonderer Relevanz. Erst später kommt noch die Frage nach dem 
Stellenwert des Politischen in seinen Schriften hinzu, was bereits am Anfang die-
ser Arbeit dargestellt wurde.

Die große Mehrheit der entstandenen Monographien, Dissertationen und 
Aufsätze beschäftigte sich mit der Landschaftsgestaltung und der Funktion 
der Natur in seinen Werken. Da allein die Anzahl der Publikationen, die sich 
mit dem Motivkreis der Natur auseinandersetzen, sehr hoch ist, wird hier nur ein 
Überblick gegeben, um die allgemeinen Darstellungstendenzen in der Sekundär-
literatur anschaulich zu machen.91

Die heilende Kraft der Natur wird bereits in der Monographie Olleschs aus 
dem Jahre 1949 hervorgehoben:

Was auch über sie dahingehen mag, diese Erde ist das Bleibende. Sie ist immer die 
gleiche, kraftspendende, ewige.92 

Der Natur wird nicht nur eine Rolle des Trostspenders, sondern zugleich auch 
die Seinsgrundlage für den Menschen beigemessen: „Nur in der engsten Bin-
dung an die Natur gibt es wahres Menschsein.“93

nalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft, Frankfurt/M. 1999, S. 63-90; Ahr, Reinhold: Ernst 
Wiechert und die Theologen. Eine fruchtbare Ambivalenz? In: Beutner, Bärbel; Pleßke, 
Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert und sein Werk. B. 3: 
Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. Frankfurt/M. 2002, 
S.  115-132. Die theologische Debatte wird um einen Aspekt erweitert, um die jüdische 
Perspektive im Schaffen Wiecherts, die jedoch stark in Zusammenhang mit dem christ-
lichen Glauben steht: Fangmeier, Jürgen: Juden bei Ernst Wiechert. In: Beutner, Bärbel; 
Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert und sein Werk. 
B. 3: Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. Frankfurt/M. 
2002, S. 133-148 u. Fangmeier, Jürgen: Keinen Keil zwischen Wiechert und die Juden. In: 
Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wie-
chert und sein Werk. B. 3: Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. 
Frankfurt/M. 2002, S. 149-154; Ahr, Reinhold: Ernst Wiechert und sein Kreuz mit Gott 
und dessen Bodenpersonal. Zu drei unterschiedlichen Beiträgen über Pfarrergestalten in Wie-
cherts Werken. In: Hensel, Joachim; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Mitteilungen, Nr. 15/2014, 
S.  41; Horkel, Wilhelm: Ernst Wiechers Pfarrergestalten. In: Hensel, Joachim; Weigelt, 
Klaus (Hrsg.): Mitteilungen, Nr. 15/2014, S. 42-45. 

91  Eine detaillierte Darstellung des Forschungsstandes zum Naturmotiv ist zu 
finden: Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 35-45. 

92  Ollesch, Helmut: Ernst Wiechert, S. 30. 
93  Ebd., S. 33. 



1. Forschungsstand 115

Wichtig ist bei Ollesch vor allem sein Hinweis auf die Ambiguität der Natur: 
„Aber diese Erde hat wie der Wald auch ein anderes Gesicht. Sie kann unheim-
lich und dunkel, sogar voll Unruhe sein.“94

Günter Johae versucht in seiner 1953 herausgegebenen Arbeit,95 Ernst 
Wiecherts Naturerfahrung unter Berücksichtigung verschiedener Entwick-
lungsstufen zu untersuchen. Er greift dabei zahlreiche Motive auf,96 um sie und 
ihre Rolle bei Wiechert zu interpretieren, doch der Versuch ihrer Deutung er-
weist sich schnell als verfehlt. Denn Johae bietet lediglich eine Anhäufung von 
Zitaten an, die – wenn überhaupt – nur nach stilistischen Gesichtspunkten in-
terpretiert werden. Selbst die Auswahl der besprochenen Motive scheint ohne 
jegliche Überzeugung getroffen zu sein. Abschließend versucht er, Wiechert 
in den geistesgeschichtlichen Kontext einzuordnen und die Bedeutung seiner 
Naturerfahrung zu bestimmen, aber selbst dabei sind die Erkenntnisse nicht 
unbedingt neu, sondern bestätigen die bereits in den 1930er und 1940er Jah-
ren formulierten Thesen.  

Als Standardwerk in der Sekundärliteratur zum Thema Natur bei Wiechert 
gehört Brigitte Albrechts Dissertation aus dem Jahre 1959.97 Besonders wertvoll 
sind in dieser Arbeit zwei Kapitel „Die Motive“ und „Funktionen der Landschaft“. 
Im Vergleich zu zufälliger und unbegründeter Zusammenstellung von Motiven 
bei Johae erweist sich die Typologie bei Albrecht als überzeugend und metho-
dologisch nachvollziehbar. Die aufgeführten Landschaftselemente Moor, Acker 
und Wald bestimmen die ostpreußische Landschaft, die von Wiechert in seinen 
Werken nachgezeichnet wird. Doch genauso wie bei Johae fehlt die Beantwor-
tung der Frage, welche Rolle es nun sei und warum gerade solche Motive hervor-
treten. Die wenigen Ansätze zu einer Interpretation der Motive fallen meistens 
allgemein aus und stützen sich weniger auf Textbelege denn auf den persönlichen 
Eindruck und die sehr subjektive Wahrnehmung der Autorin. Albrecht beweist, 
dass Landschaft und seelisches Geschehen der Protagonisten parallel gestaltet 
werden. Doch sie unterstellt eine von der Natur ausgehende Kausalitätskette, die 
an keiner Stelle belegt wird:

94  Ebd., S. 32. Diese Ambiguität wird in vielen späteren Arbeiten völlig verdrängt 
und außer Acht gelassen. 

95  Johae, Günter: Die Natur bei Ernst Wiechert. Motivuntersuchungen zu seiner 
Naturerfahrung und zu seiner Landschaftsdarstellung. Köln 1953. 

96  Die Natur wird als Paradies dargestellt, aus dem der Mensch vertrieben wurde. 
Die Natur gewinnt dadurch eine christlich gefärbte Deutung. Wiechert Welt und 
Religiosität werden immer unter dem Naturaspekt erklärt. In der Dissertation wird 
die literarische Entdeckung der ostpreußischen Landschaft hervorgehoben. Es werden 
solche Motive untersucht, wie: Vögel und Meer, Strom, Moor und Wald.

97  Albrecht, Brigitte: Landschaft- und Naturgefühl bei Ernst Wiechert. Wien 1959.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...116

Da die Landschaft die seelische Haltung der Menschen beeinflußt, stimmen 
bei Ernst Wiechert Landschaftsstimmung und seelisches Geschehen meist 
überein.98

Das Landschaftsmotiv wird in weiteren Arbeiten mehr oder weniger zum Thema 
der Untersuchung.99 Abschließend wird nur die Monographie von Axel Sanjose 
Messing100 kurz angesprochen. Der Autor analysiert die wichtigtsen Themen-
kreise im Schaffen Wiecherts. Was seine Studie von den früheren unterscheidet, 
ist der Verzicht auf den Einbezug biographischer Daten, welche die Wiechert-
Forschung ansonsten beherrschen. Im Kapitel über die Landschaft wurde nach-
gewiesen, dass Wiechert die Bestandteile der Landschaft sehr bewusst eingesetzt 
hat und nicht, wie in der Arbeit von Guido Reiner festgestellt, dass sie sich nur 
aus Naturmystik und „Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies“ ergeben. Wie 
bei Johae und Albrecht wurden die drei  Landschaftskomponenten Moor, Wald 
und Acker im Roman Die Majorin untersucht. Anders aber als in früheren Arbei-
ten wurden diese Motive entsprechend dem Handlungsverlauf, dessen Kern die 
seelische Wiederherstellung des Hauptprotagonisten ist, in die Romanstruktur 
einbezogen. Während das Moor auf den Zustand der Entwurzelung verweist, 
erscheint der Wald doppelgesichtig. Er bietet einerseits die Ruhe, andererseits 
enthält er feindliche Momente, die für die Genesungsdynamik der Protagonisten 
notwendig sind. Der Acker schließlich versinnbidlicht den endgültigen Verbleib 
des Protagonisten im Kreis der Gemeinschaft. Die Arbeit Messings beschäftigt 
sich darüber hinaus mit der Theodizeefrage, der Zivilisationskritik und den zwi-
schenmenschlichen Beziehungen.

98  Ebd., S. 169. 
99  Vgl. Jetter, Marianne R.: The „Island Motif “ in the prose works of Ernst Wiechert. 

Vancouver 1957; Edse, Ilsedore Maria: Das Bild der Heimat bei einigen ostpreußi-
schen Autoren seit der Jahrhundertwende. Columbus 1960; Kirshner, Sumner: Nature-
Mysticism in the writings of Ernst Wiechert. Boston 1963; In den Aufsätzen, die in der 
Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft veröffentlicht werden, 
werden einzelne Aspekte des Landschaftsmotivs aufgegriffen, ohne dass sich diese Ar-
beiten in die breitere wissenschaftliche Diskussion über das Naturmotiv bei Wiechert 
einfügen würde. Vgl. Beutner, Bärbel: „Die Welt des Schweigens“ – Ernst Wiechert und 
die Kurische Nehrung. In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und 
Tröstung. Über Ernst Wiechert. Frankfurt/M. 1990, S. 175-188; Neuwinger, Helmut: 
Ernst Wiecherts Roman „Das einfache Leben“ - eine „ländliche Idylle“? In: Pleßke, 
Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Über Ernst Wiechert. 
Frankfurt/M. 1990, S. 149-174. 

100  Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts. Inaugural-
Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig-Maximili-
ans-Universität zu München. München 1987.



1. Forschungsstand 117

Der dritte Motivkreis ist die Analyse der Schreibweise Wiecherts, wobei 
gleich am Anfang betont werden muss, dass sich nur einzelne Arbeiten damit be-
schäftigen.101 Es ist verwunderlich, warum  sich bisher keine Monographie mit 
der Rhetorik und der Argumentation im Gesamtschaffen des Schriftstellers aus-
einandersetzte. Hauptsächlich sind es zwei Dissertationen aus dem Jahre 1947 
von Annemarie Pollerbeck und Anna Linzenbach,102 die aber wegen zeitlicher 
Nähe eine kritische Distanz vermissen. In beiden ist die Tendenz sichtbar, das 
Werk Wiecherts aus einer persönlichen Bewunderung zu analysieren, was selbst-
verständich eine sachkundige und kritische Analyse unmöglich macht. Dem Le-
ser erscheinen beide Werke manchmal fast naiv; handelt es sich doch um ohne 
entsprechende Thesen und überzeugende Argumentation durchgeführte Analy-
sen, was folgende Zitate unter Beweis stellen sollen:

In Vergleichen wie ‚der Stern ist hell wie über einem Abendgebet‘ verjüngt sich die 
deutsche Sprache […] Hier liegt der Erweis für Wiecherts dichterische Qualität.103

Die Dinge sind hintergründig, die Gegenstände Symbole, oder mindestens von gro-
ßer poetischer Leuchtkraft, ihre Namen und die Namen der Personen sind Zauber-
worte.104

Bei Pollerbeck fehlt jegliche Erklärung, worin der Symbolgehalt besteht. Zudem 
mangelt es an einer überzeugenden Zusammenstellung der von Wiechert bevor-
zugten Sprachmittel. Darüber hinaus gewinnt man den Eindruck, als ob es sich 
bei der Dissertation um eine Apologetik handeln würde, viel weniger um eine 
wissenschaftlich fundierte Arbeit. Der Hauptvorwurf, wie bei vielen der in den 
1930er und 1940er Jahren geschriebenen Arbeiten, könnte lauten: mangelnde 
Distanz und unwissenschaftliche Herangehensweise an das Thema. Guido Rei-
ner beurteilt die Arbeit richtig, indem er schreibt: „Die Stilmittel erscheinen 
mehr vom Effekt her erfaßt als vom Inhalt. Das persönliche Verhältnis des Dich-
ters zur Natur und zur Gesellschaft bleibt unbeachtet.“105

Linzenbachs Dissertation ist in ihrer wissenschaftlichen Struktur und Ar-
gumentation wesentlich ausgewogener. Sie analysiert die Sprache als Ansatz für 
eine Wesensdeutung und Ausdruck einer Wesensmelodie. Sie konzentriert sich 

101  Deswegen wird im Exkurs im Kapitel 11: Ernst Wiecherts Sprache und die do-
minierenden Motive im Gesamtschaffen ein Versuch unternommen, die Sprache Wie-
cherts zu analysieren und eine Art Klassifizierung einzuführen.

102  Linzenbach, Anna: Die Sprache Ernst Wiecherts. München 1947. 
103  Pollerbeck, Annemarie: Ernst Wiechert. Eine Charakteristik seines Prosastils. 

Bonn 1947, S. 4.
104  Ebd., S. 3. 
105  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie 1916-1971. Tl. 1. Paris 1972, S. 71. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...118

auf die Bildhaftigkeit, die Namengebung, das erzählerische Element, das Auswei-
chen ins Unpersönliche und die Antithese. Sie untersucht die Wortwahl, Wieder-
holung und den Satzbau sowie Klangbild und Rhythmus. Auch in ihrer Arbeit 
sind aber verehrende Töne zu bemerken, wenn sie beispielhaft von der „große[n] 
psychologische[n] Feinheit der Linienführung“106 spricht. Was auf jeden Fall 
eine wissenschaftliche Leistung in ihrer Arbeit darstellt, ist die Auflistung von 
stilistischen Merkmalen bei Wiechert. Es werden konkrete und immer wieder 
in den Werken vorkommende Worte, wie schwer, dumpf, dunkel sowie seine Nei-
gung zu Substantivierungen hervorgehoben. Auch die Wortwiederholungen und 
Anhäufung von ‚Und-Sätzen‘ werden als Merkmale des Stils definiert. 

Eine weitere Dissertation, die sich mit der Sprache auseinandersetzt, wur-
de von Jakob Lehmann verfasst.107 Sie beschränkt sich jedoch nur auf sehr allge-
meine Kommentare, die nicht die Gesamtheit des Wiechertschen Stils umfassen 
würden. Als Beispiel dafür kann folgende Passage gelten:

Des Dichters sprachliche Gestaltung speist sich aus einem intensiven Erleben, das 
die einfachsten Dinge ebenso umfängt wie die großen und schwerwiegenden. […] 
Dem entspricht in der Wortwahl die Neigung zum gehaltträchtigen und blutvoll-
lebendigen (und nicht bleichen wesenlosen) Wort. […] In synthetisch-sinnlicher 
Stellung treten die einzelnen Worte zur Ausgeglichenheit des Satzes zusammen, des-
sen Kunst der Verknüpfung jene warme Aussageweise schafft, um diese es Wiechert 
immer wieder in einem gesprochenen Stil zu tun ist. […] Den stärksten Rückhalt 
aber findet dieser erzählerische Stil in dem reichen Gefühlsgehalt. Die Irrationalität 
als besonderer Reiz der Prosa oder ihre lyrischen Schwingungen stammen einmal 
aus der Hingebung des Dichters […], zum anderen aus der Unmittelbarkeit, mit 
der sich Erlebnis und Sprache zu vermählen scheinen.108

Darüber hinaus gibt es eine Reihe von einzelnen Aufsätzen, die jedoch keine ge-
naue und zugleich sachkundige Analyse der Sprachmittel, mit denen Wiechert 
seine Wirkung erzielte, gewähren würden. Eine literatur- und sprachwissen-
schaftliche Monographie wäre in diesem Kontext sehr wünschenswert.109 

106  Linzenbach, Anna: Die Sprache Ernst Wiecherts. München 1947, S. 52. 
107  Lehmann, Jakob: Ernst Wiecherts Erzählkunst. Eine stilkritische Untersuchung 

seines epischen Werkes. Erlangen 1949. 
108  Ebd., S. 195-196. 
109  Dabei könnte man auf folgende Aufsätze und Dissertationen hindeuten: 

Jancke, Oskar: Ernst Wiecherts Sprache der Einffachheit. In: Die Literatur 39. 1939, 
S. 396-398; Fritzsching, Hubertus: Ernst Wiechert – „Missa sine nomine“. In: Fritzsching, 
Hubertus (Hrsg.): Das Weltverständnis des deutschen Gegenwartsromans im Spiegel seiner 
Erzählhaltung. 1967, S. 81-94; Parlach, Alexander: Die erste und einzige Rede deutscher 
Jugend an ihren Dichter. In: Der Ruf 2 (10). München 1947, S. 10.  



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 119

  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen
anhand der Autobiographien 

Wälder und Menschen (1936) und Jahre und Zeiten (1949) 

Kleinort (1887-1898)110

Ernst Wiechert wurde am 18. Mai 1887111 als Sohn eines Försters in Ost-
preußen geboren.112 Er ist im Forsthaus Kleinort, Gemeinde Peitschendorf, Kreis 
Sensburg aufgewachsen.113 Seine Kindheit wurde durch die enge Verbindung mit 
der Natur tief geprägt. In allen seinen Werken spielen die Natur und vor allem 
der Wald eine zentrale Rolle.114 In seinem autobiographischen Werk Wälder und 
Menschen erinnerte er sich später an seine Heimat, an der er sehr hing: 

Wenn ich in meinem Walde geblieben und ein Förster geworden wäre, wie ich mir 
leidenschaftlich gewünscht habe und woran mein verständiger Vater mich gehin-
dert hat, so würde das Bild meiner ostpreußischen Heimat sicherlich nicht den 
schmerzlichen Glanz bekommen haben, […] den es für alle Zeit bewahrt hat.115

Die Naturverbundenheit Wiecherts ist Teil seiner persönlichen Entwicklung. 
Vor diesem Hintergrund sollte man sehr vorsichtig sein, Wiechert allzu schnell 
in die Kategorie der Blut-und-Boden-Literatur einzuordnen. Denn seine Heimat 

110  Im Anhang befindet sich eine graphische Zusammenstellung von Wiecherts 
Werken und seinen Lebensstationen, die eine ordnende Funktion haben sollte. 

111  Abbildung 5: Geburtsurkunde.
112  Vgl. Wirth, Günter: Bericht, Märtyrer-Zeugnis und Hohenlied. Zum 40. Geburtstag 

Ernst Wiecherts. In: Neue Zeit (198) v. 25. August 1990, S. 13. 
113  Vgl. Fangmeier, Jürgen: Ernst Wiechert als Seelsorger. In: Pleßke, Hans-Martin; 

Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Über Ernst Wiechert. Frankfurt/M. 1990, 
S. 63-90.

114  Alle Romane, außer dem Knecht Gottes Andreas Nyland, spielen in Ostpreußen, 
und die Missa sine nomine, die ebenfalls eine Ausnahme darstellt, schildert gerade, wie 
Menschen, die ihre ostpreußische Heimat verloren haben, in einer Thüringer Moor- und 
Waldgegend eine neue Heimat finden. Aber nicht nur Romane, sondern auch zahlreiche 
autobiographische Skizzen, Betrachtungen und Geleitworte zeugen von Wiecherts Ver-
bundenheit mit seiner Heimat. Dazu gehören vor allem: Östliche Landschaft (1927); Der 
ostpreußische Wald (1929); Ostpreußische Landschaft (1930); Heimat und Welt (1932); 
Verzauberte Welt (o. J); Geleit in die Heimat (1933); Wälder und Menschen (1935); Land 
an der Memel (1935); Die Nehrung (o.J.); In der Heimat (1938). 

115  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen. In: Sämtliche Werke. B. 9, Wien/
München/Basel 1957, S. 86.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...120

hat er immer als Paradies erlebt, das er viel zu früh verloren hat. Und seine Dich-
tung ist eine Rückbesinnung darauf. Deswegen ist sein ständig in die Vergangen-
heit gerichteter Blick ein Zeichen dafür, dass er sich lebenslang nach seiner Hei-
mat sehnte, die er als Hort der Sicherheit und seiner Kindheit wahrgenommen 
hat. Darum ist auch seine dichterische Darstellung der Stadt und des Landes so 
ausdrucksvoll und so sehr kontrastierend wie bei kaum einem anderen Dichter in 
der deutschen Literatur. Wie Marianne Kopp in ihrem Artikel Rückkehr nach Ma-
suren in Ernst Wiecherts Dichtung in Masurische Storchenpost vom Juni 2007 (223) 
bemerkt, „verbrachte [Ernst Wiechert] den größten Teil seines Lebens fern von 
Masuren.“ Doch fügt sie gleich auch ergänzend hinzu: 

Durch sein ganzes Werk […] zieht sich das Heimweh, seine Romane spielen fast 
ausschließlich in Ostpreußen, und immer wieder schildert er auch Menschen, die 
in ihre Heimat Masuren zurückkehren. Die masurische Landschaft spielt eine ent-
scheidende Rolle für seine Persönlichkeit, für sein Dichtertum, seine Themen und 
Probleme. Sie ist für Ernst Wiechert der Angelpunkt seines Seins, der Maßstab 
seines Denkens und vor allem das Fluchtziel aller seiner Träume. Gepaart mit sei-
ner drastischen und oft überzogenen Zivilisationskritik, liegt in den masurischen 
Wäldern sein Paradies und die Vorstellung einer heilen, ungestörten Welt, wo der 
Mensch im Einklang mit der Natur lebt und seelisch gesunden kann.116

Ernst Wiechert gilt für viele Ostpreußen in erster Linie als Heimatdichter. Er ist 
es aber nicht. Denn Heimatdichtung ist gewissermaßen „unterliterarisch“. Viel-
mehr ist der Handlungsraum für seine Romane Ostpreußen, und das ist seine 
Erfahrungswelt. Ernst Wiecherts moralische Absicht findet sicherlich nicht über-
all Anklang. Seine Sprache mag eintönig wirken, sein Stil zu erhaben und seine 
Landschaftsbeschreibungen mögen zu üppig sein. Doch gerade manche Seiten 
über Ostpreußens Landschaft gehören wohl zu den schönsten Naturbeschrei-
bungen in der deutschen Literatur. 

Wiecherts Wurzeln zu seinem Leben und Schaffen liegen vor allem in sei-
nen frühen Kindheits- und Jugenderlebnissen mit dem riesigen ostpreußischen 
Grenzwald, aber auch mit der frommen Erziehung und Erfahrung des Glau-
bens.117 Seine äußere Erscheinung und sein Charakter tragen ausgeprägte und für 
Ostpreußen typische Züge: „Ich komme aus der ‚ostischen‘ Welt, und viele mei-
nen, das sei eine dumpfe, gebeugte Welt. Aber diese wissen nichts von der ‚magi-
schen‘ Welt, die dort noch lebt. Aus ihr ging ich in die westliche, in die der Ratio, 
und daraus erklären sich alle ‚Interferenzen‘ des Lebens und des Werkes.“118

116  Kopp, Marianne: Rückkehr nach Masuren in Ernst Wiecherts Dichtung. In: 
Masurische Storchenpost, Juni 2007, Nr. 6 (223), S. 1. 

117  Abbildung 6: Konfirmationsschein.
118  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 723. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 121

Diese Sätze, Wiecherts erstem autobiographischem Buch Wälder und Men-
schen (1935) entnommen, zeigen die Kräfte, die den Dichter geformt haben: 
Einfachheit des Lebens, Einsamkeit, Ehrfurcht vor der Schöpfung, das Bedürfnis 
nach großer innerer und äußerer Freiheit: 

Gut war es mir, barfuß meinen Lebensweg zu beginnen und die Kühe zu hüten. 
Weil ich in der Stille anfing, konnte ich dem Lauten nie ganz verfallen. Weil ich als 
Kind die Wälder schweigen und wachsen sah, konnte ich immer ein stilles Lächeln 
für das aufgeregte Treiben haben, mit dem die Menschen ihre vergänglichen Häuser 
bauten. Es war, als trüge ich andre Gesetze und Maßstäbe in mir, größere und stren-
gere. Ich konnte nie mehr ganz aus dem Kreis der Natur herausfallen, und immer 
hielt ein letztes Band mich noch am Willen der Schöpfung fest, wenn auch rings 
um mich die Menschen schon längst vergessen hatten, daß auch sie Geschöpfe und 
nicht Schöpfer waren und an ihren babylonischen Türmen bauten, als sei es ihnen 
und nur ihnen allein vorbehalten, die Achse der Welt in sich zu tragen.119

Wiechert beschreibt den Wald als eine Lebensmacht, denn „er speiste und tränk-
te mich, und er wuchs in mein Blut,  […] und ich bin ihm verfallen für Leben 
und Sterben.”120 

Aber nicht nur der Wald, sondern auch ein tiefer Glaube hat ihn von früh an 
beeinflusst: „Ich begann mit dem Wald und der Bibel, und damit werde ich wohl 
auch aufhören.“121 

Mag sich Ernst Wiechert mit seiner verlorenen Heimat erst nach Jahren aus-
einandergesetzt haben, zeichnete er doch gerade aus dieser Sehnsucht heraus seine 
Heimat, das Land seiner Kindheit.122 Dieser Bezug wurde zur Dominante seiner 
Werke, zu der Größe, die sein Schaffen ganz ergriffen hat. Er tat dies mit der Kraft 
seiner melodischen Sprache. Er schilderte Ostpreußen als eine ungebrochene Ur-
macht der Natur mit seinen großen Wäldern, seinen Weiden und Seen, dem Fri-
schen Haff und der Kurischen Nehrung. Sogar in seinem Roman Das einfache Le-
ben, den er kurz nach seiner Entlassung aus dem Konzentrationslager Buchenwald 
geschrieben hat, gab er in seiner Landschaftsschilderung von Ostpreußen ein Bild, 
als hätte es dort nie Krieg und Kampf gegeben, als wären dort nie Leid und Blutver-
gießen geschehen, als wären nie Not und Elend über dieses Land hereingebrochen, 
gewissermaßen eine utopische Welt, in die er sich selbst zurückziehen wollte.123

119  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 108-109. 
120  Ebd., S. 110. 
121  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 723. 
122  Vgl. Bułkowska, Beata: „Ich komme aus einer großen Landschaft…“ Die Einflüsse 

der ostpreußischen Landschaft auf die Werke von Ernst Wiechert. In: http://www.ernst-
wiechert.de/Ernst_Wiechert_Bibliografie/Beata_Bulkowska_Einfluesse_der_
ostpreussischen_Landschaft_auf_Ernst_Wiechert.pdf (Stand vom 3.5.2013).

123  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 150. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...122

So sind auch die Gestalten in Wiecherts Romanen und Novellen vielfach 
idealisierte, von der Zivilisation unberührte und unverdorbene Menschen, de-
ren Charakter von der Auseinandersetzung mit ihrem Land geprägt und deren 
Handlungsweisen durch den Kampf mit der Natur bestimmt werden. Da sind 
grüblerische Sonderlinge, wie der ehemalige Kapitän von Orla, der als Fischer auf 
den Masurischen Seen das einfache Leben sucht. Da sind schwerfällige, melancho-
lische, leidensselige Menschen in Der Totenwolf, die der Stimme des Blutes – im 
Sinne des Verbundenseins mit der Schöpfung – gehorchen. Da ist das Urböse 
– der Mormonenpriester in Die Magd des Jürgen Doskocil –, das Gute – der einar-
mige Hirte in Kinderkreuzzug –, da sind „Nebelmenschen und Lichtmenschen“.124

Ernst Wiechert hatte zwei Brüder: Walter und Paul.125 Außer der Mutter 
Henriette und dem Vater, Martin Emil Wiechert waren es noch zwei Dienstmäd-
chen, die sein Leben bestimmt haben. An seine Eltern und an das Haus seiner 
Kindheit erinnerte er sich:

Ich weiß, daß mein Vater ein stiller Mann ist mit mancher verschütteten Sehnsucht 
in seiner Brust. Daß meine Mutter eine schwermütige Frau war. Daß ich ein stil-
les Kind war. Ich erinnere mich meiner kleinen Oberstube im Forsthause, mit dem 
grünen Kachelofen, und des Rauschens der hohen Fichten im Garten. Ich erinnere 
mich, daß ich stundenlang lauschte, ob meine Mutter unten weine, bevor ich ein-
schlief. Ich erinnere mich an das Spiel der ersten Flöte und daß ich viel geweint 
habe. Wenn ich die Kühe hüten mußte und die Bremsen die Herde in alle Winde 
sprengten. Wenn das junge Geflügel sich verlaufen hatte und klagte.126

Seine Mutter war „von Kind an ein schwermütiger Mensch, zu Sorgen, Grü-
beln und Tränen geneigt.“127 Ein verschlossenes Wesen und eine träumerische 
Weichmütigkeit hat er von ihr geerbt, aber auch den „Sinn für Pflicht, Zucht und 
Ehre.“128 Bei seiner äußerst empfindsamen Gemütsveranlagung war wohl die 
strenge Erziehung des Vaters nicht das Richtige gewesen, wenigstens hat sie dem 
in großer Einsamkeit und Verschlossenheit heranreifenden Jungen nicht den ge-
nügenden Ausgleich verschaffen können, zumal die seelisch geschwächte, kränk-
liche, lange pflegebedürftige Mutter im Haushalt keine Stütze, im Gegenteil nur 
eine Last war: „Die tiefste Verdüsterung meines kindlichen Lebens habe ich in 

124  Wiechert, Ernst: Der Totenwolf. In: Sämtliche Werke. B. 2, Wien/München/Basel 
1957, S. 78.

125  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt. Ernst Wiechert. Dichter und 
Zeitzeuge aus Ostpreußen, Hamburg 2003, Nachdruck Dinslaken-Hiesfeld 2005, S. 9.

126  Wiechert Ernst: Heimat und Herkunft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/Mün-
chen/Basel 1957, S. 713. 

127  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 41. 
128  Ebd. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 123

jenen zahllosen und endlosen Stunden erfahren, in denen ich vor der geschlo-
ßenen Tür oder am Fenster des Schlafzimmers gelauscht habe, ob meine Mutter 
weint.“129 

Wiecherts Lebensbuch Wälder und Menschen, in dem er eingehend über sei-
ne Kinderjahre berichtet, hinterlässt den Eindruck, als wäre jede Etappe in seiner 
Entwicklung zur geistigen Reife ein neuer Sprung in einem Kristall. Er kann sich 
der schmerzlichen Erinnerung seiner Kindheit kaum erwehren, als ob aller An-
fang seines Lebens in Dunkel und Angst getaucht sei.130 Sein Mutterbild wird ihm 
getrübt, weil ein Dienstmädchen, das zwei uneheliche Kinder zur Welt gebracht 
hatte, von seiner Mutter kurz und bündig des Hauses verwiesen wird. Sein kind-
liches Gemüt ängstigt sich, weil tagtäglich ein vorübergehender Waldarbeiter 
ihm schmutzige Bemerkungen zuruft. Ein Schlächter, der, wie es üblich war, ein 
Schwein im Forsthaus absticht, bedeutet für ihn den Einbruch des Todes in den 
friedvollen Bezirk häuslicher Gemeinschaft. Die erste eigenhändige Zeichnung, 
an die er sich erinnert, soll den aufgebahrten Kaiser Wilhelm den Ersten darge-
stellt haben. 

Im Alter von sieben Jahren ist sein Bruder Paul an Scharlach gestorben. An 
seinem Totenbett spürt er zum ersten Mal eine Hemmung, auf Befehl seiner 
Mutter, Gott um Hilfe anzuflehen. Er fühlt sich wie ein Ausgestoßener, der nicht 
mehr am gemeinsamen Gebet Anteil hat.131 Bis zu seinem zwölften Lebensjahr 
wurde er von Hauslehrern unterrichtet, danach kam er auf die höhere Schule 
nach Königsberg. Der Wechsel aus der Geborgenheit seiner Heimat, in die für 
ihn ungewohnte Stadt, rief in ihm ein bleibendes Gefühl der Entfremdung her-
vor. Sein ganzes Werk ist gekennzeichnet von diesem Gegensatz zwischen Stadt, 
Zivilisation und Natur. Er selbst begründet dieses Phänomen mit seinem Wech-
sel in die Stadt Königsberg:

Vielleicht habe ich damals schon den tiefen Zwiespalt zwischen Natur und Zivili-
sation zu ahnen begonnen, und meine Liebe zum Wald, zum Tier, zur ‘großen Ord-
nung’ würde wohl niemals das Leidenschaftliche, ja das Verzehrende ihrer Kraft 
erreicht haben, wenn nicht so früh mein Paradies ein verlorenes Paradies geworden 
wäre.132

Mit Sicherheit spielt bei der negativen, ja oft feindseligen Beurteilung und Ableh-
nung der Städte und der Zivilisation die persönliche Entwicklung eine nicht zu 
unterschätzende Rolle. Allerdings muss auch festgehalten werden, dass in dieser 
Ablehnung der Zivilisation eine der weltanschaulichen Prämissen Ernst Wie-

129  Ebd. 
130  Ebd., S. 23. 
131  Ebd., S. 48. 
132  Ebd., S. 85. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...124

cherts zutage tritt. Da Ernst Wiechert Angehöriger des gebildeten Mittelstandes 
war, finden sich auch bei ihm viele der Ideologeme des Bildungsbürgertums. In 
seinem Fall ist die Abneigung gegenüber Technik, Verstädterung und Zivilisation 
darauf zurückzuführen, dass er darin die Ursachen für die Krise des Bildungs-
bürgertums gesehen hat. Sublimiert wird diese Grundeinstellung durch seine ei-
genen negativen Erfahrungen während seiner Kinder- und Jugendzeit. Seine au-
tobiographischen Aufzeichnungen versuchen weitgehend, seine Geisteshaltung 
nur aus dem eigenen Erleben heraus zu erklären. Sie müssen deshalb immer sehr 
kritisch gelesen werden. 

Königsberg und Peitschendorf (1898-1914)

Sieben Jahre lang besuchte Ernst Wiechert die Königliche Oberrealschule 
auf der Burg in Königsberg. In dieser Zeit lernte er Friedrich Tucholski (1887-
1972) kennen, mit dem er lebenslang freundschaftlich verbunden blieb, selbst als 
sich ihre Weltanschauung nach dem Ersten Weltkrieg unterschied.133 

Er erinnert sich an die Zeit in der Schule: „Bitter war das Brot der Fremde 
für mich.“134 Heimweh überkam ihn: „Vielleicht habe ich damals schon den tie-
fen Zwiespalt zwischen Natur und Zivilisation zu ahnen begonnen, und meine 
Liebe zum Wald, zum Tier, zur ‚großen Ordnung‘ würde wohl niemals das Lei-
denschaftliche, ja das Verzehrende ihrer Kraft erreicht haben, wenn nicht so früh 
mein Paradies ein verlorenes Paradies geworden wäre.“135

In der Pension lebte er mit handfesten, grobschlächtigen Gefährten zusam-
men, und einer von ihnen, „Jule“ genannt, weiht den Ankömmling auf gemeine, 
schamlose Weise in die Lebensgeheimnisse ein und reißt ihn aus dem Paradies der 
Unschuld: „Jahrzehnte hat es mich gekostet, um die Zerstörung meines Selbstge-
fühls und meines Vertrauens wieder zu heilen, die ich damals erfahren habe.“136 

In der Schulzeit hat der junge Wiechert seinen Glauben verloren. Er hat seinen 
Religionslehrer gehasst, weil er ihm Ohrfeigen gab. Im Religionsunterricht hat er 
erfahren müssen: „Der Pfarrer ist da, aber Gott ist fern. Alles ist fremd, gleichgül-
tig, unwirklich.“137 Als er am Einsegnungstag eine obligatorische Uhr als Geschenk 
erhielt, war von seinem Glauben keine Spur mehr erhalten. Erst als er ihn wieder-
gewonnen hatte, „war [es] eine andere [Gläubigkeit], als die Kirche sie verlangte.“138

133  Siehe Korrespondenzwechsel im Teil: Politische Ansichten nach dem Ernsten 
Weltkrieg. 

134  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 85. 
135  Ebd., S. 85. 
136  Ebd., S. 93. 
137  Ebd., S. 131. 
138  Ebd., S. 132. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 125

Er kam in Kontakt mit den Gedanken der Wandervogelbewegung, besuchte 
Schauspielaufführungen, interessierte sich für Musik und bildende Künste:

Und wenn es auch natürlich war, daß unsre leidenschaftlichsten Disputationen sich 
um die Wagnerschen Musikdramen drehten, so sind doch nicht diese am tiefsten 
in meine Erinnerung eingeprägt, sondern diejenigen Werke, in denen das rein Mu-
sikalische sich am tiefsten mit dem verband, was mir damals wahrscheinlich als die 
„deutsche Seele“ vorschwebte. Und es wird wohl nicht das Waldhornmotiv allein ge-
wesen sein, das am Beginn der Oberon-Ouvertüre mich am innigsten zu Weber hin-
zog, und nicht allein die Erinnerung an Tante Veronikas Gespenstergeschichten, die 
die Musik zu „Hans Heiling“ oder zum „Vampyr“ mit immer gleich süßem Schauder 
für mich erfüllte. Sondern es wird wohl so gewesen sein, daß ich hinter diesen Tönen 
bereits ahnte, daß die Musik mehr zu sagen vermag als jede andre Kunst, lange bevor 
ich von Bach oder Beethoven oder Bruckner eine Note gehört hatte.139

Schopenhauer und Nietzsche, Der alte und der neue Glaube von David Friedrich 
Strauss prägten in der Schulzeit die Weltanschauung Wiecherts.140 Als Schrift-
stellervorbilder galten ihm Nikolaus Lenau und Friedrich Hebbel, er las Werke 
der Weltliteratur und begeisterte sich für Die Welträtsel von Ernst Haeckel. Die 
Weltanschauung Wiecherts schien in seiner Pubertät ganz klar zu sein. Er setzte 
ab „den lieben Gott, Christus, die Kirche, den Kaiser, den Staat, die Eltern, die 
Lehrer, die Frauen. Es blieb nicht viel mehr übrig als ich selbst, und die Welt war 
mir damals auf eine wunderbar einfache und klare Weise eingeteilt: sie bestand 
nämlich nur aus mir und aus Idioten.“141

In jungen Jahren war er extravagant: „Ich trug einen dunkelgrün gefärbten 
Feldmantel mit einem Pelzkragen und hatte den Beinamen ‚Joachim Hans von 
Ziethen‘“, berichtet Wiechert über sich selbst in Jahre und Zeiten.142 Sein Leben 
lang war er unabhängig eingestellt: „Ich komme aus keiner ‚Schule‘, und ich ge-
höre keiner Richtung an.“143 Er handelt, wie es ihm einfällt, ohne sich darum 
zu kümmern, ob es andern gefällt. Vielen muss er als ein sehr merkwürdiger 
Mensch, unberechenbar und anspruchsvoll vorgekommen sein: „Niemand hat 
es leicht mit mir gehabt“, gesteht er, „und (meine Frau) am wenigsten. Ich war ein 
besessener Mensch mein Leben lang, trotz meinem scheinbaren Gleichmaß im 
Äußeren. Ich war fast immer in einer anderen Welt, bedrängt von Gesichten und 
Schicksalen […]“144 

139  Ebd., S. 150. 
140  Ebd., S. 182. 
141  Ebd., S. 186. 
142  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 520.
143  Ebd., S. 739. 
144  Ebd., S. 781. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...126

Aller Zwang war ihm verhasst. Der Kirche, dem Staat und allen gesellschaft-
lichen Einrichtungen stand er als Einzelgänger misstrauisch gegenüber. Nichts 
aber ging ihm über die Freude erwiderter Freundschaft und er wird nicht müde, 
alle diejenigen zu erwähnen, die er in sein Herz geschlossen hat und die ihn nicht 
vergessen haben. So heißt es in dem Gedicht, das Jahre und Zeiten beschließt: 

Ach, alles, was wir lieb einst hatten,
tritt leise nun ins Lampenlicht,
und Freunde treten aus den Schatten,
und das geliebte Angesicht.145 

Als introvertierter Charakter tritt er auf als Rufer zu Einkehr und Selbsterkennt-
nis, als mahnender und warnender Bewahrer konservativer Werte, als Prediger 
einer neuen religiösen Besinnung, als Dichter der Innerlichkeit. In der Zeit rich-
tet er ein zeitloses Ideal auf. Dem Untergang im Lärm der Großstadt stellt er ein 
idyllisches Inselleben gegenüber. Aus dem Gehäuse des Vergänglichen versucht 
er, das Ewige zu schälen. Sein Blick schrickt besorgt vor der Zukunft zurück, der 
Gegenwart entzogen, der Vergangenheit zugewandt. Er lebt mehr in der Rück-
schau als im Morgen. Er sieht in der Frau eher die Mutter als die Partnerin. Die 
Liebe, die sich vollendet, führt vom Weiblichen zum Mütterlichen zurück. So 
grüßt er seine Frau aus der Ferne: 

Du blickst, an deinen Ort gebunden, 
wie eine Mutter still mir nach …
hab’ Dank für alle guten Stunden!
Hab’ Dank, du gutes, dunkles Dach!146

1905 bestand er die Reifeprüfung.147 Diese abgeschlossene Lebensperiode fas-
ste er zusammen: „Die erste Jugend ist zu Ende, /Das Leben beginnt.“148 Und 
das Leben begann. Wiechert nahm an der Albertina-Universität in Königsberg 
ein Studium mit den Schwerpunkten Naturwissenschaften, Englisch, Erdkunde, 
Philosophie und Deutsch auf. Nach zwei Semestern trat er vorübergehend eine 
Hauslehrerstelle bei einem baltischen Gutsherrn an, dem Baron Grotthuss. Die 
Welt des Adels, die er hier zum ersten Mal erlebte, hat er in seinen Werken immer 
wieder – durchweg sehr positiv – dargestellt. Wiechert war Erzieher für drei Kin-
der und ließ sich dafür für zwei Semester an der Universität beurlauben.149 

145  Ebd., S. 799. 
146  Ebd., S. 800. 
147  Abbildung 7: Reifezeugnis.
148  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 191.
149  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 12. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 127

1907 erlitt sein Vater einen schweren Jagdunfall, bei dem er ein Bein verlor. 
Die Konsequenz war, dass er seinen Beruf als Förster nicht mehr ausüben konn-
te.150 Erst im November 1907 konnte Wiechert nach Königsberg zurückkehren, 
weil er wegen der Verletzungen seines Vaters bei der Wirtschaftsführung hatte 
helfen müssen. Daraufhin war die Familie gezwungen, die Försterei in Kleinort 
zu verlassen und sie zog nach Peitschendorf.

Dies war und blieb nicht der einzige Schicksalsschlag während Wiecherts 
Kindheit und Jugend. Sein älterer Bruder war den Anforderungen der Schule 
nicht gewachsen und lief davon.151 Wiecherts Onkel starb auf ungeklärte Weise 
durch einen Schuss ins Herz. Seine Mutter nahm sich im Juni 1912 nach schwe-
ren Depressionen das Leben: „Ich ging zum Pfarrer, und er verweigerte das 
Glockengeläut. […] Es gehörte zu den wenigen Dingen, die ich nie vergessen 
habe.“152 Alle diese einschneidenden Erlebnisse prägten und bestimmten Wie-
cherts Entwicklung, führten zu seinem oft sehr schwermütigen Stil. 

1911 legte er sein Staatsexamen ab,153 beendete das Studium,154 und 1912 
begann er den Schuldienst am Friedrichskollegium und der Königlichen Ober-
realschule in Königsberg.155 Kurze Zeit nach dem Tod seiner Mutter heiratete 
er am 2. Juli 1912 Meta Mittelstädt (1890-1929),156 eine Förstertochter aus 
Lißuhnen. Doch die Welten der beiden fügten sich nicht in die eine zusam-
men.157 

Ab Schuljahr 1913/1914 konnte Wiechert als Studienassesor in der Schule 
arbeiten, hatte ein Lehrdeputat in Höhe von 21 Wochenstunden und bezog eine 
Jahresvergütung von 2100 Reichsmark. Er fing mit der Arbeit an seinem ersten 
Buch Die Flucht an. Im Sommer 1914 besuchte er seinen Vater in Peitschendorf: 
„Er tut, als hätte ich alle Hoffnungen erfüllt, als bliebe ihm nichts mehr zu wün-
schen übrig. Ein einfacher Mann, der nichts als die Bibel liest, aber welche Zart-
heit des Herzens hinter seiner Schweigsamkeit.“158

150  Vgl. ebd., S. 10.  
151  Sein Bruder Walter brach seine akademische Laufbahn ab. 
152  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 447. 
153  Abbildung 8: Albertina-Zeugnis.
154  Abbildung 9: Gutachten vom Richteramt der Königlichen Universität zu Kö-

nigsberg.
155  Abbildung 10: Brief vom Königlichen Provinzional-Schulkollegium. Die Be-

schäftigung Wiecherts im Schulwesen dauerte bis 1933 als er sich aus dem Dienst hat 
scheiden lassen: Abbildung 11: Ausscheiden aus dem Dienst.

156  Abbildung 12: Verlobungsanzeige. 
157  Vgl. Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert als 

politischer Redner und Autor. Köln 2003, S. 20-22. 
158  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 455. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...128

Der Erste Weltkrieg (1914-1918)

Der Erste Weltkrieg, der „Tiegel der Qualen“,159 in den er „aus einem Leben 
des Geistes, der Rechtlichkeit und der Liebe hineingeworfen“160 war, erschütterte 
ihn zutiefst und brachte neue Wesenszüge in sein Werk. 

Langsam traten die Konturen des Krieges aus dem glühenden Nebel heraus. Lang-
sam wurde er zu dem, was er in Wirklichkeit für mich gewesen war: eine schwere 
Erschütterung der ganzen Existenz, eine Kette unauslöslicher Erfahrungen und Er-
lebnisse, von Leid, von Grauen, von Jammer erfüllt, aber auch leise überstrahlt von 
der Summe dessen, mit dem ich ihn überstanden hatte: mit Gehorsam, mit Güte, 
mit Menschlichkeit und mit dem großen Erbarmen, das ich für alles Leidende un-
verlierbar gewann.161

Der Erste Weltkrieg bedeutete eine schmerzliche Zäsur in Wiecherts Leben und 
Werk. Der Dichter sagt über sich, dass er ein „unsoldatischer Mensch“ war.162 Die 
Tatsache, dass er sich freiwillig meldete, zeugt davon, dass er ein tiefes Pflichtge-
fühl gegenüber dem Vaterland spürte163: 

Für mich ist es selbstverständlich, daß ich als Freiwilliger eintreten muß. Ich höre 
auf keine Beschwörungen und Tränen, ich bin überzeugt, daß ich Vaterland und 
Heimat zu retten habe. Ich bin opferwillig, indes die anderen nur an ihr kleines Le-
ben denken.164 

Wiechert meldete sich am 14. Dezember 1914 freiwillig, doch er wurde nach 
zehn Tagen entlassen, da er unter chronischer Nierenentzündung litt. Nachdem 
die Russen angegriffen hatten, änderte sich die Situation soweit, dass er im Früh-
jahr 1915 die militärische Ausbildung machte und daraufhin eingezogen wur-
de. Er verbrachte vom 1. September 1915 den Krieg als Frontkämpfer an den 
verschiedenen Frontabschnitten. Weihnachten 1915 war er an der Ostfront. Für 
Tapferkeit wurde ihm das Eiserne Kreuz II. Klasse verliehen. Danach wurde er 
nach Posen abkommandiert, um an einem Offizierslehrgang teilzunehmen. Als 
Offizier wurde er an der Westfront einmal verwundet. Das Leben in Kasernen 
und Baracken, das Aufgehen in der Masse waren ihm zuwider, und diese Abnei-

159  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 512 und Wiechert, Ernst: Der 
Totenwald. In: Sämtliche Werke. B. 9, Wien/München/Basel 1957, S. 327.

160  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 512.
161  Ebd., S. 513.
162  Ebd., S. 479. 
163  Abbildung 13: Führungszeugnis 1914.
164  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 456.



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 129

gung hatte Bestand: „Das enge Barackenleben führte zu Reibungen und zu Ent-
hüllungen der Menschlichkeit, die nicht genußvoll waren. Ich denke, dass mein 
tiefes Mißtrauen gegen das deutsche Wesen dort seine ersten und tiefsten Wur-
zeln empfangen hat.“165

Ein paar Zeilen später äußert er sich noch deutlicher und kritischer über sei-
ne Einstellung zum Krieg und zu seinem eigenen Verhalten:

Ich selbst hatte das bedrückende Gefühl, daß ich mein Leben vertat. Daß ich Dinge 
lernte, die meinem Wesen fremd waren. Ich war befähigt, sie zu lernen, wie ich che-
mische Formeln hätte lernen können, aber ich trug sie in meinem Gepäck statt in 
meinem Herzen. […] Ich war nicht besessen vom Kriege, sondern ich betrachtete 
ihn mit kritischen Augen. Man kann eine Krankheit auf sich nehmen, geduldig und 
gehorsam, aber man kann sie nicht als das Glück des Körpers betrachten. Man muß 
sich nach Gesundheit sehnen, und erst der Friede ist Gesundheit.166

Doch diese Aussagen Wiecherts sind mit Vorsicht zu betrachten, stammten sie 
doch aus den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg, und seine weitere Entwick-
lung nach dem Ersten Weltkrieg zeigt noch nicht allzu viel von dem Misstrauen 
gegenüber dem „deutschen Wesen“, wie er es definiert. Festzuhalten bleibt, dass 
der Krieg ihn so stark bewegte, dass dieses Thema in fast allen Romanen und Er-
zählungen wieder aufgegriffen wird. Sein Misstrauen und seine Zweifel am „deut-
schen Wesen“ entstehen gleichwohl erst am Ende der 1930er Jahre. 

Besonders relevant und wissenschaftlich interessant, um die Ansichten Wie-
cherts richtig einschätzen zu können, scheinen seine Aussagen über den Krieg 
und seine Aufarbeitung :

Ich habe Jahre gebraucht, um diesen Krieg in mein Leben einzufügen. Nicht sein 
Erlebnis, seine Tatsache, denn diese endeten mit meiner Heimkehr. Sondern seinen 
Sinn. Das, was die Erlebnisse überdauerte und als eine Art Testament in mir noch 
ruhte, als ich das Gewehr längst aus der Hand gelegt hatte. Das, was gleichsam ver-
siegelt in mir schlief und darauf wartete, daß ich das Siegel löste.167 

Der Dichter selbst, aber auch der naturverbundene Mensch seiner Dichtung, 
erfahren eine neue Sinn- und Lebenserfüllung durch die Aufgabe des Helfens 
und Heilens, des Mitleidens, durch die tragende Gemeinschaft und zuverlässige 
Kameradschaft in Not. Diese Erfahrungen und die erschreckenden Erlebnisse 
des Ersten Weltkrieges verarbeitete Wiechert literarisch erst Jahre später in den 
beiden Büchern Der Wald und Der Totenwolf. In seinen Erinnerungen Jahre und 

165  Ebd., S. 478.
166  Ebd., S. 479-480.
167  Ebd., S. 512. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...130

Zeiten nimmt Wiechert, wie bereits früher gezeigt, zu diesen Büchern selbst kri-
tisch Stellung: 

Es war krampfhafter als alles Bisherige, weil es meiner wahren Natur noch mehr 
zuwiderlief. Es war reicher in den Mitteln, aber es war ein finsterer Reichtum und 
es hatte die Kälte des steinernen Herzens, wie das Märchen schildert. Es war ein 
krankes Buch [Der Totenwolf], vom Fieber der Zeit durchschüttelt, und wie auf eine 
Krankheit blicke ich heute auf seine Blätter, wenn ich es in der Hand halte.168

Wiecherts Haltung zum Krieg und auch zu seinen Beschreibungen des Krieges 
haftet allerdings immer etwas Ambivalentes an. Auf der einen Seite lehnt er den 
Krieg, dessen Grausamkeiten, Unmenschlichkeit und Sinnlosigkeit ab, und die Ver-
lorenheit des Individuums in der gleichmachenden Masse der Uniformen wird an-
geprangert: „Er erkannte, dass es ein Massengesicht war, und in dieser Erkenntnis 
ging ihm unvermittelt der Sinn der Uniform auf, des Helms, des Gleichschrittes.“169

Das Charakteristische für die ersten Romane Ernst Wiecherts ist die Ab-
wehr gegen die Uniformierung, die Entäußerung und Gleichmacherei. Der Krieg 
nimmt dem Menschen die Individualität, der Mensch wird zum „Material“.170 
In dieser Situation sich als Mensch, als Individuum in der Masse zu bewahren, 
sein Menschensein zu erhalten, ist die vordringlichste Aufgabe des Einzelnen im 
Kriegsgeschehen. 

Auf der anderen Seite erscheint der Krieg als etwas Schicksalhaftes, dem 
man sich nicht entziehen kann, dem man vielmehr gehorsam folgen muss: „Her-
ren der Zeit. Wir sind ihre Diener und meistens ihre Knechte, und gehorsam fü-
gen wir uns ein in den großen Rausch, der die Erde überfällt“171; „Ich hasste den 
Krieg und hatte ihn doch auf mich zu nehmen.“172

Das Ergebnis dieses Gehorsams ist jedoch in vielen Fällen die Zerstörung der 
Person und des Lebens. Viele der Protagonisten Wiecherts sind Menschen, deren 
Dasein, deren Ideale durch den Krieg zerstört wurden und die sich nun mühsam 
wieder ihren Weg zurück ins Leben bahnen müssen.173 Diese Ambivalenz zwi-
schen Ablehnung des Krieges und gehorsamer Pflichterfüllung im Krieg findet 
sich überall im Werk Ernst Wiecherts. Das ist aber zugleich auch ein Merkmal 
der Weltanschauung der Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration und 
im Allgemeinen der Vertreter des deutschen Konservativismus. Deshalb konnte 

168  Ebd., S. 539. 
169  Wiechert, Ernst: Jedermann. In: Sämtliche Werke. B. 3, Wien/München/Basel 

1957, S. 327. 
170  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 460.
171  Ebd., S. 456.
172  Ebd., S. 482. 
173  Vgl. Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 131

die nationalsozialistische Literaturkritik durchaus – in ihrem Sinne – „positive“ 
Aspekte in Wiecherts Weltkriegsliteratur finden, indem sie Wiecherts kritische 
Aussagen zum Krieg und dessen Schrecken einfach ausblendete.174 Wiechert 
lehnte den Krieg weniger aus politischen Gründen ab, er sah in ihm vielmehr eine 
Bedrohung der natürlichen Ordnung, einen gewaltsamen Eingriff des Menschen 
in die Schöpfung Gottes. In den Novellen Flucht ins Ewige und Der brennende 
Dornbusch thematisiert er deshalb auch das Motiv des Deserteurs, der sich dem 
aufgezwungenen Schicksal zu entziehen sucht. 

Während des Krieges bekam Wiechert die druckfrischen Exemplare seines 
ersten Romans Die Flucht, den er unter dem Pseudonym Ernst Barany Bjell her-
ausgab. Das im Roman geschilderte Schulmilieu war zu kontrovers, um sich be-
reits in diesem Moment als Autor zu offenbaren. In dieser Zeit lässt sich auch eine 
innere Wandlung und Einstellung zum Krieg feststellen, die darin besteht, dass 
Wiechert sich zwar nicht mit dem Soldatentum, aber doch mit dem Offzierkorps 
identifizert:

Aber ich war kein Soldat. Ich war Offizier, aber kein Soldat, und dieses Mißver-
ständnis war der eigentliche Inhalt der beiden kommenden Jahre für mich.175

Während seines Einsatzes in Galizien arbeitete Wiechert an der Niederschrift sei-
nes zweiten Romans Die blauen Schwingen, den er aber erst 1925 herausbringen 
konnte. 

Im Krieg kam Wiecherts Sohn, Ernst-Edgar, zur Welt, der einen Tag nach 
der Geburt starb. Wiechert verweigerte sich dem Urlaub, was sich auf die Ehever-
hältnisse sehr negativ ausgewirkt hat. Der Krieg und die Trennung trugen dazu 
bei, dass Ehen zerbrachen, „und die meinige überwand den Sprung nie mehr, den 
der Krieg ihr zugefügt hatte.“176 1919 kehrte Wiechert wieder in den Schuldienst 
nach Königsberg zurück. 

Für seinen Einsatz an der Westfront wurde Wiechert mit dem Eisernen 
Kreuz I. Klasse ausgezeichnet. Zweimal verwundet (am Kopf und an der rechten 
Hand) kam er ins Lazarett von Charleville. Die Erfahrung an der Front und die 
Soldatenkameradschaft wurden für ihn zum festen Thema seiner Romane, zum 
Leitmotiv seines Schaffens bis zum Anfang der 1930er Jahre. 

Wiechert kehrte am 11.11.1918 nach Masuren zurück. Ein paar Monate spä-
ter, im Februar 1919 ist er mit seiner Frau Meta in die Königsberger Wohnung in 
der Hagenstraße 21 eingezogen. Aber bereits einige Jahre früher, am 13. Juli 1915, 
hat Wiechert an seinen Freund Tucholski in Bezug auf seine Ehe geschrieben: 

174  Vgl. Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie 1916-1971. Tl. 1. Paris 1972, S. 32. 
175  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 481-482. 
176  Ebd., S. 507. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...132

Daß nach dem Kriege die schwerste Zeit für uns kommen wird, davon bin ich fest 
überzeugt, und ob wir sie überstehen werden, das scheint mir zum mindesten sehr 
zweifelhaft.177

Königsberg (1919-1930)

Wiechert fiel es durchaus schwer, nach dem Krieg wieder in das Berufsleben 
einzusteigen. Ehe er die Stelle am Staatlichen Hufengymnasium erhielt, hatte er 
den Auftrag bekommen, Deutschunterricht für entlassene Soldaten und Offizie-
re zu geben.

Im Rahmen seiner Lehrertätigkeit in Königsberg hat Wiechert zahlreiche 
Persönlichkeiten kennen gelernt, die sich für sein weiteres Leben als bedeutungs-
voll erweisen sollten. Seine ehemaligen Schüler (Peter Heller,178 Gerhard Kamin, 
K. W. Kapp) haben über Wiechert als Lehrer berichtet.179  Unter der Leitung 
der Schule von Direktor Alfred Postelman (1880-1945) fühlte sich Wiechert in 
seiner Art als Lehrer und Erzieher unterstützt und verstanden.180 Die von ihm 
geschlossenen Bekanntschaften haben auch künftig Früchte getragen: Musikleh-
rer Hugo Hartung (1885-1963), Maler und Kunstzeichner Emil Stumpp (1886-
1941) und Zeichenlehrer Ernst Georg Handschuck (1900-1942).181 

177  Zit. nach: Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 15. 
178  Pedro H. Heller, einer seiner emigrierten Schüler aus der Königsberger Zeit, hat 

das Porträt Wiecherts gezeichnet: „Alles war ungeheuer anziehend an dieser hageren 
Gestalt, mit dem hellbraunen Haarkranz und den traurigen ‚Augen des ewigen Bundes‘, 
sein bedächtiger Schritt, die zögernden Gebärden seiner langen Hände, seine farbigen 
Halsbinden und die leise, nachdrückliche, zuweilen schneidende Stimme, die bis in die 
äußersten Winkel der Säle und der Seelen drang. Er sprach wie ein Träumender und war 
doch ganz gegenwärtig mit seinen scharfen Sinnen. Er gab sich bei Kleinen und Gro-
ßen im nämlichen ernsten und dennoch leicht sarkastischen Tone. Niemand und nichts 
schien seiner Aufmerksamkeit zu entgehen; er bewegte die Umwelt in seinem Herzen. 
Und doch konnte er niemals und nirgends mit den übrigen gemein werden.“ Heller, Pe-
dro H.: Der Lehrer und der Dichter. Eine Erinnerung. In: Ernst Wiechert und sein Werk. Eine 
Anthologie. München 1951.

179  Heller, Pedro H.: Der Lehrer und der Dichter. Eine Erinnerung. In: Ernst Wiechert und 
sein Werk. Eine Anthologie. München 1951, S. 199-205 u. Kapp, K. William: Wiechert als Er-
zieher. In: ebd., S. 48-59; Kamin, Gerhard: „… wenn man das Einfachste sucht“. In: Schlusnus, 
Walter (Hrsg.): Große Ost- und Westpreußen. München 1959, S. 200-202. Eine ausführliche 
Studie über die Wiechert-Zeit als Lehrer in Königsberg: Knuth, Alfred: Ernst Wiechert in Kö-
nigsberg/Preußen. URL: http://www.ernst-wiechert.de/Ernst_Wiechert_ Bibliografie/Alf-
red_ Knuth_Ernst_Wiechert_in_Koenigsberg.pdf. (Stand vom 22.1.2017). 

180  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 16. 
181  Ebd.



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 133

Wiecherts Erscheinung als Lehrer182 wirkte bezaubernd und sein Einfluss 
auf seine Schüler war so groß, so bezwingend, vielleicht auch so einseitig, dass 
Eltern und Kollegen leicht daran haben Anstoß nehmen können. Sie nannten 
ihn einen „Rattenfänger oder Magier.“183 In seinem Selbstporträt gesteht er je-
doch: 

Vielleicht war ich ein schlechter Lehrer, aber wohl ein geborener Erzieher. Wir wa-
ren immer in der Revolution, im Kampf gegen die alte Welt, auf der Suche nach der 
neuen. Wir lernten, uns nicht zu fürchten. Wir legten den Grund gegen die bitteren 
Jahre der Zukunft. Wir erkannten die großen Götter des Abendlandes: Wahrheit, 
Freiheit und Recht. Und schließlich auch das Letzte: die Liebe.184

Die in der Tiefe seiner Seele wurzelnde Unrast, sein sehnsüchtiges Streben nach 
dem Unerreichbaren hat die nach Idealen und noch mehr nach Führern suchen-
de Jugend sicher mit größerer Macht verlockt als die Vermittlung althergebrach-
ter Schulweisheiten. So schreibt er, in Bezug auf seine Ehekrise im Jahre 1930, als 
besorgte Eltern sich die Frage stellten, ob sie dem Lehrer ihrer Söhne noch volles 
Vertrauen schenken dürften: 

Ich habe mein Leben lang die Gefahren nicht verkannt, die von mir ausgingen. Von 
der ‚Macht des Wortes‘, die ich besaß und die zusammen mit der leisen Traurig-
keit meiner Bücher und meines Lebens ein verzauberndes Netz um viele Herzen 
spann, besonders aber um junge, enttäuschte und einsame Herzen. Und da diese 
Herzen ahnten, daß ich einer derer war, bei denen Dichtung und Leben nicht ge-
trennt waren; keiner der Literaten, bei denen das Werk als ein willkürliches Spiel 
aus dem Gehirn hervorstieg, fremd ihrem Herzen, ja oft belächelt von diesem Her-
zen; da sie sahen, daß ich lebte, was ich schrieb, und daß ich selbst in den Zeiten 
der härtesten Prüfung zu dem stand, was ich geschrieben hatte; so war es vielleicht 
nicht verwunderlich, daß sie mir wie mit geschloßenen Augen folgten, Verzauber-
te, die einen Flötenruf vernahmen und niemals bedachten, ob er sie auf eine Insel 
der Seligen oder in den Abgrund führen würden.185  

Das Privatleben geriet mit jedem Jahr in eine immer tiefere Krise, bis es Ende 
der 1920er Jahre komplett zerstört war. In einem Bruckner-Konzert sah Wiechert 
„eine Frau sitzen […], in einem schwarzen Kleid, einen Luchskragen um die 
Schulter gelegt, auf den ihr blondes Haar niederfiel, und ihr trauriges Gesicht war 

182  Mehr dazu: Beutner, Bärbel: Das Bild des Lehrers im Werk Ernst Wiecherts. In: 
Krenzlin, Leonore; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Ernst Wiechert im Gespräch. Begegnungen und 
Einblicke in sein Werk, Berlin/New York 2010, S. 239-267.

183  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 439. 
184  Wiechert, Ernst: Selbstporträt, B. 10, S. 724. 
185  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 593. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...134

mir bewegungslos zugewendet. Sie war sehr schön.“186 Es handelte sich bei der 
Unbekannten um Paula Junker (1889-1972), die mit Hans Junker, dem Direktor 
der Königsberger Handelskompanie, verheiratet war. Sie hatte bereits zwei Töch-
ter, Jutta und Annemarie. Als Meta Wiechert von der Affäre ihres Ehemannes er-
fuhr, hat sie einen misslungenen Selbstmordversuch unternommen. Die Leitung 
der Schule, an der Wiechert beschäftigt war, erreichten anonyme Schreiben und 
die Schülerschaft geriet in Aufruhr. Die von nun an von den beiden angestrebte 
Beziehung widersprach allen Regeln der damaligen Gesellschaft, Sitte, Anstand 
und erlaubter Konvention. Die Schule forderte ihn auf, seine Stelle in Königsberg 
aufzugeben und sich in die Provinz versetzen zu lassen. Da er sich weigert, dar-
auf einzugehen, ließ er sich vom Dienst beurlauben und verließ die gemeinsame 
Wohnung. 

Am 16. März 1929 hat Wiechert den Abiturienten die Abschiedsrede ge-
halten, eine der vielen Ansprachen, die er vor jungen Menschen, Schülern und 
Studenten, gehalten hat. Er hat bereits in seiner Rede angedeutet, dass er vom 
Hufengymnasium wohl gehen müsse:

Ihr könnt der Menschen Knechte werden, aber ihr könnt auch der Knechte Men-
schen werden. Iht wißt, daß es keine goldene Straße ist. […] Meine Freunde, es 
ist nicht nötig, daß es mehr Geld auf der Welt gibt, mehr D-Züge, mehr Parteien, 
Sekten, Vereine und Weltanschauungen. Aber es ist nötig, daß es etwas weniger 
Tränen auf der Welt gibt, etwas weniger Unrecht, etwas weniger Gewalt, etwas 
weniger Qualen. Wer in diesem Jahrhundert auf die Erde tritt, hat nicht dafür zu 
sorgen, daß die Gemeinschaft der Satten und Zufriedenen sich vermehre, son-
dern daß die Gemeinschaft der Ernidrigten und Beleidigten sich vermindere. 
[…] Sprecht nicht von der Überfüllung der Berufe, vom Jahrhundert der Ar-
beitslosen. Seht unsere Schulen an, unsere Universitäten, unsere Kirchen, unsere 
Gerichte, unsere Zuchthäuser, unsere Fabriken. Seht unsere Liebe an, unseren 
Haß, unser Ideal, unser Mitleid… Arbeitslos? Leute sind arbeitslos, niemals der 
Mensch.187 

In dieser Rede wird besonders deutlich, dass Wiechert nicht als Politiker 
spricht, sondern als Pädagoge und „Seelsorger“ der Jugend. Es geht ihm um 
die letzten Dinge, nicht um die vorletzten. Es geht ihm um einen unbedingten 
Anspruch. Durch den großen Bruch, den 1. Weltkrieg, ist die neue Generation 
auf das Ufer einer neuen Freiheit geschwemmt worden, in der sie sich bewäh-
ren soll, angstfrei, nicht als „der Menschen Knechte“, sondern als „der Knechte 
Menschen.“ 

186  Ebd., S. 580. 
187  Wiechert Ernst: Abschiedsrede an die Abiturienten. In: Sämtliche Werke, B. 10, 

Wien/München/Basel 1957, S. 347. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 135

Die Analogie zu Luthers Von der Freiheit eines Christenmenschen188 drängt sich 
auf. Unter diesem Blickwinkel gibt es wichtigeres als Politik und Erwerbstätigkeit, 
auch im Zeitalter der Weltwirtschaftskrise und der Massenarbeitslosigkeit. Die 
Grundlagen gelingenden Menschentums liegen wesentlich tiefer, im Reich der 
Liebe und die Jugend ist für Wiechert der Garant für die „Nachhaltigkeit“ dieser 
Fundamente. Da hört man Nietzsche, für den Wiechert zu der Zeit so begeistert 
war: „An meinen Kindern will ich es gut machen, daß ich meiner Väter Kind bin.“189

Die eheliche Krise verschärft sich, und Ernst Wiechert ahnte die kommen-
de Katastrophe. In einem Brief an seine Frau, wenige Wochen vor ihrem Tod, 
schreibt er:

Mein geliebtes Metelchen!

Ich tue Dir nun den größten Schmerz an und erzähle Dir mit der Ehrlichkeit, auf 
die Du Anspruch hast, daß ich heute mit Frau Junker einige Stunden zusammen 
gewesen bin. Ich wußte lange, daß wir uns des Schicksals bewußt sind, das uns zu-
sammengeführt hat. Und so haben wir sehr ernst und ohne Verhüllung miteinan-
der gesprochen. Ich weiß, mein Armes, wie es Dich treffen wird, und weiß, was für 
Folgerungen sich daraus für mich ergeben. Daß ich es trotzdem getan habe, obwohl 
Deine gefalteten Hände mir die ganze Zeit vor Augen standen, wird Dir zeigen, daß 
ich es tun mußte und weiter tun werde, woran ich seit Monaten nicht gezweifelt 
habe. Es hat nun keinen Sinn mehr, noch einmal in diesem Irrgarten herumzuta-
sten, weil alle Dinge unbarmherzig klar und unerbittlich sind. Wenn es irgend etwas 
auf der Welt gegeben hätte, was mich von diesem Schritt hätte abhalten können, 
so wären es Deine gefalteten Hände gewesen, Deine unendliche Güte und Zärt-
lichkeit, Dein herzzerreißendes Anklammern an mich, Deine armen, flehenden 
Augen, Deine ganz unermeßliche Liebe. Daß nicht sie einmal mich davon abhal-
ten konnten, muß Dir zeigen, wie unentrinnbar der Zwang meines Lebens ist, die 
Sehnsucht nach einer eigenen Form des Lebens, die Gewalt des Schicksals nach 
einer eigenen Form. – Kein Wort, das Du in diesen Wochen gesprochen hast, wird 
in meinem Herzen jemals vergessen werden, kein Blick Deiner gequälten Augen, 
kein Streicheln Deiner geliebten, zitternden Hände. Nichts ist auf dieser Welt, was 
diese furchtbare Last jemals von mir nehmen könnte: Das Schicksal hat Dein Herz 
an einen Unseligen gekettet. Ich fühle am besten, wie hart ich bin, und weiß doch, 
daß ich es sein muß. Ich trage jetzt einen Stein auf meinem Herzen lebenslang. Aber 

188  Von der Freyheith eines Christenmenschen (latainisch: De libertate christiana) ist 
eine der zentralen Schriften Martin Luthers. Er hat die 30 Thesen 1520 verfasst als Reak-
tion auf die gegen ihn gerichtete päpstliche Bannbulle. Luther, Martin: Von der Freiheit 
eines Christenmenschen. Gütersloh 2006; Rieger, Reinhold: Von der Freiheit eines Christen-
menschen, De libertate christiana. Tübingen 2007.

189  Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Also sprach Zarathustra. Kapitel 47: http://
gutenberg.spiegel.de/buch/-3248/ 47. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...136

wenn Du versuchst, Dir ein Leid anzutun, dann begräbst Du mich unter einem Berg 
von Steinen. Wenn ich daran denke, wie Du nach diesem Brief daliegen wirst, will 
mir das Herz zerbrechen, und ich möchte mein Leben verfluchen. Ich werde nie-
mals ein treueres und hingebenderes Herz finden als das Deine. Dein Leben war 
meinem Glück und meinem Aufstieg geweiht; keine eigenen Wünsche, nur mir al-
lein. Ein Opferleben hast Du geführt bis zum letzten und bittersten Opfer, und was 
ich geworden bin, ist von Dir nicht zu lösen.190 

Die Ehe endete mit einem zweiten Selbstmordversuch Meta Wiecherts, der dies-
mal erfolgreich war. 

Die Verbindung zwischen Ernst Wiechert und seiner Frau Meta hatte über 
20 Jahre gedauert. Wie Hans-Martin Pleßke, einer der wenigen Biographen Wie-
cherts, schreibt, war Meta 

ihrem Mann eine treue und ebenbürtige Partnerin. Das geht aus Briefen von Meta 
hervor, aber auch aus einem Zitat vom 5. Februar 1922, wo Wiechert an Tucholski 
schrieb: ‚Sie hat fast immer eine fast erschreckende Gesundheit und Untrüglichkeit 
des Urteils. Und bei meinen eigenen Werken ist sie die für mich maßgebendste In-
stanz.191

Umso erstaunlicher ist es, wenn der Autor seine Ehefrau in der autobiographi-
schen Schrift Jahre und Zeiten fast nur mit sehr kritischen Worten beschreibt: 

Die Welt, aus der meine Frau kam, war eine andere als die meinige, so ähnlich die 
äußeren Umstände waren. Es war eine im Geistigen und Sittlichen viel schärfer be-
grenzte Welt, dem Herkommen viel enger verbunden, der ‚Meinung der Leute‘ viel 
strenger unterworfen. Sie kannte nicht die schöne Freiheit eigener Gesetze, die man 
selbst aufrichtete und denen man gehorsam war. Sie war von Furcht erfüllt, sobald 
die gebahnten Wege zurückblieben. […] Sie war nicht wie Flügel, die trugen, son-
dern wie Gewichte, die sich anhängten. Man mußte nicht nur sich tragen und das 
Bedrohliche des Werkes, man mußte auch die anderen tragen, die sich fürchteten, 
und alle Furchtsamen und Toten sind schwer.192

Als Wiechert den Entschluss fasste, als Schriftsteller tätig zu sein, hat seine Frau 
ihn auf diesem Wege immer begleitet. Sie half ihm nicht nur bei den nötigen Kor-
rekturen, sondern kontaktierte die Verleger und betreute seine ersten Romane 
bis zum Erscheinen. Deswegen ist Wiecherts obige Einschätzung nur schwer 
nachvollziehbar. Denn selbst, wenn es wahr wäre, dass sich ihre Welten nicht zu-

190  Vgl. Abbildung 15: Brief Wiecherts an seine Frau Meta Wiechert, Herbst 1929, 
wenige Wochen vor ihrem Freitod und Wiecherts Umzug nach Berlin. 

191  Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 19. 
192  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 449-450. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 137

sammengefügt haben, hat Meta Wiechert in seinem privaten, ebenso wie berufli-
chen Leben eine nicht zu unterschätzende Rolle gespielt.193 

In der Zeit der Krise sind zwei wichtige Werke erschienen: der Roman Der 
Knecht Gottes Andreas Nyland, der den Übergang von der Frontkämpferliteratur 
zur schriftstellerischen Freiheit darstellte sowie die Novelle Der Hauptmann von 
Kapernaum, für den ihm Ende 1929 der Literaturpreis der europäischen Zeitschrif-
ten zuerkannt wurde. Diese Novelle ist von besonderer Bedeutung, da sie einen 
Durchbruch in der literarischen Karriere darstellte.

Berlin (1930-1933)

Die in Berlin verbrachten drei Jahre waren zwar eine vergleichsweise kurze, 
jedoch umso wichtigere Lebensstation. Wiechert wohnte im Grunewald in der 
Höhmannstraße 6 und lehrte als Studienrat am Kaiserin-Augusta-Gymnasium 
in Berlin-Charlottenburg. Er knüpfte zahlreiche Bekanntschaften und schloss 
Freundsschaften, die sich für ihn und seine schriftstellerische Tätigkeit als zu-
kunftsträchtig erweisen sollten. 

Er trat dem „Eckart“-Kreis bei, in dem sich Anfang der 1930er Jahre alles ver-
sammelte, „was abseits der Literatur und der kühlen Ironie des Tages stand.“194 
Dort lernte er Ricarda Huch kennen, „die ihren schönen Kopf wie eine Fürstin 
trug.“195 Darüber hinaus trat er der Fichte-Gesellschaft bei, in der er solche Persön-
lichkeiten wie Hans Grimm, Lersch, Winnig, Arnolt Bronnen, den Münchener 
Kreis mit Alverdes, Britting und Mechow, Frank Thiess und Dwinger kennen 
lernte.196 Er besuchte die Tafelrunde von Velhagen und Klasings Monatsheften, wo 
er u.a. dem Feuilletonchef des Berliner Tageblattes, Fred Hildenbrandt, begegne-
te.197 In Berlin traf er zum ersten Mal den Pianisten und Komponisten Wilhelm 
Kempff, mit dem ihn seither eine tiefe Freundschaft verband. 1932 wurde die 
Hörspielkantate Das Spiel vom deutschen Bettelmann im Rundfunk gesendet. Das 
Werk Wiecherts wurde von Kempff aufgegriffen, der daraus die Dramatische Kan-
tate formte, die 1937 uraufgeführt wurde.198 

Für das literarische Schaffen, aber vor allem für die finanzielle Sicherung Wie-
cherts war die Berliner Zeit entscheidend. Denn er hat in dieser Periode neue Verlags-
verbindungen aufgebaut. Seine frühere Zusammenarbeit mit Habbel & Naumann in 
Regensburg und Leipzig, die bei der Herausgabe seiner ersten Romane wichtig war, 

193  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 19.
194  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 619. 
195  Ebd. 
196  Ebd. 
197  Ebd. 
198  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 20.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...138

erwies sich jetzt als seinen Anforderungen nicht mehr gewachsen. Die Grote’sche 
Verlagsbuchhandlung war sein nächster Verlagspartner, mit dem er 15 Jahre lang ko-
operierte.199 Auf der Dichtertagung auf Schloß Osterstein zu Pfingsten 1931 lernte er 
Gustav Pezold kennen, der die vereinigten Münchener Verlage Albert Langen und 
Georg Müller übernahm. Diese Verlage sollten im Dritten Reich eine Monopolstel-
lung bei der Bücherproduktion und -verbreitung innehaben.  Diese Verlage bildeten 
mit ihrer völkisch-nationalen Literaturtradition den Gegenpol zu den vornehmlich 
von Juden geleiteten Berliner Verlagen (S. Fischer, Ullstein-Verlag). Dank des Um-
stiegs in diesen Verlag war die finanzielle Lage Wiecherts gesichert.200 

In der Berliner Zeit erzielte Wiechert einen für seine Karriere zukunftsträch-
tigen Erfolg, der ihm erlaubte, sich als einen der anerkanntesten Gegenwartsau-
toren zu etablieren. Im September 1932 wurde sein Roman Die Magd des Jürgen 
Doskocil mit dem zum ersten Mal verliehenen Volkspreis der Wilhelm-Raabe-
Stiftung ausgezeichnet. Auch zwei Sammlungen mit Novellen Der silberne Wagen 
und Die Flöte des Pan sowie sein Roman Jedermann waren erfolgreich. 

Selbst in sein Privatleben war Ruhe eingekehrt. Am 22. Dezember 1932 hat 
Ernst Wiechert Lilje Junker geheiratet, und beide durften „in die Bereiche der bür-
gerlichen Sittlichkeit heimkehren.“201 Da bei Wiechert eine Tuberkulose diagnosti-
ziert wurde, hat er sich für ein  halbes Jahr vom Dienst am Gymnasium beurlau-
ben lassen. Die Zukunft schien finanziell so gut wie gesichert, und daher konnte 
er die vorzeitige Versetzung in den Ruhestand beantragen. Pleßke fasst das zusam-
men, indem er schreibt: „[U]nd so fallen Pensionierung und Machtergreifung der  
NSDAP wohl mehr zufällig zusammen.“202 Wiechert suchte von nun an nach einer 
landschaftlich reizvollen Gegend, in der er sein neues Zuhause finden wollte. 

Ambach und Wolfratshausen (1933-1938)

Die Übersiedlung nach Oberbayern im Frühling 1933 ist nicht darauf zu-
rückzuführen, dass Wiechert sich in die Stille zurückziehen wollte, sondern sie 
erfolgte in erster Linie wegen des wachsenden Erfolges seiner schriftstellerischen 
Tätigkeit und der intensiven Arbeit an neuen Romanen. Beispielsweise wurden 

199  Der Verlagsvertrag mit der Grote’sche Verlagsbuchhandlung wurde am 
14.  Oktober 1921 abgeschlossen und umfasste die Herausgabe des Romans Der Wald. 

200  Bis 1942 erzielten die wichtigsten Bücher Wiecherts folgende Verkaufszahlen: Die 
Magd des Jürgen Doskocil 135.000 Ex.; Die Majorin 172.000 Ex.; Die Hirtennovelle 262.000 
Ex.; Wälder und Menschen 157.000 Ex.; Das einfache Leben 267.000 Ex. Wiecherts Honorare 
beliefen sich 1939 auf 115.600 Reichsmark und 1940 auf 103.300 RM.  Vgl. Pleßke, Hans-
Martin: Wiechert und seine Verleger. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von 
bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert. Frankfurt/M. 2002, S. 175-197. 

201  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 641. 
202  Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 21. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 139

von dem 1934 erschienenen Roman Die Majorin  bis 1942 allein 172.000 Exem-
plare verkauft. Weder das mystische Naturgefühl, noch nationalistische Tenden-
zen sind zu übersehen, so dass der Schriftsteller den Nationalsozialisten als An-
hänger der Bewegung galt. 1933, im Jahr der Machtergreifung, ist er 45 Jahre alt, 
nicht nur erfolgreicher Lehrer und Erzieher, sondern auch bereits angesehener 
Schriftsteller, der schon auf ein reiches literarisches Schaffen zurückblicken kann. 
Denn es sind bisher acht Romane, 15 Novellen und Erzählungen erschienen. Er 
hatte bislang drei renommierte Literaturpreise erhalten. 

Ambach am Starnberger See erinnerte Wiechert an seine ostpreußische Hei-
mat. Von nun an unternahm er zahlreiche Lesereisen. Diese Begegnungen mit 
den Lesern und vor allem mehrere Rezensionen in den Zeitschriften erweiterten 
seinen Leserkreis beträchtlich. Doch die Situation in Deutschland hatte sich in-
zwischen gravierend geändert. Wiechert fühlte sich berufen, seinen Beitrag als 
Dichter, aber auch als Deutscher zur geistigen Erneuerung des Volkes zu leisten. 
Seine politischen Ansichten hat er aber seit seinen ersten Romanen wesentlich 
revidiert. Er beobachtete die politische Entwicklung nach der Machtergreifung 
besorgt, zumal die Nationalsozialisten behaupteten, er gehöre – dem Charakter 
seiner Bücher gemäß – zu ihnen. 

Am 6. Juli 1933 hat Wiechert zum ersten Mal vor der Münchener Studenten-
schaft gesprochen. Dass seine Münchner Ansprachen im Rahmen der NS-Kul-
turgemeinde stattfanden, muss mit Rücksicht auf die damalige politische Situa-
tion verstanden werden. Denn seit 1933 waren literarische Veranstaltungen nur 
möglich, soweit sie in einem Rahmen organisiert wurden, dessen politische Frag-
würdigkeit nicht in Frage stand.203 Wiechert erinnerte sich später an seine Rede:

In ihren Hauptformulierungen war sie schon unvereinbar mit dem neuen Geist, war 
sie eine Absage […] [F]ür mich war aus vielen Zeichen abzusehen, daß ich aus 
einem Umworbenen nun ein Beobachteter geworden war. Es war der erste Schritt, 
und von ihm gab nur schwer ein Zurück. Es sollte auch keines geben.204

Für die Nationalsozialisten an der Regierung gab es damals schon keine gültige 
Ethik, kein gültiges Sittengesetz mehr. Die Macht legitimierte jede Gewalttat und 
jeden Schritt gegen Andersdenkende. Sie schuf die neue Moral der Helden. Das 
göttliche Gesetz war aufgehoben. Propaganda und scheinbare Erfolge bewirkten 
bei vielen eine rauschhafte Besinnungslosigkeit. Massenkundgebungen und De-
monstrationen ersetzten das Gewissen des einzelnen Staatsbürgers. Der Verzicht 
auf ein eigenes Urteil und auf Selbstverantwortung war eine der Voraussetzungen 
für den modernen Totalitarismus. 

203  Ausführlich dazu im Kapitel 4: Ansteigende Distanz und Protest im Dritten 
Reich (1933-1935). 

204  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 649. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...140

Wiechert warf sich der Welle der Rechtlosigkeit entgegen; mit größter Ein-
dringlichkeit erhob er öffentlich Einspruch.

Nach den Jahren der inneren Krise wird Wiechert hineingerissen in die Stür-
me der Zeit. Er sieht voraus, dass sich die Situation zuspitzen wird und wohin die 
Knebelung aller geistigen Kräfte in Deutschland führen muss. Was nicht einge-
schüchtert, zersetzt oder beschmutzt werden kann, wird unterdrückt, beseitigt, 
zumindest mundtot gemacht. Es gibt nur eine Wahl – sich entweder zu beugen 
oder sich entgegenzuwerfen. Wiechert hat im Vergleich zu anderen Schriftstel-
lern und Dichtern der Inneren Emigration relativ früh gewählt, dann aber versucht, 
im Rahmen seiner Möglichkeit, das Wort zu ergreifen. Er hat zuerst gesprochen, 
und erst als sich erwies, dass er dabei wirkungslos blieb, geschwiegen. Seine Ab-
lehnung war kompromisslos. Sein Bekenntnis zu einem politisch unabhängigen 
Dichtertum prägt sein weiteres Wirken und Schaffen:

Ich wollte nicht Kampfschriften schreiben, aber ich wollte fortfahren, meine Bücher 
so zu schreiben wie bisher. Nicht ‚Blut und Boden‘-Bücher, aber ‚Boden‘-Bücher, 
nur daß auf meinem Boden die Liebe wuchs und nicht der Haß oder die germani-
schen Götterenkel.205 

Einkehr, Besinnung, Beschränkung, Einordnung, Wachen am Feuer und Hor-
chen auf den Wind, Einkapselung und Inselleben, Ehrfurcht und Liebe, Helfen 
und Heilen, Geduld und Trost, dies sind die Themen, die jetzt immer stärker in 
den Vordergrund treten. 

Im Auditorium Maximum an der Ludwig-Maximilian-Universität hielt 
Wiechert seine erste bekannte Rede Der Dichter und die Jugend und kritisierte, 
zwar noch zurückhaltend, aber unmissverständlich, es habe ihm missfallen, dass 
die Jugend mit Macht ausgestattet und „auf den Stuhl des Richters gesetzt wird 
und den Stab zu brechen hat über Leben und Werk.“206 Von den Schriftstellern 
und Dichtern und von der gesamten Kultur erwarte er, dass sie „Bewahrer des 
Unvergänglichen und die stillen Mahner in einer lauten Welt“207 bleiben. 

Angeprangert wurden darüber hinaus die durch die Lautsprecher verstärk-
ten Aktions- und Propagandamethoden der neuen Machthaber:

Ich spreche nicht von Schandpfählen und Scheiterhaufen […] ich spreche auch 
nicht von Feuerwerken, Aufrufen und Reden. Von allem ist für mein Gefühl zwar 
etwas viel da, aber mein Gefühl war immer dafür, die großen und schweren Dinge 
schweigend zu tun.208 

205  Ebd., S. 650.
206  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. B. 10, S. 365. 
207  Ebd., S. 362. 
208  Ebd., S. 364. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 141

1933 gab es bei Wiechert noch eine gewisse Kompromissbereitschaft und Hoff-
nung, dass sich die politische Situation in Deutschland beruhigen möge. In den 
beiden folgenden Jahren 1934/1935 galt Wiechert als „empfehlenswert“ und 
„förderungswürdig“. Davon zeugt allein die Tatsache, dass er 1934 eine Einla-
dung der oberbayerischen Hitlerjugend erhielt, in einem Zeltlager vor 6000 Jun-
gen zu sprechen:

An Schriftsteller Ernst Wiechert.

Das Gebiet Hochland veranstaltet vom 1.-28. August ein Gebietszeltlager für 6000 
Jungen. Die Lagerzeit wird soweit irgend möglich für politische und weltanschau-
liche Schulung benutzt. Das Gebiet Hochland möchte dazu nur die besten Kräfte 
heranziehen. Zu diesem Zweck wird ein besonderes Gäste-Lager aufgebaut. 

Das Gebiet Hochland ladet Sie hiermit ein, vor den Jungen zu sprechen. 
Wir bitten Sie, im Laufe der nächsten Tage uns Ihre Entscheidung zu schicken 

und die Dauer Ihres Aufenthaltes nebst Angabe des Themas, worüber Sie sprechen. 
Für Ihre Bemühungen im voraus bestens dankend begrüßen wir Sie einstweilen 

mit 
Heil Hitler

Der Leiter der Abteilung S.
Gez. Richard Etzel

Oberjungbannführer209

Das erste Antwortschreiben vom 25. Juni 1934 von Wiechert enthielt noch keine 
Absage.210 Doch in einem zweiten Schreiben vom 1. Juli 1934 lehnte Wiechert 
die Einladung mit der Begründung ab, dass er Bedenken gegen die organisato-
rischen Maßnahmen hätte. Dabei ließ er gleichzeitig auf Vorbehalte gegen die 
Zielsetzung und die Erziehungsmethoden der HJ durchblicken. 

Sehr geehrter Herr Vollmer,

ich bestätige Ihnen dankend den Eingang Ihres Schreibens vom 27. Juni und muß 
nun doch nach reiflicher Überlegung Ihre freundliche Einladung ablehnen. Nicht 
nur fehlt es mir an einer Stimme für 6000 Menschen, selbst bei hervorragender 

209  Schreiben von Richard Etzel an Ernst Wiechert vom 20.6.1934 betreffs 
Dichterlesung im Zeltlager. Wiechert-Archiv im Haus Königsberg. 

210  „Sehr geehrter Herr Etzel, ich danke Ihnen für Ihre Einladung, muß aber, bevor 
ich mich entscheide, um einige Auskünfte bitten. Soll Dichtung vorgelesen werden, oder 
welche Themen kommen sonst in Betracht? Wie soll es technisch ermöglicht werden, vor 
6000 Jungen zu sprechen? Wo findet das Lager statt? Mit der Bitte um baldige Antwort Ihr 
sehr ergebener gez. Ernst Wiechert.“ Schreiben von Ernst Wiechert an Etzel vom 25.6.1934 
betreffs Dichterlesung im Zeltlager. Wiechert-Archiv im Haus Königsberg



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...142

Akkustik […], sondern vor allen Dingen entnehme ich aus Ihrer Bitte, aus dem 
„Totenwolf “ zu lesen, daß Sie anderes erwarten, als ich geben könnte. Ich kann 
nicht verantworten, einer Jugend, die durch vorzeitige Überhöhung ihres Selbst-
bewußtseins nie so gefährdet war wie heute, aus einem Buch des Hasses zu lesen, 
das ich längst überwunden habe, und um eine Mahnung zur Ehrfurcht und Liebe 
zu empfangen, ist der äußere Rahmen wie Alter und Einstellung der Versammelten 
wahrscheinlich wenig geeignet. Auch für mich wird wieder die Zeit kommen, in der 
ich sagen möchte, was ich sagen will, aber dazu muß man Geduld haben, und es hat 
keinen Sinn, eine Saat vor der Zeit zu beginnen. 

Ich hoffe, daß Sie den innerlichen Zwang zu dieser Ablehnung verstehen.
Mit den besten Wünschen für Ihr Lager

Ihr ergebener 
gez. Ernst Wiechert211

In der Schaffenszeit in Ambach sind der Roman Die Majorin und die Hirtenno-
velle geschrieben worden. Wälder und Menschen, der erste Teil seiner Autobio-
graphie, und das Schauspiel Der verlorene Sohn wurden veröffentlicht. Wiechert 
arbeitete mit Paul Alverdes und Karl Benno Mechow eng zusammen, die beim 
Verlag Langen-Müller die Zeitschrift Das Innere Reich212 herausgaben. Darin wur-
den mehrere Texte Wiecherts publiziert, bis es aus politischen Gründen zu ei-
nem Bruch kam. 

Am 16. April 1935 hat Wiechert wieder das Wort ergriffen. Diesmal fand 
dies im Rahmen einer Vortragsreihe statt, die der Kunstring der NS-Kulturge-
meinde München organisierte. Der Dichter und seine Zeit war nur ein Teil seines 
Auftritts, denn Wiechert hat darüber hinaus aus dem Hörspiel Die goldene Stadt 
und den Text Der rote Marschall, einen dem 1934 verstorbenen Paul von Hinden-
burg gewidmeten Kurztext, vorgetragen. Diese Fakten gingen bei der Berichter-
stattung über die Dichterlesung weitgehend unter.213 Wiecherts Kritik richtete 
sich in erster Linie gegen Missstände in der NS-Kulturpolitik sowie in der Ju-
genderziehung. Es steht fest, dass es sich bei diesem Auftritt um ein überlegtes 

211  Schreiben von Ernst Wiechert an Herrn Vollmer vom 1.7.1934. Wiechert-
Archiv im Haus Königsberg

212  Es war eine von April 1934 bis Herbst 1944 in München von Paul Alverdes und 
Benno von Mechow herausgegebene national-konservative Literaturzeitschrift. Mehr 
dazu: Mallmann, Marion: „Das innere Reich“. Analyse einer konservativen Kulturzeitschrift 
im Dritten Reich. Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft, 248. Bouvier. 
Bonn 1978; Penzoldt, Günther: Das Innere Reich im Dritten Reich. Curt Hohoffs „intelli-
gente Literaturzeitschrift“ war ein Naziblatt. In: Die Zeit. Nr. 14 vom 2. April 1965 u. Bräu-
ninger, Werner: Das Innere Reich. Portrait einer national-konservativen Literaturzeitschrift 
der Inneren Emigration. In: Bräuninger, Werner (Hrsg.): „Ich wollte nicht daneben stehen...“ 
Lebensentwürfe von Alfred Baeumler bis Ernst Jünger. Graz 2006, S. 176-198. 

213  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 22.



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 143

Vorgehen handelte, denn aus einem Manuskript im Duisburger Haus Königsberg 
geht hervor, dass der Entwurf der Rede bereits am 22. Februar 1935 ausgearbei-
tet worden war. Die Rede wurde  in einem viel schärferen Ton verfasst als die von 
1933 und wurde dementsprechend auch wahrgenommen.214 

1936 fuhr Wiechert zum letzten Mal in seinem Leben nach Ostpreußen, um 
seinen Vater Emil Wiechert in Peitschendorf zu besuchen, der im Januar 1937 
starb. Als Erinnerung an seine Heimat verfasste er den Essay In der Heimat. 

Im Dezember 1936 ist Wiechert mit seiner Frau Lilje und ihren zwei Töch-
tern in das neue Haus in Wolfratshausen (Oberbayern) umgezogen. 

Einer der letzten öffentlichen Auftritte Wiecherts war der zu seinem 50. Ge-
burtstag, als er am 19. Mai 1937 in der Frankfurter Zeitung den Artikel Eine Mauer 
um uns baue…215 erscheinen ließ. Die Ehrungen und Würdigungen, die zu diesem 
Anlass normal wären, blieben aus, und sein Geburtstag wurde von der Öffent-
lichkeit ignoriert. Die FZ ließ Wiecherts Text eine Einleitung hinzufügen,216 die 
aber in die Gesamtausgabe von Wiecherts Werken nicht aufgenommen wurde. 

Der Artikel hatte einen besonderen Charakter, denn er bedeutete einen ge-
wissen Abschied von seinen Lesern:

Tausende und Tausende stehen sie um mein Haus und um mein Leben, eine dunk-
le, gläubige, unerschütterliche Mauer. Sie verlangen nichts, sie bitten nichts. Sie sind 
nur da, damit ich wisse, sie seien da. Damit um mein Haus nicht die Fremde sei, die 
Einsamkeit oder die bittere Verlassenheit.217

Und Wiechert fühlt sich hinter der Mauer sicher, denn er fährt wie folgt fort:

Denn selbst wenn ich in der Sorge und Kränkung tief versunken wäre, so würde 
doch die Mauer nicht aufhören, um mich zu sein und zu wachsen, und würde es 
auch keine Mauer der Macht oder der Gewalt sein, so würde es doch eine Mauer 
der Liebe sein.218

214  Ausführlich dazu im Kapitel 4: Ansteigende Distanz und Protest im Dritten 
Reich (1933-1935). 

215  Wiechert, Ernst: Eine Mauer um uns baue… In: Frankfurter Zeitung vom. 
19.5.1937, Nr. 248/249, S. 10. 

216  Text der Einleitung: „Eine Mauer um uns baue… Am 18. Mai beging Ernst Wie-
chert seinen 50. Geburtstag. Wir haben den Dichter gebeten, zu diesem Anlaß selbst das 
Wort zu nehmen. Er entsprach unserer Bitte mit folgenden Ausführungen. Sie stellen 
einen Dank an seine Leser dar und enthalten zugleich die beste Würdigung, die über 
Werk und Person des Dichters gegeben werden kann.“

217  Wiechert, Ernst: Eine Mauer um uns baue… In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 694. 

218  Ebd., S. 698. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...144

Im Oktober 1937 verbrachte Ernst Wiechert auf Einladung von Hermann Hesse 
und Max Picard einige Tage in Genf. Das Angebot, in der Schweiz, zu bleiben 
und nach Deutschland nicht zurückzukehren, lehnte Wiechert entschieden ab, 
weil er behauptete, er stehe nicht unter Gefahr, seine Kritik erfolge aus morali-
schen und nicht politischen Gründen. Er sah das als seine moralische Verpflich-
tung, wie schon Ricarda Huch, Ernst Barlach oder Käthe Kollwitz vor ihm. Seine 
Standhaftigkeit und seine Überzeugung sowie die seiner Kollegen wird von den 
ins Ausland emigrierten Schriftstellern hochgeschätzt. Johannes R. Becher sollte 
1946 in seinem Deutschen Bekenntnis schreiben:

Wir, die wir in der Verbannung lebten, außerhalb der Grenzen Deutschlands, haben 
niemals uns angemaßt, daß wir die deutsche Literatur repräsentieren, wir haben nie 
vergessen, daß deutsche Literatur auch innerhalb Deutschlands unter der Hitler-
herrschaft in Verbannung lebte.219

Im Herbst 1937 hat Wiechert die Arbeit an seiner bis 1945 unveröffentlicht ge-
bliebenen Novelle Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit abgeschlos-
sen. Da er vermutete, dass der Druck unterbunden würde, hat er mehrere Abend-
lesungen in verschiendenen deutschen Städten220 unternommen. 

Im April 1938 besuchte Wiechert seinen Freund Wilhelm Hug, den Lan-
desforstmeister von  Baden, der ein überzeugter Nationalsozialist war, für Wie-
chert aber „trotzdem ein anständiger Mensch.“221 Hug hat sich später für seine 
Freilassung aus dem KZ Buchenwald eingesetzt.222 Wegen seines Aufenthaltes im 
Schwarzwald hat sich Wiechert nicht an der Volksabstimmung (10. Mai 1938) 
über die „Einverleibung“ Österreichs beteiligt, da er den Anschluss als einen ge-

219  Becher, Johannes R.: Rede an die deutschen Dichter. In: Becher, Johannes R.: 
Gesammelte Werke. Bd. 16, Publizistik 2, Berlin/Weimar 1978, S. 86; Gedenkrede auf die 
Dichter, die für Deutschlands Freiheitstarben. In: ebd., S. 469. 

220  15. November 1937: Bonn (Ernst Wiechert las den Denkaufsatz Eine Mauer 
um uns baue…, die Adventerzählung Der ewige Stern und das Ende der noch nicht veröf-
fentlichten Erzählung Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit. In: Westdeutscher 
Beobachter (13) vom 18.11.1937, Nr. 318, Bonner Ausgabe (4)); 17. November 1937: 
Essen (Dichterabend in Essen. Im großen Saal des Hauses der Technik (früher Börse) wird 
am 17. November (Bußtag) um 20 Uhr aus eigenen Werken der ostpreußische Dichter Ernst 
Wiechert lesen. In: Essener Allgemeine Zeitung (62) vom 16.11.1937 u. Schomaker, Ernst: 
Ernst Wiechert. In: Essener Volks-Zeitung (70) vom 19.11.1937); 19. November 1937: 
Köln (Literarische Gesellschaft. In: Kölnische Volks-Zeitung vom 17.11.1937, Nr. 317, S. 5 
u. Hering, Gerhard F.: Ernst Wiechert – Lesung aus eigenen Werken. In: Kölnische Zeitung 
vom 20.11.1937, Nr. 589 u. Kölner Stadt-Anzeiger vom 20.11.1937, Nr. 589. Mehr dazu: 
Kießig, Martin: Ernst Wiechert liest. In: L.N.P. 1937).

221  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 679.
222  Ausführlich dazu: Kapitel 7: In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 145

waltsamen Akt empfand. Darüber hinaus erklärte er, nicht mehr bereit zu sein, 
für das Winterhilfswerk zu spenden, sondern wollte die Beiträge direkt an die 
Familie Niemöllers zahlen. Das hatte seine Folgen. 

Am 6. Mai 1938 wurde Wiechert auf seinem Hof Gagert in Wolfratshausen 
von der Gestapo verhaftet.223 Er sah „in der Morgenstunde den grauen Wagen, 
[…] drei Männer aussteigen, […] geheime Staatspolizei, […] deren asiatische 
Methoden mehr Blut und Tränen über das deutsche Volk gebracht haben, als es 
in hundert Jahren abendländischer Geschichte möglich gewesen war.“224

Die Verhaftung: Polizeigefängnis in München und Buchenwald (6. Mai 
bis 30. August 1938)

Nach der Verhaftung wurde Wiechert in das Polizeigefängnis in München 
überstellt. Wie sein Alltag aussah, beschreibt er ausführlich in seinen Tage-
buchnotizen, die im Jahre 1966 von einem früheren Gestapo-Beamten an den 
Verlag Kurt Desch übergeben wurden. Da er sich von seinen Aussagen nicht di-
stanzieren wollte, erfolgte am 4. Juli 1938 die Überführung in das Konzentrati-
onslager Buchenwald.225 

Am 18. Mai 1938 schrieb er an seine Frau: 

Gestern wurde mir gesagt, ich müßte meine Lage nicht schmerzlich ansehen, son-
dern politisch. Wie wenig weiß doch ein Mensch vom anderen! Wenn ich mich um 
Politik gekümmert hätte, würde ich wahrscheinlich ‚Karriere‘ gemacht haben, aber 
ich habe mich immer nur um Güte, Reinheit oder Sittlichkeit gekümmert und daß 
jedes Buch besser sein möchte als das vorige.226

Selbst nach der Verhaftung hat Wiechert wohl nicht verstanden, dass seine Hand-
lungen als politische Aktionen wahrgenommen wurden und dass sie politische 
Folgen für ihn hatten. Er wollte der nationalsozialistischen Barbarei die Ideen der 
Nächstenliebe gegenüberstellen, aber er war sich nicht bewusst, dass dies seine 
Kosequenzen hätte. In einer Tagebuchnotiz vom 25. Juni 1938 schrieb er von 
seiner bevorstehenden Überführung ins KZ Sachsenhausen:227

223  Wiechert, Ernst: Tagebuchnotiz vom 6. Mai 1938. In: Kamin, Gerhard (Hrsg.): 
Ernst Wiechert Häftling Nr. 7188. Tagebuchnotizen und Briefe. München 1966, S. 23: 
„Haussuchung. Dann Abfahrt. Amsel sehr tapfer. Dreierzelle, träumen von Amsel. Wenig 
geschlafen. Karl Lang. Bibel gelesen.“

224  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 208. 
225  Vgl. Kamin, Gerhard (Hrsg.): Ernst Wiechert, S. 6-7. 
226  Ebd., S. 44. 
227  Zuerst wurde Wiechert gesagt, er würde nach Sachsenhausen abtransportiert. 

Erst danach stellte sich heraus, dass der Transport nach Buchenwald abgehen sollte. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...146

Nächsten Montag in acht Tagen (4. Juli) ins Lager Sachsenhausen bei Berlin. Zu-
nächst wahrscheinlich ein Vierteljahr, dann ‚Überprüfung‘ hier, dann Entlassung 
oder zurück ins Lager. Erster und einziger Gedanke an A. [Amsel, seine Frau]. Wie 
es ihr sagen am Dienstag, und wie wird sie es überstehen?

Lieber Gott, hilf ihnen allen. Ich selbst werde auch das auf mich nehmen, schwei-
gend und gefaßt. Aber du Arme, du Arme. Dies also ist der Lohn eines Lebens.228 

Nach der Überführung nach Buchenwald wurde Wiechert als Häftling Nr. 7188 
aufgenommen. Der Aufenthalt im KZ war von vornherein als eine „Erziehungs-
maßnahme“ vorgesehen, denn die Nationalsozialisten wollten keine Märtyrer 
schaffen und fürchteten seit dem Tod von Carl von Ossietzky229 ähnliche Reak-
tionen der Weltöffentlichkeit. Deswegen haben Interventionen einiger Persön-
lichkeiten nichts erreichen können, weil Wiecherts Haftzeit feststand. 

Wiechert gehörte dem Gefangenenblock Nr. 17 an, wurde zuerst dem Stein-
bruchkommando zugeteilt, hatte danach in der Strumpfstopferei zu arbeiten, um 
letzten Endes in der Lagerbibliothek tätig zu sein. In der Bibliothek befanden sich 
sogar Wiecherts Bücher, obwohl der Autor allein Häftling war. Am 24. August 
erfolgte der Transport nach Berlin, wo Wiechert dem Propagandaminister Goe-
bbels vorgeführt wurde. Nach der Aussprache wurde er als herzkrank entlassen. 
Gleich danach schrieb er den Roman Das einfache Leben230 und den Bericht aus 
dem Konzentrationslager Buchenwald Der Totenwald,231 den er in seinem Garten 
vergrub. 

228  Kamin, Gerhard (Hrsg.): Ernst Wiechert, S. 83. 
229  Carl von Ossietzky: Chefredakteur der Weltbühne; hatte 1931 einen Artikel über 

die geheime Aufrüstung der Reichswehr veröffentlicht und wurde daraufhin verhaftet 
und auf Grund einer Amnestie entlassen. Am 28.2.1933 von der Gestapo verhaftet und 
gefoltert, in die KZ-Lager Sonnenburg bei Küstrin und später nach Papenburg überführt. 
1936 wurde ihm der Friedensnobelpreis rückwirkend für das Jahr 1935 zuerkannt. Her-
mann Goering drängte persönlich dazu auf, dass Ossietzky den Preis nicht annimmt. Er 
antwortete darauf: „Nach längerer Überlegung bin ich zu dem Entschluß gekommen, den 
mir zugefallenen Friedensnobelpreis anzunehmen. Die mir von dem Vertreter der Ge-
heimen Staatspolizei vorgetragene Anschauung, daß ich mich damit aus der deutschen 
Volksgemeinschaft ausschließe, vermag ich nicht zu teilen. Der Nobelpreis für den Frie-
den ist kein Zeichen des innern politischen Kampfes, sondern der Verständigung zwi-
schen den Völkern.“ Es wurde Ossietzky nicht erlaubt, nach Oslo zu reisen, um den Preis 
entgegenzunehmen. Er starb am 4. Mai 1938 an Tuberkulose. Dazu: Boldt, Werner: Carl 
von Ossietzky: Vorkämpfer der Demokratie. Hannover 2013; Berkholz, Stefan (Hrsg.): 
Carl von Ossietzky. 227 Tage im Gefängnis. Briefe, Texte, Dokumente. Darmstadt 1988.

230  Ausführlich dazu: Kapitel 8: Das einfache Leben (1939). „Siebenjähriges 
Schweigen“: Rückzug in die Innere Emigration oder Schreiben für die Schublade?

231  Ausführlich dazu: Kapitel 9: Der Bericht Der Totenwald (1939/1946) – „Die 
Ouvertüre zur großen Symphonie des Todes.“



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 147

Wolfratshausen (1938-1948)

Nach dem Aufenthalt im Konzentrationslager kam Wiechert seelisch 
und körperlich gebrochen nach Hause zurück: „Schon damals war es ja auch 
schwer, mit der Tat zu helfen. Es war fast unmöglich.“232 Es war ihm bewusst, 
dass er das Dritte Reich nur dann überleben könnte, wenn er sich zurück-
zöge und die Öffentlichkeit vermiede. Deswegen verletzte ihn umso mehr, 
dass er noch im Oktober 1938 aufgefordert wurde, am Ersten Großdeutschen 
Dichtertreffen in Weimar teilzunehmen. Wiechert erinnert sich später an die-
se von den Nationalsozialisten erzwungene Rückkehr nach Weimar mit sehr 
bitteren Worten:233 

Und wenn ich meinen Blick über die Rasenflächen gehen ließ, auf denen das welke 
Laub sich schon sammelte, ging er immer weiter, durch das stille herbstliche Land, 
bis an den Ettersberg und bis an das große Tor, über dem die Worte standen: „Jedem 
das Seine.“ Dort waren sie, bei denen ich gewesen war. Eine andere Versammlung, 
kahl geschoren, mit gestreiften Kleidern, und über sie gingen nicht die Reden hin, 
nicht die Erinnerungen an Goethe, nicht Fahnen und Fanfaren, sondern die grauen 
Läufe der Maschinengewehre, die auf den Wachttürmen standen, und die  kalten 
Augen derjenigen, für die auch Goethe einmal ein Name gewesen war, aber ein ge-
ringerer als der ihres Lagerführers. 

Und ich fühlte, daß ich unrecht tat, hier zu stehen, während mein Haar noch 
nicht gewachsen war und die Narben an meinen Händen noch schmerzten.234

Doch selbst in seiner Zurückgezogenheit lebte Wiechert nicht allein. Er hatte 
über den ganzen Krieg Kontakt zu seinen ehemaligern Schülern und zu Schrift-
stellern sowie Künstlerkollegen. Besonders nahe standen ihm in dieser Zeit 
Wilhelm Kempff, Käthe Kollwitz, Reinhold Schneider, das Ehepaar Seidel und 
Adalbert Alexander Zinn sowie Leo von König. Trotz der Gestapo-Überwa-
chung durfte Wiechert weiterhin der Reichsschrifttumskammer angehören, was 
bedeutete, dass er uneingeschränkt publizieren durfte und das früher auferlegte 
Schreib- und Druckverbot aufgehoben wurden. 

Im Januar 1939 schrieb Wiechert seinen Roman Das einfache Leben zu Ende. 
Nur den Missverständnissen zwischen einzelnen NS-Kontrollinstanzen ist es ge-
schuldet, dass dieser Roman überhaupt erscheinen konnte.235 	

232  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 658.
233  Plachta, Bodo: Die Bibliothek im KZ Buchenwald. In: Plachta, Bodo (Hrsg.): 

Literatur als Erinnerung. Winfried Woesler zum 65. Geburtstag. Tübingen 2004, S. 269-291.
234  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 685.
235  Ausführlich dazu: Kapitel 8: Das einfache Leben (1939): „Siebenjähriges Schwei-

gen“ Rückzug in die Innere Emigration oder Schreiben für die Schublade.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...148

Es scheint Wiecherts Antwort zu sein, auf die Fragen der Zeit, auch auf die 
politischen. Er bemerkt dazu: „Keines meiner Bücher hat eine solche Tröstung 
der Menschenherzen erreicht wie dieses… Über kein Buch habe ich so viele und 
so ergreifende Zeugnisse des Dankes… Die Liebe wurde vergolten, die ich an 
dieses Buch gewendet hatte.“236

 „Und dann folgte das siebenjährige Schweigen.“237

Im Oktober 1939 begann Wiechert mit der Niederschrift seines Berichtes 
Der Totenwald über die Zeit als Häftling im Konzentrationslager.238 Aus Angst vor 
weiteren Verfolgungen vergrub er die Manuskriptblätter sorgfältig im Garten.239 
Das Buch  „dürfte von bleibender Bedeutung sein, weil er [Wiechert] mit seiner 
Person das Paradigma einer Ethik aufgestellt hat, zu dem Leidenschaftsbereit-
schaft essentiell gehört.“240 Der Bericht ist nicht nur ein erschütterndes Zeugnis 
„für die systematische Zerstörung von Menschlichkeit an diesem Ort, sondern 
auch ein Zeugnis dafür, dass von vielen auch unter diesen Bedingungen Mensch-
lichkeit – Anteilnahme, Fürsorge, Kameradschaft – bewahrt wurde.“241 

Ende 1939 beginnt er den ersten Band der Jeromin-Kinder. „Es ist schon ein 
Abschied von der Heimat, denn ich weiß, daß sie verloren sein wird.“ Es ist wieder 
eins der Bücher, das Wiechert sich vom Herzen schreibt, um Menschenschicksa-
len nachzugehen und darin Trost zu suchen, ehe er anderen Trost spenden kann: 
„In diesem Leben eines armen und hinter der Welt gelegenen Dorfes gewinne ich 
mein Leben wieder, seinen Anfang, seine Schwermut, seine Tapferkeit.“242

Das Buch wurde von der Zensur als staatsfeindlich eingestuft und Wiechert 
vergrub es ebenfalls in seinem Garten. In seinen schlaflosen Nächten schrieb er 
dann seine Träume mit großer Sorgfalt nieder und nannte diesen Bericht Das 
Jahr der Träume. Auf Wunsch des Dichters wurde es nicht veröffentlicht, aber die 
Tatsache selbst, dass er es geschrieben hat, vervollständigt das Bild, das man sich 
von seinem reichen Innenleben machen kann. 

Aufschlussreich und von besonderem Interesse ist Wiecherts Rechtferti-
gung im Werk Die Totenmesse, welche im Jahre 1943 entstand und „an der kirch-
liche Kreise soviel Anstoß genommen haben.“243 In keinem anderen Bereich ist 

236  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 690.
237  Ebd. 
238  Vgl. ebd., S. 697. 
239  Mehr dazu: Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand, 

S. 149-155. 
240  Böhme, Gernot: Es war ihm bestimmt, S. 36. 
241  Ebd., S. 38. 
242  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 697-698. 
243  Ebd., S. 706. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 149

es dermaßen notwendig, Wiecherts persönliche Einstellung zu berücksichtigen 
wie gerade in religiösen Anliegen, zumal seine Romane keineswegs ein direktes, 
persönliches Glaubensbekenntnis darstellen. Man soll zwar von einem Dichter 
nicht im Namen der Kunst die Verkündigung göttlicher Worte erwarten, aber in 
Jahre und Zeiten handelt es sich um eine Erläuterung, die seine persönliche Auf-
fassung wiedergibt:

Gibt es für die Dichtung etwas, das ganz  außermenschlich wäre? Entzieht sich 
die Gestalt Gottes aller Unterlegung menschlicher Zweifel, Irrtümer und Schmer-
zen? Für den Gläubigen und den Nurgläubigen mag das ein unverbrüchliches und 
selbstverständliches Gesetz sein. Aber es liegt kein Mangel an Ehrfurcht, nicht ein-
mal an Frömmigkeit darin, wenn unsereiner auch die unerforschlichen Gestalten 
in den Kreis des Leidens hineinzieht. Es gibt nichts Unberührbares für uns, nichts 
jedenfalls, was einmal aus unserem Herzen und unserer Sehnsucht aufgestiegen ist, 
und für meine nachdenkliche Betrachtung gebührt unsere Ehrfurcht ebenso dem 
Glauben, daß der Mensch ein Geschöpf Gottes sei, wie dem, daß Gott ein Geschöpf 
des Menschen sei. Sie sind nur zwei Seiten derselben Idee.244

Wenn man hier auf Wiecherts Weltanschauung zu sprechen kommt, so geschieht 
dies zunächst, um die Frage nach Gott und Glauben an der Stelle aufzuwerfen, 
an der Wiechert sie in seiner autobiographischen Rückschau berührt hat. Man 
wird dabei bemerken, dass er zu dieser Frage nicht eingehend Stellung genom-
men und seine Leser über seine persönliche Überzeugung ziemlich im Unklaren 
gelassen hat. Es geht andererseits darum, die Anstoß erregende Totenmesse so ins 
Gesamtbild einzureihen, wie der Dichter sie rückblickend gedeutet und bewertet 
hat. Man kann seiner Rechtfertigung entnehmen, dass Wiechert sich einer Got-
teslästerung nicht bewusst war und deshalb auch nichts zurücknimmt, dass er 
aber auch keiner klar umrissenden Theodizee huldigt. Er zählt sich nicht zu den 
Gläubigen, und noch viel weniger zu den Nurgläubigen. Gegensätzlichen Aussa-
gen gebührt seiner Ansicht nach gleiche Achtung. Man findet daher in dem Werk 
den Ausdruck einer toleranten, aber auch relativierenden Auffassung. Die Frage 
nach der Wahrheit wird somit vermieden. Es bleibt ferner unklar, ob Gott für ihn 
Person, Gestalt, Vorstellung oder nur Traumgebilde ist, Schöpfer oder nur Idee. 

Im letzten Kriegswinter entsteht, einem lang gehegten Wunsch gemäß, ein 
„Märchenband für Kinder und Große“:245 „Nicht als eine Häufung bunter Ge-
stalten und Ereignisse, sondern als die Tröstung einer ursprünglichen Welt, einer 
Welt der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Liebe.“246 Wenn Wiechert zur Bi-
bel greift, legt er das Märchenbuch nicht aus der Hand, und wenn die Welt der 

244  Ebd., S. 706-707. 
245  Ebd., S. 707. 
246  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...150

Bibel unter den Qualen der Menschen zerbricht, dann bleibt dem Dichter der 
Trost, eine schönere und bessere Welt im Märchen zu errichten. So steht neben 
der Bibel das Märchen. In beiden blättert er nachdenklich und sucht wie in ei-
nem Bilderbuch nach dem Sinn des Lebens. In beiden sprechen Könige und Hir-
ten noch unbefangen miteinander. Alles ist noch schlicht, einfach, unverfälscht, 
naturgebunden. In beiden sucht Wiechert Trost, und wo Gott schweigt, erhebt 
der Dichter seine Stimme, und wo Gott sich versagt, geschieht das Wunder des 
Traums. Denn für Wiechert waren beide, sowohl die Bibel als auch die Märchen 
die Quelle der Kraft, als er selbst keinen Ausweg mehr wusste.

So schließt sich mit dem Märchen der Kreis. Es ist wieder eine „Flucht“, wie 
der Dichter sagt, aber nicht mehr eine Flucht in Selbstzerstörung und Tod, son-
dern zum Ewigen, zur Einheit, über allen Hass hinweg in das Reich der Liebe: 

Noch eine Flucht also, eine noch tiefere als bisher, aber es war nicht die Flucht ei-
nes Mannes, der den Schmerz verläßt, um es sich in einer Wunderwelt wohl sein 
zu lassen, sondern die Flucht eines, der sein festes Haus verläßt, um Brot für die 
Seinigen zu suchen, und niemand weiß, ob er einen Tag oder viele Jahre ausbleiben 
wird, weil es in den Märchen keine Zeit gibt oder doch eine andere, als sie von uns 
gezählt wird.247

Wo in einer furchtbaren Zeit die Städte in Trümmer versinken, wo von Gott kei-
ne Rettung zu erwarten ist, soll das Märchen das erlösende Wort verkünden; wo 
Gott geirrt und Unschuldige geschlagen hat, soll eine größere Barmherzigkeit 
die steinernen Herzen erweichen. Aus diesen seelischen und zeitgeschichtlichen 
Voraussetzungen steigt Wiecherts Märchenwelt empor. So schreibt er in seinem 
Geleitwort: 

Dieses Buch ist im letzten Kriegswinter begonnen worden, als Haß und Feuer die 
Erde und die Herzen verbrannten. Es ist für alle armen Kinder aller armen Völker 
geschrieben worden und für das eigene Herz, daß es seinen Glauben an Wahrheit 
und Gerechtigkeit nicht verlor. Denn die Welt, wie sie im Märchen aufgerichtet ist, 
ist nicht die Welt der Wunder und der Zauberer, sondern die der großen und letzten 
Gerechtigkeit, von der die Kinder und Völker aller Zeitalter geträumt haben.248

Ein Jahr später beendet Wiechert den 2. Band der Jeromin-Kinder. Dieser spiegelt 
erneut ein Bild von der Landschaft seiner Heimat: Ein Blick in die Vergangenheit 
tut sich auf, ein Stück seines eigenen Weges liegt vor dem Leser, wie ein kaum 
verhülltes Bekenntnis. Wiechert äußert sich über das Buch: 

247  Ebd., S. 707-708. 
248  Wiechert, Ernst: Märchen. In: Sämtliche Werke, B. 8, Wien/München/Basel 

1957, S. 9.



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 151

Es ist mir schwer geworden, dieses Buch zu schreiben, nicht nur aus Angst oder Ver-
zagtheit. Es hat zuviel von meinem Herzen gefordert. Es war mir, als hätte ich mein 
ganzes Leben aufgezeichnet, und dieses Leben geht nun in dem Buch in das Dunkel 
und Grauen hinein. Ich habe mich rechtzeitig gelöst von ihm, es zieht mich nicht in 
seinen Strudel. Aber mir ist, als wäre ich immer noch da, unter den Menschen von 
Sowirog, und als sähe auch ich das fahle Pferd im Nebel der Moore verschwinden. 
Ich habe immer noch nicht gelernt, mich aus einem Buch heraus zu halten und Pfir-
siche zu essen, während dort das Brot des Todes gegessen wird. Ich werde es wohl 
auch nie lernen.249 

Als Erziehungs- und Bildungsroman ist kein anderer weiter gespannt: eine ganze 
Familie mit sieben Kindern, drei, vier Generationen, ein ganzes Dorf; im Hinter-
grund die deutsche Geschichte vom Kaiserreich bis zum Zweiten Weltkrieg, und 
im Mittelpunkt das Werden eines Menschen, Jons Ehrenreich Jeromins. Mehr als 
in allen anderen Büchern hat sich hier des Dichters Blick über seine Jugend und 
seine Heimat hinaus dem Zeitgeschehen zugewandt. Das Zeitlose begegnet hier 
den Schrecken der Zeit, schwingt sich darüber hinaus und rettet das Edelste für die 
Zukunft. Das Gute erringt einen Sieg, nicht nur im eigenen Herzen, nicht nur im 
engen Kreis. Zum ersten Mal führt das Wort zur Tat, die Tat wiederum zum Erfolg: 
Jons wird Landarzt. Die Gerechtigkeit triumphiert. Große Opfer und viele Tote hat 
es erfordert. Der Herr von Balk liegt, von Mörderhand erschossen, auf dem roten 
Teppich. Der Krieg bricht aus. Die Panzer rollen schon gegen den Feind. Es gibt 
aber doch Menschen, die Recht von Unrecht zu unterscheiden wissen. 

Ich selbst habe noch einmal in den Jeromin-Kindern versucht, keine Lehre zu geben 
oder ein Erbauungsbuch. Sondern das Bild einer Welt aufzustellen, die dem Unter-
gang zutreibt, und in der doch Menschen leben, die ihre Hand in das rollende Rad 
legen. In solch einer Welt gibt es Gutes und Böses, Gläubige und Leugner, Schuld 
und Reinheit. In ihr werden Illusionen zerstört, und in ihr wird auch das Unzer-
störbare aufgezeigt. Die Mächte langer Vergangenheit sind in ihr wie die Kräfte der 
Zukunft. Ich bin zu meinem Ursprung zurückgekehrt in diesem Buch und habe 
meinen Kreis geschloßen.250

Belehrung und Erbauung werden von Wiechert in Abrede gestellt; aber man 
kann sich dennoch der moralischen Wirkung nicht entziehen. Denn mehr als ein 
Selbstbildnis oder ein Zeitdokument bieten die Jeromin-Kinder, mehr als Schick-
sal und Leid zeigen sie auf, mehr als Entrüstung oder Mitleid erregen sie. Im Ro-
man stehen in eindrucksvoller Schlichtheit und menschlicher Erhabenheit Vor-
bilder des einfachen Lebens auf, die Wiecherts Lebensweisheit vermitteln:

249  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 735. 
250  Ebd., S. 768-769. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...152

Bücher wie die Jeromim-Kinder sind so etwas wie die Frucht eines Lebens. Sie fallen 
aus unserer Hand, wie eine Frucht vom Baume fällt. […] Mein Leben war reif zu 
diesem Buch, und so schrieb ich es.251

Und der Krieg ist zu Ende. Im April 1945 erreichten amerikanische Soldaten 
Wolfratshausen. Die allierten Mächte leiteten die Entnazifizierung ein, um die 
Demokratie wiederaufzubauen. Wiechert sah sich wieder berufen, das Wort zu 
ergreifen. Es lag nicht in Wiecherts Wesen, sich mit der Welt denkerisch ausein-
ander zu setzen. Er erkennt die Missstände der damaligen Zeit, versucht aber 
nicht, sie im Rahmen einer geschichtlichen Entwicklung zu begründen. 

Es ist bezeichnend, dass er in seiner Rede an die deutsche Jugend die Verfallen-
heit und die Verantwortung des deutschen Volkes brandmarkt, das Geschehene 
als Erfüllung des Vernichtungswillens hinstellt, ohne jedoch die Verantwortung 
abzugrenzen, den Weg bis zu Hitlers Machtergreifung mit Tatsachen darzulegen, 
Einflüsse, Umstände, Begleiterscheinungen und Zielsetzungen der Machtherr-
schaft festzulegen, um diese dann umso treffender zur Rechenschaft zu ziehen. 
Seine Anklage beruht mehr auf emotionaler Empfindung als auf einer nüchter-
nen Beurteilung der Fakten, mehr auf einer persönlichen Distanzierung als auf 
einer angemessenen Verurteilung der Verantwortlichen. 

In einem von Dr. Carl Puetzfeld verfassten Artikel berichtete die Süddeutsche 
Zeitung vom 13.11.1945 unter dem Titel Ernst Wiecherts Ruf an das deutsche Volk 
– Matinee in den Kammerspielen über die am Sonntag, dem 11.11.1945 gehaltene 
Ansprache, die als Vorlesung aus seinen Werken angekündigt worden war: 

Die neue Vortragsreihe, die der Buchhändler Severing mit amerikanischer Unter-
stützung vermittelt, hätte nicht eindrucksvoller eröffnet werden können als mit den 
Worten Ernst Wiecherts an seine Landsleute und an die Welt. Als berufener Spre-
cher der Zeit ließ er noch einmal in erschütternder Anschaulichkeit die apokalypti-
schen Jahre seit 1933 und darüber hinaus vor uns abrollen […]. Mit ausgewählten 
schlichten und beseelten Versen aus seiner „Totenmesse“ schloß der Dichter seinen 
Vortrag, der vom Glauben an eine neue Erde getragen war und in einem Aufblick zu 
neuer Herrlichkeit der Menschheit gipfelte.252 

Er fühlt sich nicht berufen, eine Neuorientierung anzubahnen und, anstatt dem 
Volk nur das Sühnen der vergangenen Schuld als Aufgabe aufzubürden, ihm auf 
Grund bleibender Werte neue Felder der Tätigkeit anzuweisen. Vielleicht hat 
er die Erwartung der deutschen Jugend enttäuscht. Seine Verzweiflung über die 
Weltnot, seine Empörung gegen den unbekannten Gott erwecken den Anschein, 

251  Ebd., S. 778. 
252  Puetzfeld, Carl: Ernst Wiecherts Ruf an das deutsche Volk – Matinee in den 

Kammerspielen. In: Süddeutsche Zeitung v. 13.11.1945 (Nr. 12). 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 153

als gehöre er zu der Geistesfamilie der modernen, existentiell ausgerichteten 
Schriftsteller. Er ist wie sie vom Versagen des Menschen ergriffen. Aus Entwurze-
lung, Entäußerung, Entblößung entspringen die Grenzsituationen, die das Den-
ken und Dichten nach dem Zweiten Weltkrieg so stark beeinflusst haben. Sorge 
und Furcht, Verzweiflung und Wahnsinn, Innesein von Vergänglichkeit und Tod 
erdrücken den Menschen, der das Paradies seiner Kindheit verloren hat und ver-
geblich einen Halt sucht. Wiechert behandelt zweifellos ein Existenzproblem 
und zwar sein eigenes. 

Die Rede hat viel Ungunst und keine Zustimmung gefunden.253 Er hat ver-
sucht, sich politisch zu engagieren, publizierte die für amerikanische Offiziere in 
englischer Sprache gedachte Denkschrift Der reiche Mann und der arme Lazarus, 
die in unbefugte Hände gelangte und eine Pressekampagne gegen ihn auslöste. 
Hans-Martin Pleßke beschreibt die Situation des Schriftstellers:

Der Dichter erhob gegen die Besatzungsmacht und ihr Vorgehen massive Vorwür-
fe, was die noch vereinzelt in den Ämtern wirkenden ehemaligen Parteigenossen 
begrüßten.254

Wiechert wollte sich dafür einsetzen, „daß die Idee des Rechtes nicht gleich zu 
Anfang in den Augen des kleinen Mannes wieder verloren ginge und daß zwi-
schen den Völkern ein anderes Band geknüpft würde als das zwischen Siegern 
und Besiegten.“255

Von seinen in der Denkschrift präsentierten Ansichten musste sich Wiechert 
ein  halbes Jahr später distanzieren. So hat er am 4. März 1946 in dem Aufsatz Vom 
Wolf und vom Lamm einen Widerruf publiziert, den Die Neue Zeitung herausgab. 
Die Amerikaner wurden darin als gutmütig, gut und weise dargestellt. Die Publika-
tion wurde als peinlich empfunden und hat weitere Verwirrungen ausgelöst. 

Zu der Zeit konnten auch seine bereits im Krieg geschriebenen Werke durch 
den neuen Verlag Kurt Desch veröffentlicht werden. Der Totenwald, Die Jeromin-
Kinder, die Märchen sowie Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit er-
schienen. 

Seit Dezember 1945 stand Wiechert wieder in Kontakt zu seinen Freunden 
in der Schweiz, hat erst Anfang 1947 die Ausreisegenehmigung in die Schweiz 
erhalten und konnte daraufhin mehrere Vorträge dort halten. Im Frühjahr 1948 
stand die Entscheidung fest: Wiechert wollte Deutschland verlassen.256  

253  Ausführlich dazu: Kapitel 10: Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null im 
literarischen Werk Ernst Wiecherts.

254  Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt, S. 28. 
255  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 728. 
256  Abbildung 17: Gesuch um Einreise-Bewilligung des Schriftstellers Ernst Wie-

chert in die Schweiz.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...154

Rütihof (Stäfa am Züricher See) in der Schweiz (1948-1950)

Ernst Wiechert zog im Spätfrühling 1946 in die Schweiz. Niedergelassen hat 
er sich zunächst bei Wartenweilers, Freunden aus der Schweiz, die ihn seit Jah-
ren unterstützten, in Küsnacht bei Zürich, um sich danach am 5. Mai von der 
Meldebehörde als Bewohner in Rütihof am Züricher See registrieren zu lassen. 
Wiechert beschrieb sein neues Domizil:

Von meinem Garten fallen die Weinberge in zwei Terassen zum See hinunter, und 
schräg links liegt die Insel Ufenau. […] Ich werde nun so still leben, wie mein Vater zu-
letzt gelebt hat. Ich weiß, daß das letzte Kapitel beginnt, aber mein Herz ist ganz ruhig.257

1948/1949 erschien der zweite Teil seiner Autobiographie Jahre und Zeiten. Das 
Werk stieß bei der Kritik auf Ablehnung, weil sie es als zu pathetisch einstufte. 
Auch die sehr bekannte Erzählung Die Mutter wurde herausgegeben, in der er 
sich mit der jüngsten Vergangenheit auseinander setzte. Trotz wachsender ge-
sundheitlicher Probleme hat Wiechert im Sommer und Herbst 1949 mehrere 
Vortragsreisen in die USA (nach Kalifornien), durch Holland und nach Wien 
unternommen. Als Frucht der Reise nach Amerika gilt sein Bericht Wunderbare 
Reise nach Kalifornien. 

Vor seinem Tode erschien gleichsam als eine Art von Testament Missa sine 
nomine. Allerdings ist kein Urteil Wiecherts darüber bekannt. Noch einmal sind 
alle Themen seines Gesamtschaffens versammelt. Das Lied der helfenden Liebe, 
der Überwindung, der inneren Wandlung klingt in dem Roman deutlicher denn 
je an. Der gekennzeichnete Weg ist jedoch stiller und einsamer geworden, und 
trotz Verzicht und Verzeihung schwebt ein Schatten der Enttäuschung über dem 
Ganzen. Mit diesem Roman hat sich der Kreis geschlossen. Wie eine Vorahnung 
des sich nähernden Todes klingt der erste Satz dieses Romans: „So ging es sich 
also, wenn der Tod einen zwischen den Schultern berührt hatte.“258

In seinem letzten Lebensabschnitt begleitete Wiechert seine Frau Lilje nicht. 
Sie entschloss sich, ihn nicht in die Schweiz zu begleiten, und so englitten sich 
beide mehr und mehr. Blanche Gaudenz, Ehefrau eines Zahnarztes, der Wiechert 
behandelte, lernte er am 6.12.1948 kennen. Sie war dreißig Jahre jünger als er, 
hatte vier kleine Kinder. Sie wurde zu seiner letzten großen Liebe. Sie tauschten 
über 50 Liebesbriefe, von denen eine Auswahl vorliegt.259 In einem dieser Briefe 

257  Brief Ernst Wiecherts an Otto Röders vom 1. April 1948. Zit. nach Pleßke, Hans-
Martin: Der die Herzen bewegt, S. 30. 

258  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine. In: Sämtliche Werke. B. 6, Wien/München/
Basel 1957, S. 7. 

259  Gaudenz, Blanche: Briefe von Ernst Wiechert an Blanche Gaudenz. Eine Auswahl. 
Zum 50. Todestag des Dichters am 24. August 2000. Stäfa am Züricher See 2000. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 155

sprach er darüber, wie schwer es ihm vorkomme, die Arbeit an dem Roman Missa 
sine nomine fortzusetzen, weil er von Schmerzen geplagt wurde:

Das war nun ein schlimmer Tag, mein Liebes, und eine schlimme Nacht. Aber 
jetzt in der Morgenfrühe, nach den ersten Tabletten, kommen meine Gedanken 
doch ganz still zu Dir, und ich lege meine Wange an Deine Brust, die noch warm 
vom Schlaf ist, und bitte Dich, mich ganz leise zu streicheln, damit die Schmerzen 
nicht wiederkommen. […] Ich bin verzagt. Ich fühle, immer mehr, dass auch diese 
Schmerzen ihren Sinn haben und dass sie sein müssen, damit sich das Buch aus den 
Schmerzen heraushebt und ein ganz geläutertes Buch wird. Und jeden Tag gibt es 
beim Nachdenken eine neue Szene, oder ein Gespräch, oder nur ein Wort, und so 
ist es gut, noch ein bisschen zu warten und Geduld zu haben.260

Und am 1. März 1949 schickte Wiechert das letzte Kapitel des Romans an Blan-
che Gaudenz:

An allem Hellen dieses Buches hast Du Deinen Anteil, und vieles ist nur der Wider-
schein dessen, was Du an Hellem in mein Leben gebracht hast. […] Kein Buch in 
meinem Leben ist so unter Schmerzen geschrieben worden wie dieses, aber auch kei-
nes so, bei dem ich die Schmerzen so gesegnet hätte wie bei diesem. Keines, das ich 
mit größerem Glück geschrieben habe, keines, in das ich so vertraut war wie dieses. 
[…] Ich fühle alle Geborgenheit, die aus Deinem Leben in mich übergeht. Bleibe 
nun bei mir mit Deiner Gegenwart, Deinen Gedanken, Deinen Sorgen, Deiner Liebe. 

Den letzten Brief hat Wiechert am 25. März 1950 an Blanche Gaudenz geschrie-
ben. Am 1. Mai stellte sich eine beidseitige Lähmung der Beine ein, der Patient 
wurde bettlägerig und musste von Krankenschwestern umsorgt werden. Sein Tu-
mor im Rückenmark konnte nicht mehr ärztlich behandelt werden. 

Ernst Wiechert starb am 24. August 1950 im Alter von 63 Jahren. Zuerst 
wurde die Urne mit den Überresten im Garten beigesetzt. Zu Ostern 1951 ließ 
Lilje Wiechert sie umbetten, und nun befindet sich sein Grab auf dem Friedhof 
in Stäfa am Züricher See.261  

Wiechert hat am Lebensende selbst sein Werk eingeschätzt, seine Bedeu-
tung in der Geistesgeschichte der modernen Zeit und vor allem in der deutschen 
Literatur. Und er gab eine nüchterne Antwort: 

Zwar weiß ich dieses wohl, daß die Jeromin-Kinder die deutsche Literatur nicht an 
die „Weltliteratur“ anschließen werden, wie sie heute in Zeitungen und Zeitschrif-

260  Brief vom 26. November 1949. Ebd., S. 31. 
261  Ernst Wiechert sein Selbstporträt mit dem Wunsch: „Und auf meinem Grabstein 

über dem Meer soll das Lieblingswort meines Vaters stehen: ‚Es ist viel Speise in den 
Furchen der Armen.‘“ In: Wiechert, Ernst: Selbstporträt, B. 10, S. 725.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...156

ten dargestellt wird. Und darüber täuschen mich auch nicht die zahlreichen Über-
setzungen in fremde Sprachen. Aber vielleicht gibt es neben dieser „Weltliteratur“ 
auch etwas anderes, etwas Bescheideneres, das wir vielleicht die „Literatur des Her-
zens“ nennen können, und zu ihr, glaube ich, wird dieses Buch gehören.262

In allen seinen Urteilen über seine Werke hat der Dichter immer den Zusammen-
hang zwischen seinem Leben und seinen Büchern betont, und dem Wunsch Aus-
druck verliehen, seinen Lesern, bei geteiltem Leid, Trost zu spenden. Seine Werke 
sollten Brücken von Mensch zu Mensch schlagen. In gewisser Hinsicht kommt es 
ihm dabei mehr auf das Persönliche an als auf die künstlerische Leistung. Selten nur 
hat er bei der Besprechung seiner Bücher Kritik geübt an Gestaltung, Aufbau oder 
Sprache. Er hat immer mehr zu erzählen gehabt über Künstler als über seine Kunst. 

Umso beachtenswerter ist sein Urteil über das Bleibende in seinem Werk, 
das seinem Selbstporträt aus dem Jahre 1946 zu entnehmen ist:

1933, in der neuen Heimat, begann ich zu schreiben, was ich für das Bleibende hielt. 
Nicht alles wird bleiben, aber wovon sollten wir leben, wenn nicht von unserem 
Mut? Stil und Leben werden immer einfacher. Die Nazizeitungen schrieben, daß 
mein ‚Ruhm‘ nur bei den Entarteten lebe. Manche Zeitungen sagen heute, er lebe 
in den Tränen der Ladenmädchen. Aber zu allen Zeiten haben Zeitungen vieles 
geschrieben, was nur eine Wahrheit der Stunde war. Unzählige haben mit meinen 
Büchern und Reden die grauenvollen Jahre bestanden, bei uns und in der Welt. Das 
meiste wird vergehen, aber einiges ist doch auf einem guten Acker gewachsen: Die 
Hirtennovelle, Der Vater, Der weiße Büffel, Teile aus dem Einfachen Leben, den Jero-
min-Kindern, den Märchen. Man soll demütig, aber nicht zu bescheiden sein. Auch 
wenn man ein ‚ostischer‘ Mensch ist.263

Besonders ausdrucksvoll äußert sich aber einer der größten Verehrer Ernst Wie-
cherts, der Journalist, Philosoph und Religionswissenschaftler, Schalom Ben-
Chorin, in seinem Brief aus Jerusalem vom 2. März 1947 darüber, wie er und 
viele seiner jüdischen Mitmenschen das Werk Wiecherts geschätzt und es im 
Zweiten Weltkrieg und danach wahrgenommen haben. Der Brief legt Zeugnis 
davon ab, wie wirkungsgeschichtlich das Gesamtwerk von seinen Zeitgenossen 
rezipiert und geachtet wurde:

Ich benutze […] den Tag um in Ihren Werken zu lesen und Ihnen zu sagen, wie tief 
und beglückend mich Vieles darin angerührt hat. Ja, es ergeben sich merkwürdige 
Parallelen, die ich hier nur andeuten kann. Wenn Sie an das Ende Ihrer Rede an die 
Jugend und an den Eingang Ihrer lieben Märchen das tröstliche Goethe-Wort set-
zen: „Komm, wir wollen Dir versprechen/ Rettung aus dem tiefsten Schmerz…/ 

262  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 769. 
263  Ebd., S. 724-725. 



  2. Biographische Skizze und die wichtigsten Lebensstationen... 157

Säulen, Pfeiler kann man brechen/ Aber nicht ein freies Herz, so klingt diese Bot-
schaft auch uns heute und hier wie eine bleibende Verheissung. […] Ich begann, 
Ihre Märchen zu lesen, die von einer Welt der Gerechtigkeit und Liebe den „Aerm-
sten aller Völker“ […] erzählen. Das jesajanische Wort „Tröstet, tröstet mein Volk“ 
erfüllen Sie so unbewusst und wohl unbeabsichtigt auf Ihre Weise. Totenwald und 
Totenmesse las ich bereits und habe Ihnen schon geschrieben, dass ich erschüttert 
war von dieser reinen Stimme des „Anderen Deutschland“, die mir hier brüderlich 
sprach.264 

Abschließend sei ein kurzes Gedicht Werner Bergengruens zitiert, da es die da-
mals vorherrschende Stimmung sehr deutlich zum Ausdruck bringt:

Völker der Welt – Appell von 1945
…vergesst dies eine nicht:

Immer am lautesten hat sich der Unversuchte entrüstet,
Immer der Ungeprüfte mit Stärke gebrüstet,

Immer der Ungestoßene gerühmt, daß er niemals gefallen.
… Der Ruf des Gerichts gilt uns allen.

264  Abbildung 18: Brief vom 2. März 1947 von Schalom Ben-Chorin an Ernst 
Wiechert.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...158

3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)  
Die Flucht (1916), Der Wald (1922), Der Totenwolf (1924), über 
Die blauen Schwingen (1925), Der Knecht Gottes Andreas Nyland 

(1926) bis Die kleine Passion (1929), Der Mann von vierzig 
Jahren (1930), Jedermann (1931) und Die Magd des Jürgen 

Doskocil (1932)

Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts, die von ca. 1916 (Erscheinen 
des ersten Romans Die Flucht) über 1929 (bis zum Selbstmord seiner Frau Meta 
Mittelstädt) und Herausgabe des Romans Die Magd des Jürgen Doskocil dauerte, 
soll in diesem Kapitel untersucht werden. Das Ziel besteht darin, sich mit dieser 
ersten Schaffensperiode des Dichters auseinanderzusetzen, die oft missverstan-
den wurde, indem der Dichter pauschal zur Gruppe der deutschnationalen und 
mit den Nationalsozialisten sympathisierenden Schriftstellern und Dichtern ein-
gestuft wurde. Dabei soll darauf eingegangen werden, welcher der fünf nach Ar-
min Moehler (1972) definierten Gruppen der Konservativen Revolution Ernst 
Wiechert zugerechnet werden kann. Es wird untersucht, inwieweit in seinem 
Schaffen völkische, nationalrevolutionäre, jungkonservative oder bündische Ele-
mente dominieren oder ob der Autor in erster Linie als Angehöriger der Land-
volkbewegung zu verstehen ist.

Bezug genommen wird auf seine Werke aus den 1920er Jahren, wobei das 
Augenmerk hauptsächlich auf den Roman Der Totenwolf gerichtet wird. Bei der 
Analyse der ersten Schaffensphase wird methodisch eine verzahnte Analyse von 
Biographie und Werk gewählt; es werden zahlreiche Zitate aus der Autobiogra-
phie Wiecherts Menschen und Wälder und Jahre und Zeiten herangezogen. 

Damit soll ein besseres Verständnis für die politischen Ansichten des Dichters 
in seiner späteren schriftstellerischen Tätigkeit in den 1930er und 1940er Jahren, für 
seine Lebenseinstellung, sein Verständnis innerhalb seiner dichterisch erfundenen 
und gestalteten Welt erreicht werden. Von besonderem Interesse ist der Zusammen-
hang zwischen Leben und Kunst, Welt und Dichtung, der eigenen charakterlichen 
Veranlagung und der Gestaltung der Charaktere in seinen Werken. Denn zwischen 
ihnen besteht ein enger, innerer Zusammenhang, ohne den es schwerfiele, das Ge-
samtwerk Ernst Wiecherts richtig einzuschätzen und ihn selbst und seine Romane 
in einen breiten geschichtlichen Kontext zu stellen. Wiechert erkannte selbst die tie-
fe Verknüpfung seiner schriftstellerischen Arbeit mit seinem Leben. Er äußert sich 
in seinem Werk Jahre und Zeiten selbst dazu: „Unser Werk und Ziel [ist] die Aussage 
[…] über ein Stück Schicksal eben, das Auseinanderflechten und Durchsichtigma-
chen, und Knoten und Fehler sind so wichtig wie Glanz oder Farbe.“265 

265  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 335.



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 159

Dieser Zusammenhang beherrscht dermaßen sein Schaffen, dass er sein 
Werk mit seiner Person zu solch prägnanter Geschlossenheit zusammenwach-
sen lässt, dass sein Werk ohne jeglichen Bezug auf seinen Lebenslauf schlechter-
dings nicht adäquat analysiert werden kann, weil seine geistige Welt verschlossen 
bleibt. 

Auf Aspekte der Konservativen Revolution und den Begriff des Völkischen266 
ausführlich zu verweisen, wäre im Kontext dieses Kapitels überflüssig, doch es 
muss beachtet werden, dass ohne diesen Bezug im Hintergrund es schwer fie-
le, ein besseres Verständnis für sein Werk zu schaffen. Es wird deswegen auf be-
stimmte Elemente derer hingedeutet, denn seine konservativen Überzeugungen 
zeigen sich nicht nur in der Wahl der Handlungsräume für seine Romane und 
in seinen Protagonisten, sondern auch in seiner Wahrnehmung der Entwicklung 
Deutschlands vor aber auch nach dem Ersten Weltkrieg. Zu völkisch gehört vor 
allem eine antisemitische und rassistische, zum Teil auch antislawische Kompo-
nente sowie eine antichristliche, die eine dubiose Germanenreligion dem Chri-
stentum entgegenstellt. Die auch bei den Völkischen vorhandenen Elemente 
wie Volkstum, volkshaft, Werte der Natur, der in und mit der Natur Lebenden, 
die Ablehnung der technischen Zivilisation, der städtischen Massen, der Mas-
sengesellschaft, der Massen-Demokratie sind zivilisationskritisch und bei den 
Völkischen ebenfalls zu finden. Deswegen ist bei Wiechert eher das Element des 
Volkstümlichen und des Konservativen zu finden als des Völkischen, denn in kei-
nem seiner Romane aus den 1920er Jahren ist dies zu finden. Die konservative 
Zivilisationskritik kommt eher aus der Natur- und Heimatschutzbewegung, wäh-
rend die Völkischen den Rassismus, vor allem den Antisemitismus und germa-
nisch neureligiöse Anschauungen vertreten.

„Schwankende Jahre“:267 Die Flucht (1916)

Wiecherts erste Schaffensperiode mutet als Weg an, auf dem er bestimmte 
Phasen und konkrete Schritte bei der Entwicklung von sich selbst, aber auch von 
seiner schriftstellerischen Begabung hinter sich gebracht hätte. 

Ernst Wiechert hat in seinem Testament verfügt, dass seine ersten Romane 
nicht mehr einzeln, sondern nur im Rahmen einer Gesamtausgabe seiner Werke er-
scheinen dürften. Die im Jahre 1957 erschienene Ausgabe Sämtliche Werke in zehn 
Bänden ist mit einem Vermerk des Verlages Kurt Desch in München versehen: 

266  Vgl. Hartung, Günter: Völkische Ideologie. In: Puschner, Uwe; Schmitz, Walter; 
Ulbricht, Justus H. (Hrsg.): Handbuch zur „Völkischen Bewegung“ 1871-1918. München 
1999, S. 22-41.

267  Die Zitate sind den Kapiteln Wiecherts autobiographischer Schrift Jahre und 
Zeiten entnommen. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...160

In einer letztwilligen Verfügung hat der Dichter Ernst Wiechert angeordnet, daß 
seine frühen Romane: Die Flucht; Die blauen Schwingen; Der Wald; Der Totenwolf; 
Der Knecht Gottes Andreas Nyland, die in den Jahren 1913-1925 geschrieben wur-
den, als Einzelausgaben nicht mehr erscheinen dürfen und nur im Rahmen dieser 
Gesamtausgabe noch einmal aufgelegt werden können.

Darin zeigt sich die Distanz des Autors zu seinen früheren Werken und auch zu 
den darin enthaltenen Anschauungen. 

1916 erschien Wiecherts erster Roman mit dem Titel: Die Flucht. Nieder-
geschrieben wurde das Werk vom Jahre 1913 bis zum 29. Mai 1914 und wurde 
seiner Frau, Meta Mittelstädt, gewidmet. Veröffentlicht hat er ihn erst 1916268 
unter dem Pseudonym Ernst Barany Bjell,269 weil er in diesem Roman beißende 
Kritik am Lehrkörper einer Schule und an den Methoden einer überkommenen 
Pädagogik übt.270 Hätte er den Roman damals bereits unter seinem Namen ver-
öffentlicht, wäre es sicherlich zu Auseinandersetzungen mit seiner Schulleitung 
gekommen. Die Flucht des Oberlehrers Holm vor der ihn umgebenden Wirk-
lichkeit, mit der er nicht fertig wird, endet im Nichts. Er geht seelisch wie körper-
lich an der Unvereinbarkeit seiner Vorstellungen mit der Wirklichkeit zu Grunde. 
Nach seinen Aussagen befand sich Wiechert in dieser Zeit selbst in einer seelisch 
labilen Lage, in der ihm der Roman als eine Fluchtmöglichkeit erschienen war. 

In meiner gefährdeten Welt fühlte ich den tiefen Segen, daß ich eine andere Welt er-
schaffen konnte, eine stellvertretende gleichsam. Und ich konnte aus der meinigen 
heraustreten, wenn sie mir zu eng und zu Boden drückend erschien.271

Hans-Martin Pleßke erklärt die Einzigartigkeit dieses Romans und seine beson-
dere Stellung im Schaffen des Dichters: 

Das Buch zeichnet sich durch eine klare und übersichtliche Struktur aus[...] Wir 
haben es mit einem Roman des inneren Aufbegehrens zu tun. Als Fünfundzwan-
zigjähriger war Wiechert voller Widerspruch gegen vieles. Dazu treiben ihn sein 
Temperament und seine Anlagen, aber auch die Lebensform und der Zeitgeist jener 
Jahre unmittelbar vor dem Weltkrieg. […] Die Romanfigur Peter Holm verkörpert 
des Dichters eigenes Welt- und Menschenbild. Ein Rebell opponiert gegen die da-

268  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens” in Ernst Wiecherts frühen 
Romanen. In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Beit-
räge über Ernst Wiechert und sein Werk. Frankfurt/M. 1999, S. 99-131, hier S. 102.

269  Abbildung 14: Meta Wiechert (Mittelstädt) erklärt in dem Brief vom 2. De-
zember 1916 an Friedrich Tucholski die Bedeutung des Pseudonyms Barany Bjell. Es 
bedeutet „Schäferweide oder Schäferwiese.“

270  Die Erstauflage erreichte 1.800 Exemplare.
271  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 452. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 161

mals herrschenden Wertvorstellungen. Bereits dieses Buch macht deutlich, über 
welche Kräfte in der Wesenszeichnung Wiechert verfügt.272

Die frühen Werke sind Ausdruck der Suche in einer für ihn unsicher gewordenen 
Welt, einer Suche nach neuen Idealen, in deren Verlauf Wiechert auch manchen 
Fehltritt begeht, wie er später selbst bekennt. Die Sprache dieser Werke wirkt über-
laden und befrachtet mit übersteigerten, oft pathetischen Metaphern und Bildern. 
Umso deutlicher wird sein Urteil über die Werke dieser ersten Schaffensperiode. Sei-
ne Worte zeugen von dem in späteren Jahren gewonnenen Abstand und einer Über-
windung der damals um sich greifenden Verzweiflung, die ihn innerlich zersetzte:

In alle meine Bücher ist fast fünfzehn Jahre hindurch dieses Mißlingen hineingeflos-
sen, das zwischen den Polen sich Zerreibende, das nicht Gelöste und an keine Lösung 
Glaubende. Das Grelle an Zeichnung und Farbe, das Ausbrechenwollen, die Übertäu-
bung durch Effekte, der Mangel an Maß und Harmonie, die Überladung der Sprache, 
der Mittel, das Gewaltsame, bis aufs Letzte Getriebene. Es waren nicht nur Kunst-
fehler, wie die meisten Beurteiler meinten. Es waren Lebensfehler. Und so unlöslich 
waren Leben und Kunst verflochten, daß das eine aus dem andern folgen mußte.273

Der Dichter erklärt überdeutlich, woraus seine Verzweiflung resultierte. Der 
Grund dafür muss die Beziehung zu seiner Frau gewesen sein und eine große 
Enttäuschung, die er darin erlebte.274

Es gibt Enttäuschungen, die bitter sind wie Wermut. Nicht wenn ein Plan mißlingt, 
eine Berechnung, sondern wenn ein Fundament mißlungen ist und das Dach ist 
schon gerichtet. Und wenn dieses Fundament nicht aus Steinen, sondern aus Men-
schen besteht. Es ist so gut wie unheilbar, wenn man nicht das Ganze stürzt und 
abbricht, gleich am Anfang, und wer von uns hat die Kraft, Menschen zu stürzen, 
die uns vertrauen?275

Wie labil die Lage des Dichters war, zeigt der Titel des Werks, den er wie folgt 
erklärt: „Für jemanden, der eben sein Amt und sein Glück gegründet hatte, war 
Die Flucht wohl ein seltsamer Titel.“276

Doch der erste Roman war tonangebend und bestimmend für eine längere 
Schaffensperiode, die bis Ende der 1920er Jahre dauerte. Denn es war viel mehr 

272  Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens”, S. 104-105. 
273  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 450. 
274  Abbildung 15: Brief Wiecherts an seine Frau, Meta Mittelstädt von Herbst 

1929 kurz vor seinem Selbstmord. Kurz darauf zog Ernst Wiechert nach Berlin um, wo 
er Paula Marie Juncker heiratete. 

275  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 450. 
276  Ebd., S. 451. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...162

als nur der Titel eines Romans; es war eine Lebenseinstellung und bleibt ein 
Schlüsselbegriff für das Verständnis der ersten schriftstellerischen Periode Ernst 
Wiecherts.277 Aber sie war nicht nur charakteristisch für ihn, sondern zugleich 
auch für die gesamte Kriegsgeneration, die nach der Niederlage des Ersten Welt-
krieges, dem Scheitern des Kaiserreiches, der Gründung der ersten Demokratie 
in Deutschland, der Weimarer Republik, und der Wirtschaftskrise und zugleich 
Gesellschaftskrise mit den Mythen der Zeit konfrontiert wurde.

Ein egoistisches Buch also, ein egozentrisches, und so sind sie alle gewesen bis zur gro-
ßen Wende. Es lohnt nicht, Mühe an sie zu wenden, außer der des Biographen und des 
Psychologen. Sie enthalten nur das Subjekt in immer gewandelten Formen, kein Objekt, 
keinen Abstand, keine Weite. Für mich waren sie nötig, für mich allein, und das Ungehö-
rige war nur, sie drucken zu lassen, als ob sie auch für andere nötig wären. Sie waren nur 
Fiebertafeln, die über meinem Kopfende hingen, und die rote Linie war nicht gut an-
zusehen. Der Arzt war noch nicht gekommen. Die Diagnose war noch nicht gestellt.278

Wiechert versuchte am Anfang seiner Schaffenszeit immer wieder durch seine 
Werke aus seiner gefährdeten, geistig und seelisch labilen Welt zu entrinnen, 
doch dies gelang ihm nicht. Es gab für ihn keinen Ausweg als die ‚Flucht‘, keine 
Erleichterung und somit stürzte er sich immer mehr in die tiefe Depression. Die-
se psychischen Zustände wurden hauptsächlich durch mehrere Schicksalsschläge 
in seiner Kindheit und Jugendzeit, wie etwa der Selbstmord seiner Mutter oder 
der ungeklärte Tod seines Onkels verursacht.

Bereits in dem ersten Roman gibt es Hinweise auf eine Annäherung Wie-
cherts an völkisch-germanische Ideale. Der Protagonist Holm schildert während 
einer Festrede in der Aula der Schule seine germanischen Ideale:

Dann sprach er. Von den alten Germanen, von dem Leben, das sie führten, von den 
Festen, die sie feierten. Von dem Feste der Wintersonnenwende, wenn die Licht-
götter wieder am Himmel aufwärts stiegen und die Frost- und Nebelriesen knir-
schend ihre Herrschaft abgaben. Von dem Lichte in ihrem Leben überhaupt, von 
der Reinheit ihrer Körper und ihrer Seele, von der Heiligkeit der Gestirne. Von der 
Treue, die Leben und Sterben erfüllte. Und er sprach weiter von dem gegenwärtigen 
Geschlecht. Wo die Feste des Lichtes gefeiert würden? Wo die Reinheit geblieben 
sei, wo die Heiligkeit, wo die Treue? Ob sie noch Stimmen hörten im Rauschen der 
Wälder und im Brausen des Frühlingswindes? Ob sie noch zu den Sternen aufblick-
ten wie betende Kinder? Ob sie die Treue hielten, im Leben wie im Tode?279 

277  Mehr dazu: Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens”, S. 102. 
278  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 452. 
279  Wiechert, Ernst: Die Flucht. In: Sämtliche Werke. B. 1, Wien/München/Basel 

1957, S. 87. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 163

Der einzige Ausweg aus der Enttäuschung des Lebens scheint der Weg in die Na-
tur zu sein, doch sein Held Peter Holm geht sowohl körperlich wie seelisch zu-
grunde. Sowohl Holm als auch Wiechert sind Individualisten, die ein Gefühl des 
Widerwillens gegen die bürgerliche Sicherheit haben. Für Beide ist der Ehrgeiz 
nach materiellem Erfolg nur erdrückend und fördert den sittlichen Zerfall des 
Menschen. Dadurch nähern sie sich den völkischen Idealen. Der Roman zeigt, 
dass eine Flucht aus der Welt unmöglich ist. Doch in dem Roman hat man mit 
einer Fülle von Motiven und Bildern zu tun, die in seinen weiteren Werken ver-
vollkommnet werden. Die Verbindung von Resignation und Ausbruch bleibt für 
den Dichter und sein Schaffen lebenslang bezeichnend. Es wird um die verlorene 
Unschuld des Menschen geklagt. Wiecherts Helden sind ihr Leben lang naturge-
bunden und naturbedingt; die Stadt dagegen macht es dem Menschen unmög-
lich, das Leben der Innerlichkeit zu erleben. Und bereits im ersten Roman hat 
man mit zahlreichen eindrucksvollen Natur- und Landschaftsbeschreibungen zu 
tun, die im Kontrast zu grellen Beschreibungen bei der Schilderung der Schatten-
seiten des Lebens stehen.280

Sind die Hinweise auf Wiecherts Weltanschauung in den Vorkriegsjahren 
noch versteckt, so verstärkten sich diese Tendenzen während der Nachkriegsjah-
re zunehmend. Das Erlebnis des Krieges bildet fortan den Hintergrund, der sein 
gesamtes Werk zwischen den beiden Weltkriegen und auch danach beeinflusst 
hat. Ernst Wiechert kommt immer wieder darauf zu sprechen, und zwar meist 
mit übertriebenen, grellen Farben, mit den heftigsten Äußerungen. Die ersten 
Romane Die Flucht und Die blauen Schwingen281 führen ihn unmittelbar in den 
Kreis der deutsch-nationalen und völkischen Schriftsteller. Dabei sind die beiden 
ersten Nachkriegsromane, Der Wald und Der Totenwolf, die Wiechert 1920, bzw. 
1922 schrieb, von besonderer Bedeutung; nicht auf Grund ihres dichterischen 
Wertes und ihrer Brisanz, sondern als Meilensteine auf dem Weg, der den Dich-
ter zur Verurteilung des Krieges und seiner Gräueltaten und vor allem zur Aufleh-
nung gegen die nationalsozialistische Ideologie führen sollte. 

Politische Ansichten nach dem Ersten Weltkrieg

In dem Roman Der Wald, aber besonders offensichtlich im Totenwolf, wird 
vieles von dem deutlich, was Wiecherts Vorstellungswelt in diesen Jahren prägte 
und ihn stark in die Nähe völkisch-nationaler Gruppen rückte. 

Um Ernst Wiecherts Weltanschauung richtig einschätzen zu können, scheint 
es zunächst wichtig zu sein, darauf einzugehen, wodurch er und seine politischen 

280  Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens”, S. 108-109. 
281  Abbildung 16: Verlags-Verträge: Concordia, Verlagsanstalt G.m.b.H vom 

25.10.1915 u. Verlag Habbel & Naumann vom 29.1.1925 (2.2.1925).



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...164

Ansichten nach dem Ersten Weltkrieg bedingt waren. Dabei kann man auf den 
Artikel von Hans-Martin Pleßke Das „Mißlingen des Lebens“ in Ernst Wiecherts 
frühen Romanen282 zurückgreifen, denn der Autor schildert sehr treffend die Si-
tuation der gesamten Generation nach der Niederlage im Ersten Weltkrieg. 

Ernst Wiechert gehörte noch der Generation, die im Kaiserreich aufge-
wachsen war und von den deutschen Idealen, dem deutschen Bürgertum geprägt 
wurde. Wie die meisten Zeitgenossen hat wohl auch Wiechert den Ausbruch des 
Ersten Weltkrieges begrüßt, denn es gab 1914/15 kaum Zweifel, dass als „Werk-
zeug Gottes“ Deutschland den Krieg gewinnen und ein neues Zeitalter begin-
nen würde. Solche Gedanken lassen sich zwar in den Schriften Wiecherts nicht 
direkt nachweisen, doch es kann angenommen werden, dass auch der Dichter 
von solchen Meinungen und von der damals herrschenden Stimmung nicht un-
berührt blieb. Walter T. Rex schreibt dazu in seinem Artikel: „Der Ausbruch des 
Weltkrieges löst, ähnlich der historischen Situation, nahezu religiöse Verzückung 
aus, glaubt man doch, daß er die alte Ordnung hinwegfegen und Raum für Neues 
schaffen würde.“283 

Auch die bürgerliche Kulturkrise nach 1918 hat zu einer persönlichen Iden-
titätskrise geführt. Das lässt sich an Aussagen Wiecherts nachweisen. Pleßke 
schreibt dazu: 

[Wiechert] weiß, daß die Zeit reif zu einer Umkehr ist und es eine neue Ordnung 
geben muß. Aber zugleich verurteilt er die Revolution, weil deren Begleitumstände 
[…] für ihn eine fremde Welt heraufbeschwören. Was bleibt, ist die Abkehr von ei-
nem möglichen Demokratieverständnis. Wiechert lehnt die neue Staatsform ab, die 
für ihn Zuchtlosigkeit und den Verfall geistiger und sittlicher Werte bedingt. Es ist bei 
solcher Grundhaltung dann nicht mehr weit bis zur Schmähung des zivilisatorischen 
Fortschritts schlechthin. Wiechert möchte sich eine Welt aufbauen, in der die Rück-
kehr zur Urkraft der Natur noch einmal erfolgen kann und der vereinsamte Mensch in 
seiner Bitternis nach Gott zu rufen oder mit ihm zu rechten [sic!]284 beginnt.285 

Die politischen Ansichten Wiecherts kommen am besten zum Ausdruck, wenn 
man sich der Korrespondenz mit seinem sozialdemokratisch geprägten ehe-
maligen Schulfreund Friedrich Tucholski genauer ansieht. In dem Brief vom 
11.10.1919 äußert er sich unmissverständlich über die politischen Zustände in 
Deutschland:

282  Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens”, S. 114-116.
283  Rex, Walter T.: Zivilisationskritik im Werk Ernst Wiecherts. In: Kroll, Frank-

Lothar (Hrsg.): Wort und Dichtung als Zufluchtsstätte in schwerer Zeit. Berlin 1996, S. 87-
113, hier S. 99. 

284  Gemeint ist „fechten“. 
285  Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens”, S. 115. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 165

Daß wir politisch gerade Hand in Hand gehen werden, ist ja nicht anzunehmen, 
aber das ist ja auch gleichgültig. Ich stimme Dir darin vollkommen zu, daß die Welt-
geschichte sich nicht aufhalten läßt, nur bin ich nie und nimmer zu der Ansicht zu 
bekehren, daß das, was wir am 9. November 18 erlebt haben, Weltgeschichte war. 
Für mich steht fest, daß der Krieg für unser armes Land anders ausgegangen wäre, 
wenn die Heimat sich anders gehalten hätte, ja selbst am 9. November war noch 
nichts verloren, wenn nicht alle Befehlsstellen sich so erbärmlich benommen hät-
ten. Ich bin weit davon entfernt, alles was früher war, für besser zu halten, nur daß 
es besser war als die jetzige schmähliche Komödie, das möchte ich behaupten.286

In einem späteren Brief bringt er seine Enttäuschung über den gescheiterten 
Kapp-Putsch (13. März 1920) zum Ausdruck: „Es war für mich am 13. eine kur-
ze Freude. Nun geht’s unaufhaltsam zu Ende, und es scheint, als ob das Volk es 
nicht besser verdiene.“287 Auch Ernst Wiecherts Frau Meta äußert sich in ihrem 
Brief vom 21.9.1919 an die Ehefrau von Friedrich Tucholski über die politische 
Situation in Deutschland: 

[…] Nur daß ihr Mann Leser der „Freiheit“ und sicher auch Anhänger der radi-
kalen Sozialisten ist, flößt mir Bange ein. Ich bin ganz deutschnational und mein 
Mann erst recht, ob es Freundschaften dabei geben kann? – Aber nie und nie hätte 
ich geglaubt, daß Kaiser Wilhelms Offiziere so zu den Sozialdemokraten und Un-
abhängigen gelaufen sind. Es ist ewig schade um unser schönes, stolzes Heer und 
um unser schönes, stolzes Deutschland. Wäre es wenigstens in Ehre untergegan-
gen! Aber so ist es ganz recht, wenn der Feind den Deutschen nur Fußtritte gibt. 
Wir werden es ja noch erleben, wo diese Regierungswirtschaft hinführt. Wenn auch 
vieles von der monarchischen Regierung nicht in die Zeit paßte, so wünsche ich sie 
doch wieder zurück, damit es wieder ein Recht auf Erden gibt. Die Roten können 
das doch schlecht schaffen, wie die Gegenwart lehrt.288 

In einer Stellungnahme aus dem Jahre 1922 scheint Wiechert seinen Rückzug in 
die Innerlichkeit anzudeuten, wenn sich auch seine Überzeugungen gegenüber 
der Demokratie nicht geändert haben.

Was Politik und Wirtschaft betrifft, so werde ich allerdings immer skeptischer. Ich 
habe mich längst von jeder Partei losgelöst und den Schwindel in jeder Partei er-

286  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich. Eine Dokumentation. Mit einem 
Verzeichnis der Ernst-Wiechert-Manuskripte im „Haus Königsberg“, Duisburg. Tl. 2, Paris 
1974, S. 35-36. 

287  Ebd., S. 36. 
288  Wiechert, Meta (1919): Brief vom 21.9.1919. In: Königsberger Sammlungen der 

Stadtgemeinschaft Königsberg (Pr.). Ernst-Wiechert-Archiv im Museum Stadt Königsberg in 
Duisburg. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...166

kannt. Die Zugehörigkeit zu einer Partei entwürdigt den Menschen immer. […] 
Ob Republik oder Monarchie ist mir ziemlich gleichgültig, nur die Demokratie hal-
te ich immer noch für die Grundwurzel alles Übels, sogenannte Herrschaft des Vol-
kes, damit der Masse, damit des Unsinns. Die Aristokratie stellt für mich die einzige 
Rettung dar, d. h. die Herrschaft Weniger, aber der Besten, gleichviel aus welchem 
Stande. Ohne sittliche Erneuerung des Volkes können wir 1000 Parteien gründen, 
1000 Konferenzen einberufen und werden so klug sein wie zuvor. Und an dieser 
sittlichen Verseuchung sind alle Schichten gleichmäßig beteiligt, weil wir eben kei-
ne führende Schicht haben, nicht einmal führende Einzelmenschen.289

Diese Aussagen sind typisch für die Einstellung Wiecherts während der ersten 
Nachkriegsjahre. Er ist darüber enttäuscht, dass der Einschnitt des Krieges nicht 
zu einer Neubesinnung auf alte bildungsbürgerliche Ideale geführt hatte und sei-
ne Antipathie gilt der Weimarer Republik und deren demokratischen Zielen. Als 
Lösungen werden eine sittliche Erneuerung des deutschen Volkes und die Forde-
rung nach Führungspersönlichkeiten genannt. Das sind Forderungen, die auch 
in national-völkischen Kreisen kursierten. Allerdings blieben diese deutlichen 
politischen Äußerungen Wiecherts eine Ausnahme. Er war eher geneigt, die po-
litische Wirklichkeit als belangloses Tagesgeschehen abzutun. Für einen Dichter 
sei es unwürdig, sich mit den „Zeitfragen“ abzugeben, seine eigentliche Aufgabe 
sei vielmehr die Darstellung der „ewigen“ Dinge.290

„Bürde und Prüfung“: Der Wald (1922) und Der Totenwolf (1924) 
– im Umkreis der Konservativen Revolution 

Der Erste Weltkrieg stellte eine bedeutende Zäsur im Leben Wiecherts dar. 
Er meldete sich freiwillig  und wurde zurückgestellt, dann einberufen und ausge-
bildet, krank entlassen und wieder eingezogen. Die Kriegserlebnisse, aber auch 
das Leben in Kasernen, liefern, manchmal kaum überarbeitet, einen reichhalti-
gen Stoff für alle späteren Romane. Der Krieg zieht sich wie ein roter Faden durch 
das ganze Schaffen des Schriftstellers. Denn das Erlebnis des Krieges bildet fort-
an den Hintergrund, der in den Zeiten zwischen den beiden Weltkriegen und 
auch später sein ganzes Schaffen durchwirkt und determiniert. Unzählige Male 
brandmarkt er den Krieg als sinnloses Spiel der Großen mit den entfesselten Ur-
mächten des Hasses und Vernichtungswillens, das für den Einzelnen wie für das 
ganze Volk nichts Weiteres einbringt als nur Prüfung, Abstieg, Verstümmelung, 
Untergang, Enteignung, die Begegnung mit dem Grauenhaften und letzten En-
des mit dem Tod. 

289  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 37. 
290  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/

München/Basel 1957, S. 361. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 167

Dabei sind vor allem zwei erste Nachkriegsromane, Der Wald und Der To-
tenwolf, die 1922 und 1924 veröffentlicht wurden, besonders aussagekräftig, und 
zwar nicht nur auf Grund ihres dichterischen Wertes, sondern als Meilensteine 
auf dem Weg des Autors zur Verarbeitung des Erlebten und zur persönlichen 
Verurteilung des Krieges sowie zur Auflehnung gegen den Nationalsozialismus. 
Seine Abneigung gegen Demokratie und moderne Zivilisation findet ihren hef-
tigsten Ausdruck in den beiden Romanen.

Der Wald (1922) ist das zweite Werk Wiecherts. Die Ideen von Natur und 
Heimat, von Volk und Vaterland waren bereits im Roman Die Flucht da, aber 
in den zwei weiteren Romanen haben sie ihren vollen Ausdruck gefunden. Der 
deutsche Wald ist ihre Achse. Gleich am Anfang des Romans steht ein Gedicht 
von Karl Thylmann: 

Wo hinaus?/ Auch, wie soll ich vor mich gehen?/ Eingewickelt und gewürgt/ In 
dem festen Mumientuch,/ Stöhne ich/ Nach dem Reiherflug ins Blaue./ Hände, 
wann berührt ihr mich?/ Stimme, erschallst du mir: Komm heraus!/ - Daß ich, von 
dem Moder los,/ Aug in Aug mit meinem Herrn/ Ewigkeit beginnen kann?291 

Diese expressionistischen Verse kennzeichnen den Roman sowohl in seinem 
Ausgerichtetsein auf „den Reiherflug ins Blaue“, als auch in der stöhnenden Ohn-
macht des tatsächlichen Tuns. Es ist offensichtlich ein Schritt in die lebendige 
Welt, doch dieser ist nicht ausschließlich kennzeichnend dafür, vielmehr ist das 
gehaltarme Leben Henners krank an denselben Übeln wie das Holms. 

Das Naturgefühl ist das tragende Element. Mag sich der Hauptprotagonist 
auch in den Wald hingezogen fühlen, gilt für ihn trotzdem ein Katechismus: er 
hütet den Wald und hält Fremde mit der Büchse fern, und als das Gesetz ihn 
wehrlos macht, verbrennt er sein Heiligtum. Aber er ist einer Gemeinschaft mit 
dem Wald nicht fähig, wie überhaupt jeder Gemeinschaft, da er im gleichen Zir-
kel steckt wie Holm:

Ich glaube allerdings, … daß ich mein Kind töten könnte, wenn ich Frau und Mut-
ter wäre, weil es mir das Alleinsein nähme, das Einzigsein, die Freiheit und die Ein-
samkeit, die ich verlange.292 

Der Roman ist nicht gelungene Dichtung. Denn die gefundene Ordnung ist die 
Unordnung, ein subjektivistisches Durch- und Gegeneinander. Es ist kein frucht-
bares, polares Spannungsverhältnis der Gegensätze, sie werden nicht zueinander 
verarbeitet. Henner Wittig, der harte Jäger und Verächter der Menschen, hat 

291  Wiechert, Ernst: Der Wald. In: Sämtliche Werke, B. 1. Wien/München/Basel 
1957, S. 435. 

292  Ebd., S. 503. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...168

„Gott und Seligkeit“ im Walde. Aber er hat ihn nur für sich. Den Menschen au-
ßerhalb seines kleinen Kreises verwehrt er ihn mit Gewalt. Da Elslein, seine Base, 
die Ordnung, Straßen, Häuser und stillen Gärten der Städte liebt, verheiratet er 
sie mit einem sanften Mann, mit dem sie „zu den Füßen ihres Gottes“293 sitzen 
kann. Elsleins Gott ist „der weiße Gott“, der Christengott, wie der Gott Henners 
der „grüne Gott“294 ist. Für den Waldläufer Isegrim hat der Waldgott Gestalt an-
genommen in dem „grauen Männlein“295, das ein Vergißmeinnicht-Kränzchen im 
Haar hat und traurig winkt. „In meines Vaters Haus sind viele Wohungen“296 trö-
stet Peter Lenze Elslein, denn er hat weder ihren noch Henners Gott. 

Ich will nicht sagen, daß ich den wahren, einizgen Gott habe, aber ich sehe ihn über-
all, wo Sie ihn sehen, und auch dort, wo Sie ihn nicht sehen, […], auch bei der 
kranken, verirrten, haßvollen Menschheit, auch bei der Canaille Wittig. Und ich 
spreche mit den Menschen wie mit den Tieren und Wolken, mit allen Menschen, 
denn alle habe ich lieb.297 

Es klingt wie These, Antithese und zugleich Synthese, wenn Henner den Gott 
der Bäume und Tiere erkennt. Elsabe den Gott der Menschen und schließlich 
Peter Lenze den allliebenden Gott. In Wirklichkeit ist diese Synthese aber nur ein 
Nichtanstoßen, das nichts bringt als nur etwas Frieden. Das Bibelwort von den 
vielen Wohnungen im Hause Gottes wird sehr bequem: „Gibt es nicht Fenster, 
durch die man sich zuwinkt? Gibt es nicht Türen, durch die man aus- und einge-
hen kann?“ Weiter erklärt Peter seine Anschauungen: „Ich kenne kein Jenseits. 
Nichts, was köstlicher sein könnte als das Diesseits.“298

Von dem harten Henner heißt es einmal: „Wie wir unser Leben entstellt ha-
ben!“ sagte er zornig. Gott und Leben und Liebe. … Gott in die düsteren Kirchen, 
das Leben in Sanftmut und Nächstenliebe, … und die Liebe … er lächelte höh-
nisch.“ Dieser Henner verheiratet die christliche Elsabe und den sanftmütigen Peter, 
und bei ihrer Hochzeit sagt er: „Wir brauchen Dir nicht Glück zu wünschen, denn 
Du hast das Glück. Was Ihr tut und denkt, wird gut sein, weil Ihr eins seid mit Gott.“

An ähnlichen Paradoxen ist das Buch reich. Es präsentiert eine Reihe von 
Sonderlingen und ist, abgesehen von einer bildhaften Beschreibung des Waldes, 
als Romanwerk nicht von großem Belang. 

Im Gesamtwerk Wiecherts steht der Wald sowohl als Thema als auch in der 
Figur des Helden. Der junge Hauptmann a.D. Henner ist ein anderer Menschen-

293  Ebd., S. 575. 
294  Ebd., S. 523. 
295  Ebd., S. 479. 
296  Ebd., S. 486. 
297  Ebd., S. 603. 
298  Ebd., S. 623. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 169

typ als Oberlehrer Holm, verbissen und hart. „Der Mann kann sich lieben lassen, 
aber er hat nicht zu lieben“ heißt seine Lebensmaxime. Seine Härte führt Hen-
ner über die Absolut-Resignation Holms hinaus, denn sie resigniert nicht.  
Henner verbrennt zwar seinen Wald, da der Staat ihn anderen Menschen zugäng-
lich machen will, aber er nimmt einen Schößling mit, um an anderer Stelle sein 
neues Zuhause aufzubauen. Nur ist dieses Reich eben nicht in einer überzeugen-
den Ordnung. 

Der Totenwolf ist 1924 erschienen und wurde „Dem Deutschen Hermann 
Lange“ gewidmet. Es kann vermutet werden, dass Wiechert in dem Roman An-
regungen und Erfahrungen aus seiner Studienzeit verarbeitet hat. Auf ihn hatte 
damals der Germanistikprofessor Rudolf Meißner großen Einfluss, der ihn in 
das Altnordische eingeführt hat.299 Charakteristisch für den Roman, aber viel 
mehr für die Einstellung des Verlegers war die schwarz-weiß-rote und mit dem 
Sonnenrad (Hakenkreuz)300 gezierte Umschlagszeichnung. Sie nahm schon den 
Geist dieses Buches vorweg.301 

Hinsichtlich der Ausrichtung des Buchumschlages ist es nicht weiter ver-
wunderlich, dass Wiechert in seiner Korrespondenz mit den Verlegern darauf 
bestanden hat, dass das Buch nicht in einer jüdischen Zeitung abgedruckt wer-
den sollte:

Mit einem gleichzeitigen Abdruck in einer großen Zeitung bin ich durchaus einver-
standen, unter der einzigen Bedingung, daß es keine jüdische ist.302

299  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens”, S. 122.
300  Die Gutachten der beiden Verleger Georg Naumann und Franz Ludwig Hab-

bel sind repräsentativ dafür, wie das Buch damals wahrgenommen wurde: „Ich habe das 
Buch sogleich gelesen und bin von ihm sehr in Spannung gehalten worden. Meine eigene 
Entscheidung ist durchaus bejahend. Ich halte es für das einzige Buch, das mir in den 
letzten Jahren zu Gesicht gekommen ist und das uns als Volk wirklich etwas zu sagen 
hat. Die anti-kirchliche Einstellung wird natürlich zu Schwierigkeiten führen, die aber in 
Kauf genommen werden müßten.“ (Brief von Franz Ludwig Habbel an Georg Naumann 
vom 16. Januar 1924. Wiechert-Archiv im Museum Stadt-Königsberg). Antwort von 
Georg Naumann vom 18. Januar 1924: „Das Buch hat Vorzüge. Es ist gemußt, es ist ge-
wollt und es ist gekonnt. Jede einzelne Zeile ist ehrlich erlebt. Packend ist die souveräne 
Art, mit der ganze Menschenschicksale mit ein paar Zeilen abgetan werden. Über Krieg 
habe ich Schilderungen gleicher Wucht selten gelesen. Kein zimperlicher Kompromiß, 
kein Führen zum guten Ende, opferbereites Herzblut, Glaube an die Zukunft. Daß das 
Buch nicht ohne Anklang bei Ihnen bleiben würde, war mir klar. Ich hielt es aber für 
möglich, daß die mehr zum alten hinneigende Form Schwierigkeiten machen würde.“ 
(Wiechert-Archiv im Museum Stadt-Königsberg). 

301  Vgl. Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 539. 
302  Brief Ernst Wiecherts an Franz Ludwig Habbel vom. 28.5.1924 (Wiechert-

Archiv im Museum Stadt-Königsberg). 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...170

Daraufhin erhielt Wiechert ein Antwortschreiben, aus dem hervorgeht, 
dass die Verleger „selbstverständlich hierfür eine nichtjüdische Zeitung ins Auge 
fassen.“303

Der Roman erscheint im Vorabdruck im Hannoverschen Kurier am 15. Juni 
1924, und dann im Juni- und Juliheft der Weltliteratur im Verlag Habbel&Naumann 
mit einer Auflage von 3.500 Ex. Anfang August 1924 erscheint er in Buchform.304 

Wolf Wiedensahl, Sohn einer vormals großen Familie, wächst im Totenwin-
kel auf. Er wird von seinem Vater verlassen und von der Großmutter großgezo-
gen. In Wald, Moor, Feld, in der gesamten Natur, findet er eine neue Heimat, 
nachdem er aus Familie und Stadt losgelöst worden ist. Denn die Ursache für 
den Ortswechsel ist der verspielte Familienbesitz der Wiedensahls. Moorwald ist 
der Rest des ererbten Gutes, das durch die Spielleidenschaft seiner Eltern in den 
Ruin getrieben wurde. Der junge Wolf hat ein schweres Leben, denn er hat in der 
Schule schwer zu kämpfen. Seine erste Konfrontation mit der Zivilisation erfolgt 
in der Schule durch die Begegnung mit dem sadistischen Schullehrer Theodor 
Mroczek. Erst als der Lehrer Hans Erikson kommt, der von germanischen Ide-
alen begeistert ist, lässt sich Wolf dafür begeistern und wird sich seiner Berufung 
bewusst. Von nun an hat er als Lebensziel, das deutsche Volk von der Demut und 
Sanftmut des Christentums zu befreien. Mit der kompromisslosen Entschlossen-
heit tritt er der Kirche entgegen und seiner Großmutter Agnete erzählt er von 
seiner Auseinandersetzung mit dem Pfarrer: 

Heute habe ich mit dem Pfarrer gesprochen, Mutter… Ich habe ihm gesagt, daß ich 
nicht an den Christengott glaube und daß ich mich nicht einsegnen lassen kann. 
[…] Ich habe dem Pfarrer gesagt, daß ich an das Schwert glaube, aber es ist mehr. 
[…] Vielleicht ist es das Blut, von früher her, vielleicht ist es der Wald und das 
Moor… ich habe am Herzen der Erde gelebt, und kein Buchstabe war zwischen 
uns, kein Mönch… nun halten sie mir das Kreuz vor. Blut ist an seinem Stamm… 
Dulderblut. Aber ich kenne das nicht. Ein anderes Blut ist vor meinen (sic!)… ich 
habe schon mit dem Tode gerungen, Mutter, und Gott war nicht bei mir…305

Unter dem Einfluss des Lehrers Erikson rücken in sein Interessenfeld altgerma-
nische Sitten und Traditionen wie Sonnenwendfeiern, der Glaube an Wotan und 

303  Brief Habbels an Ernst Wiechert vom 2.6.1924 (Wiechert-Archiv im Museum 
Stadt-Königsberg). 

304  Mit diesem Roman erzielte Wiechert seinen ersten Erfolg. Ende August 1924 
erhielt er einen Brief von Naumann mit einer erfreulichen Nachricht: „Freuen wird Sie, 
daß die Münchner Neuesten Nachrichten den Abdruck erworben haben und in 5-6 
Wochen damit beginnen werden. Das vereinbarte Honorar beträgt 1.000 M“ (Wiechert-
Archiv im Museum Stadt-Königsberg). 

305  Wiechert, Ernst: Der Totenwolf, B. 2, S. 106-107. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 171

an freie Germanen. Als er 16 Jahre alt wird, lässt er sich nicht konfirmieren, weil 
er nicht an Christus, sondern an das Schwert glaubt:

Jene Menschen lebten bei ihrer Mutter, der Erde, und ihre Seele war die Seele des 
Waldes, grün und stark, wie junges, brausendes Laub… Dann kamen die Mönche 
und töteten die Seele oder ächteten sie, und verhüllten die Sonne wie Balders Ant-
litz. Das Licht verschwand. Heimatlos wurde der deutsche Mensch. Er bekam eine 
neue Seele, eine Seele aus Stein, wie im Märchen. Und mit der Waldesseele verlor er 
das Waldeshaus und bekam ein steinernes Haus…306

Es wird Wolf zu seiner Pflicht und Aufgabe, den deutschen Menschen zum has-
serfüllten, naturverbundenen und im Widerspruch zum Christentum stehenden 
Germanentum zurückzuführen. Dabei ist eines der Merkmale der völkischen Ideo-
logie zu erkennen. Der Bereich der sogenannten „Deutschgläubigen“ reicht „von ei-
ner ‚Germanisierung des Christentums‘ (Artur Bonus), welche Christus zu einem 
‚Arier‘ macht (H. St. Chamberlain) und etwa die Mitleids- und Sündigkeitsvorstel-
lungen gegen eine ‚heroische Heilandslehre‘ (Artur Dinter) auszutauschen sucht, 
über achtungsvolle Scheidung vom Christus (Wilhelm Hauer) bis zu ausgespro-
chen christentumsfeindlichen Formen (Haus Ludendorff).“307 Gerade die zwei 
letzten Erscheinungen der christenfeindlichen Einstellung der Völkischen sind bei 
Wiechert gut zu erkennen. Einerseits ist darauf hinzudeuten, dass Wiechert auf die 
Neuschöpfung einer germanischen oder deutschen Religion richtet. Andererseits 
ist dabei eindeutig die Ablehnung des Christentums und die Rückbesinnung auf 
altgermanische Rituale und die Wodananbetung zu erkennen. 

Nur im Krieg sieht der Protagonist ein Mittel zur Säuberung der deutschen 
Seele. In Gesprächen mit Afrikaner und Erikson wird der Krieg herbeigesehnt. 
Und so kommt es dazu, dass die drei an die Front kommen. Trotz der völkischen 
Wurzeln seines Glaubens und seiner Weltanschauung stirbt Erikson mit dem 
Glauben an Christus. Wolf glaubt bis an sein Ende an seine Ideale und hält sich 
selbst für den Wegbereiter eines neuen Zeitalters. 

Nach der Niederlage glaubt Wolf, seinen Kampf unerbittlich weiterführen 
zu müssen. Enttäuscht kehrt er in den Totenwinkel zurück. Die Schuld an dem 
verlorenen Krieg gibt er dem Christentum und wird zum Anhänger von Ver-
schwörungstheorien. Seinen Kampf will er gegen Gott führen. Im Moordorf lä-
stert er Gott, indem er den Gottesdienst stürmt. Er wird zu vier Wochen Haft 
verurteilt. Sein Hass steigert sich zum Wahnsinn. Die entartete Stadtkultur will er 
vernichten. Deswegen steckt er eine Gaststätte in Brand. Dabei stellt sich heraus, 
dass er durch sein Verhalten bewusst seinem eigenen Untergang entgegenstrebt. 

306  Ebd., S. 117. 
307  Moehler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Ein 

Handbuch. Darmstadt 1972, S. 136. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...172

Danach muss er erkennen, dass er die Welt nicht erobert: „Ich werde nicht voll-
enden, aber den ersten Stein werde ich herausbrechen aus ihrem Tempel.“308 An 
dieser Stelle hat man wieder mit Elementen der Konservativen Revolution zu 
tun, diesmal aber mit den Ansichten der Landvolkbewegung. Die Auseinander-
setzung zwischen der Land- und Stadtbevölkerung wird auf extreme Weise in 
dem Roman thematisiert. Die Landvolkbewegung ist vor allem durch eine Reihe 
von symbolischen Gewalttaten bekannt. Von November 1928 bis in den Septem-
ber 1929 erreicht sie ihren Höhepunkt und es zieht sich eine Kette von Spreng-
stoffanschlägen gegen Regierungsgebäude, vornehmlich Finanzämter, und gegen 
Wohnhäuser von Regierungsvertretern.309 

Um aber seine Ideale weiterleben zu lassen, zeugt der Protagonist mit Hilde, 
Eriksons Tochter, ein Kind, das sein Werk vollenden und in dem sich der deut-
sche Mensch manifestieren sollte. 310 Das Kindesmotiv ist ein Thema, das sich in 
vielen Werken Wiecherts findet.311 Das Kind gilt für den Dichter als unvollkom-
menes aber zugleich auch unangetastetes, unverdorbenes Wesen und ist somit 
ein Gegensymbol zur degenerierten und schuldbeladenen Zivilisation. Der Ro-
man wird damit abgeschlossen, dass Wolf Wiedensahl gesucht von seinen Verfol-
gern in der Morgendämmerung aufgefunden und tödlich verwundet wird. Selbst 
in der Todesstunde ist sein Hass das dominierende Gefühl.  

Die Zivilisation, die Stadt und der durch die entstehende Masse geprägte 
„Mensch“ werden aufs Stärkste kritisiert, attackiert und abgelehnt. Wald und Na-
tur sind die bestimmenden, prägenden Elemente im Leben des Protagonisten 
Wolf Wiedensahl. Dem Leben in der Einsamkeit und Geborgenheit der Natur 
wird das Bild der Stadt, stellvertretend für die Zustände Deutschlands zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts, entgegengestellt. 

Die Stadt ist nichts für dich, Kind. Die Häuser sind wie Gräber in einem toten Land. 
Auf Stein geht dein Fuß, und Gott ist gestorben.312

Und es gibt Städte, die von hier bis zum Totenwinkel reichen würden, Tag und 
Nacht mit wildem, rasendem Leben, voll von bösen, eingesperrten Tieren und voll 
von Tränen und Mord.313

308  Wiechert, Ernst: Der Totenwolf, B. 2, S. 228.
309  Vgl. Moehler, Armin: Die Konservative Revolution, S. 162. 
310  Wiechert, Ernst: Die Flucht. 
311  Dazu auch: „Unverkennbar sind hier die direkten Bezüge zur Romantik mit ih-

rer Überzeugung, daß das Kind Vater des Menschen d. h. daß sich ein neues Menschen-
geschlecht aus dem Geist des Kindes entwickeln soll.“ (Rex, Walter T.: Zivilisationskritik, 
S. 96-97). 

312  Wiechert, Ernst: Der Totenwolf, B. 2, S. 113-114.
313  Ebd., S. 116-117. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 173

Er umkreiste die Stadt, sich nach der Sonne richtend, bis die traurige Öde der Mau-
ern und Fenster sich bedrückend in seine Seele senkte. Ein Hauch von einsam ma-
chender Fremdheit glitt aus allen Toren, Schildern und Namen über ihn hin.314

Nur ein Leben nach den Regeln der Natur, fern der Zivilisation, gibt dem Men-
schen ein individuelles und erfülltes Leben.315 Denn bei einem kurzen Aufenthalt 
in der Stadt lernte Wolf nur „Nebelmenschen“ und kommunistische Parolen ken-
nen: „… aber einmal die Welt wird uns gehören… kein Eigentum, kein Staat…“316  
Denn der Kommunismus wird als Lösung der Zivilisationsproblematik von Wie-
chert abgelehnt. Er wird verkürzt auf das Interesse der Armen, die Reichen tot-
zuschlagen und sich an deren Stelle zu setzen. Im Roman nimmt die Rolle des 
Befürworters kommunistischer Ideen ein dem Alkohol verfallener Schuster ein. 
Schon durch die Person selbst und ihr Verhalten werden die Ideale kommunisti-
schen Denkens diskreditiert. Wiechert lässt den Schuster sagen: 

‚Die gute Zeit‘, fragte Wolf, ‚wenn alle gleich sein werden, wann wird das sein? Wie 
wird sie kommen?‘ ‚Wenn die Reichen totgeschlagen sein werden, die Aussauger 
und Fronvögte …, wenn alle Menschen Brüder sein werden, kein Hass, kein Krieg 
…‘ ‚Ach Mensch, wir werden in den Häusern der Reichen wohnen, jeder Einzelne 
von uns, und wir werden Champagner trinken statt Fusel …‘317 

Auch der Kommunismus kann keinen Neuanfang bieten, er ist nur eine Um-
schichtung der alten Verhältnisse. Die alten Herren werden durch neue ersetzt, 
und im Prinzip bleibt alles so wie es war. Die einzige Lösung, die Wiechert in 
diesem Roman anbietet, besteht in der Vernichtung der Zivilisation, der Städ-
te und in einer Rückkehr zu einem Leben in Wald und Moor nach den Geset-
zen der Natur. Insgesamt wirken die Lösungen Wiecherts diffus und unkonkret, 
wie der verkrampfte Versuch, ein irrationales Ideal aufzubauen. 

Doch nicht nur der Kommunismus wird abgelehnt, auch sein Verhältnis 
zum Christentum ist bestimmt von Antipathie und Hass. Übertriebene Germa-
nenverehrung, eine Verherrlichung der deutschen Seele und des Deutschtums 
sind ebenso Elemente des Romans wie eine Glorifizierung des Krieges. 

… Unser Hauptmann sagte: ‚Kinder, es heißt Mit Gott für König und Vaterland, 
und das mag für die Heimat gut sein. Hier aber wollen wir lieber sagen ‚Mit der 
Büchse für König und Vaterland und mit einem tapferen deutschen Herzen…‘318 

314  Ebd., S. 115. 
315  Vgl. Moehler, Armin: Die Konservative Revolution, S. 161-165. 
316  Wiechert, Ernst: Der Totenwolf, B. 2, S. 123.
317  Ebd., S. 122. 
318  Ebd., S. 97. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...174

Aber wir werden anders kämpfen müssen, nicht für uns, für unser Blut, sondern für 
andre, für die deutsche Erde, für das Waldhaus… Jetzt bist du ein Mensch, aber du 
musst auch wissen, daß du ein deutscher Mensch bist. 319

Da welkten alle Blumen, die es bis dahin trug. Glück und dunkles Sehnen nach un-
endlicher Ferne, Frieden und Ruhe des engen Lebens, und eingebrannt steht nur 
ein einziges Wort in deiner neuen Seele: Deutschland!320

Der Krieg und seine Schrecken werden im Totenwolf auf eine sehr unkritische 
und extreme Art und Weise dargestellt. Diese unkritische und verherrlichende 
Einstellung zum Krieg findet sich aber nur in diesem Roman. Ernst Keller spricht 
sogar davon, dass Wiechert seine Helden „in einer Weise über die Schlachtfelder 
ziehen lässt, die geeignet ist, selbst den Jüngerschen Landsknecht vor Neid er-
blassen zu lassen.“321 Wiechert spielt mit dem Grauen des Krieges, wenn er den 
Kämpfer als einen Künstler schildert, der die tödlichen Kugeln wie goldene Fä-
den durch die Nacht gleiten lässt:

Wie ein blutiges Tuch erschien ihm das Leben dieser Nacht, und wie ein lächelnder 
Künstler ließ er mit spielender Hand von Zeit zu Zeit die goldenen Fäden seiner 
Feuergarben in das verschwimmende Gewebe schießen.322

Diese Textstelle und der gesamte Roman Der Totenwolf zeigen sehr klar, wie 
eng verwandt Wiecherts weltanschauliche Überzeugungen in diesen Jahren 
mit denen der Nationalsozialisten waren. In dem Werk setzt er sich mit einer 
Reihe von damaligen Verschwörungstheorien auseinander, mit der Dolchstoß-
legende, dem Verrat der deutschen Politiker an der nationalen Sache und dem 
gewonnenen Krieg durch die Generäle, der in eine Niederlage umgewandelt 
wurde. Seine Ansichten zeigen deutlich, dass Wiechert aus einer geistigen 
Haltlosigkeit und Leere kommt, wie sie in den Nachkriegsjahren häufig anzu-
treffen war:

Wolf setzte sich ihm gegenüber. ‚Ich war vier Jahre draußen‘, sagte er, in das Licht 
blickend. ‚Ich glaube auch an die neue Zeit, wenn auch an eine andre als du. Nun 
will ich sehen, ob sie bei dir eingekehrt ist.‘

Der Schuster schlug mit der harten Faust auf den Tisch. ‚Verflucht die Hunde!‘ sagte 
er finster. ‚Die Zeit war da… sie haben uns verraten! Wir Armen, Bruder, wir müs-

319  Ebd., S. 152. 
320  Ebd., S. 226. 
321  Keller Ernst: Nationalismus und Literatur. Langemarck/Weimar/Stalingrad. 

Bern/München 1970, S. 174.
322  Wiechert, Ernst: Der Totenwolf, B. 2, S. 147. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 175

sen verkommen nach wie vor. Sie haben nur die Gewehre umgedreht und unser 
Blut vergossen, die Kanaillien, damit sie an der Krippe stehen können‘323 

Wolf hörte, daß man von der Nationalversammlung sprach, von dem Verbrechen 
der Revolution, vom Dolchstoß, von der Politik der Straße, daß man einig sein müs-
se, ein Volk von Brüdern… Vaterland… Monarchie… Christentum… Familie… 
Ehe… zuletzt rauschte es nur wie ein Strom über ihn dahin.324

Besonders ausgeprägt ist im Roman eine ganzheitliche und niederschmetternde 
Kritik an dem Christentum, das an der deutschen Niederlage schuld sein soll-
te. Auch das fügt sich in die Denkweise der damaligen Menschen, aber auch der 
späteren Nationalsozialisten ein, die die Gründung einer Nationalkirche prokla-
mierten. Im Gespräch mit seiner Großmutter hat Wolf Wiedensahl erklärt, wa-
rum er gegen Gott und das Christentum zu kämpfen hat:

‚Ich glaube‘, sagte er düster, ‚jetzt werde ich gegen Gott kämpfen. Jetzt werden mich 
alle verlassen, ohne Kameraden, vielleicht ohne Mutter… Weißt du, wie Erikson ge-
storben ist? Er hat… er hat Vaterunser gebetet… Erikson! Und gegen diesen Gott 
werde ich kämpfen müssen, gegen den Gott der Nächstenliebe und der Demut, gegen 
den Gott, der befohlen hat, seine Feinde zu lieben… er hat das Waldeshaus zerstört, 
die Waldesseele. Ich will seine Städte zerstören, seine Kirchen, Gott und Götzen und 
Altäre… ich will… ach Mutter… der deutsche Mensch, siehst du ihn? […]325

Ein Stück weiter liest man eine Passage, die das höchste Gebot des Christentums 
ablehnt, das Gesetz der Nächstenliebe:

Heute kam ich zu ihm und zu euch. Die Welt geht zu Grunde, das deutsche Land, 
ein blindes Geschlecht taumelt zu Grabe, ein Geschlecht von Wahnsinnigen. Ach, ihr 
Erbärmlichen, wovon macht ihr so große Worte? Von euren Parteien, vom Throne, 
vom Christentum, von der Ehre? Wo ist euer Gott? Steinern ist euer Haus, steinern 
[sind] eure Straßen, steinern euer Herz… ‚Liebet eure Feinde!‘ spricht euer Gott und 
sprechen eure irren Lippen. Helfen? Euch helfen? Versöhnen? Ich sage euch, daß ihr 
ausgerottet werden müsst, ihr Erbärmlichen! Eure Städte muß man zerstampfen in 
Schutt und Scherben, eure Herzen zerbrechen, […] euren Gott muß man vernichten! 
[…] Was wißt ihr, was ein Deutscher ist? Der Kampf war sein Gott, der Haß sein Pfeil, 
der Wald war sein Haus. Ihr habt aber seinen Gott erschlagen und einen Palmenzweig 
über euer feiges Herz gelegt. Ihr habt seinen Pfeil zerbrochen und den Haß zu seinem 
Teufelswerk gemacht. Ihr habt das Haus verbrannt und eine Steinwüste errichtet.326

323  Ebd., S. 186. 
324  Ebd., S. 190. 
325  Ebd., S. 181. 
326  Ebd., S. 192-193. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...176

Viel ist im Totenwolf die Rede vom deutschen Menschen, der nicht vom ‚Weibe, 
sondern vom Manne‘ geboren ist,327 von einem neuen Zeitalter, von Kampf und 
Hass, Umsturz und Erhebung. Nietzsches Ruf glaubt man zu hören: Gott ist tot, 
Gott ist begraben. Die Helden der altgermanischen Sagen verdrängen die Gestal-
ten der Bibel und die vermeintlichen Götzen der Moderne werden gestürzt. Wolf 
Wiedensahl kennt kein Gesetz mehr, auch kein christliches, an seine Stelle tritt 
das Faustrecht. Das deutsche Heldentum wird glorifiziert. 

Dass der Nationalsozialismus an den ersten Werken Wiecherts sein Gefallen 
gefunden hat, kann nicht wundern. Denn es reicht eine Passage aus einer damals 
veröffentlichten Dissertation zu zitieren, die sich direkt auf Berührungspunkte 
zwischen Ansichten Wiecherts und den der Bewegung bezieht: 

Auch im Besonderen sind Ideen und Anschauungen in Wiecherts Werk nieder-
gelegt, die wir heute unter dem Kennwort „Nationalsozialismus“ begreifen. Die 
Heldischkeit, das Grundmotiv in Wolfs Erziehung und Leben, ist nicht nur gene-
rationstypisch, sondern darüber hinaus in besonderer Weise bestimmendes Merk-
mal des postulierten Staatsbürgers in der heute herrschenden politischen Idee und 
seiner Ausdrucksform, im Nationalsozialismus und dessen Partei und Staat. Und 
zwar Heroismus so, wie wir ihn bei Wolf charakterisiert haben als stete Opferbereit-
schaft. „Aufopferungsfähigkeit und  Aufopferungswille“ nennt Hitler die staatsbil-
denden und staatserhaltenden Kräfte, „da ja die Erhaltung des Daseins einer Art die 
Bereitwilligkeit zur Aufopferung des einzelnen voraussetzt.“328

Mit seinem Roman Der Totenwolf erreichte Ernst Wiechert den Tiefpunkt sei-
ner Sturm-und-Drangperiode. Hier tritt er als Autor der Frontgeneration auf, 
der von zwar nicht unbedingt nazistischen, aber doch nationalen und bluthaften 
Idealen erfüllt war, die dieses Buch in die so genannte Blut-und-Boden-Literatur 
einreihen ließen. Der Tiefpunkt in seinem Schaffen ist ein literarischer und äs-
thetischer, aber zugleich auch ein weltanschaulicher und persönlicher. Zu lesen 
ist in dem Roman nicht nur eine Verarbeitung des Krieges und der Wirren der 
Nachweltkriegszeit, die gerade in ihrer ästhetischen Schwäche gewissermaßen 
die Krisis und Katharsis eines dichterischen Lebens bezeichnet – eben die Wen-
dung zu den „ewigen Werten“ – zur Liebe und zum Frieden. Doch diese Werte 
werden erst in den 1930er Jahren in den Vordergrund rücken und dominieren 
das Gesamtschaffen des Dichters. 

Bereits in den 1920er Jahren wurde auch die Problematik seines Werkes be-
merkt und die Gefahr erkannt, die mit der Verherrlichung der heidnischen Na-

327  Ebd., S. 181.
328  Cramer, Hans: Das zeitgenössische Romanwerk Ernst Wiecherts. Inaugural-Disserta-

tion zur Erlangung des Doktorgrades der hohen Philosophischen und Naturwissenschaft-
lichen Fakultät der Westfälischen Wilhelm-Universität zu Münster i. W. 1934, S. 27. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 177

turkräfte verbunden war. In den Stimmen der Zeit aus dem Jahre 1925 kommen-
tiert Sigmund Stang das Buch wie folgt: 

Das Eintreten für ein naturnahes Leben im Gegensatz zur Stadtzivilisation ist ja 
ganz löblich, hätte aber nur Wert, wenn zugleich konkrete Möglichkeiten der Ver-
wirklichung aufgezeigt würden. So schöne Schilderungen aus Wald und Moor der 
Roman enthält, muß er als Volksvergiftung abgelehnt werden.329 

Es war nötig, eine Buchbesprechung aus dem Jahr 1925 zu erwähnen, um auf-
zuzeigen, dass Wiechert nicht nur ‚aus dem Wald und aus der Welt der Bibel‘ 
kommt, sondern auch aus einer gewissen geistigen Haltlosigkeit und Leere, wie 
sie in den Nachkriegsjahren in der deutschen Gesellschaft anzutreffen war. Da-
bei soll die volle Spannweite seines Werkes ersichtlich werden, der Anfang seiner 
Laufbahn in grellem, unverfälschtem Licht erscheinen und seine Fehltritte nicht 
verheimlicht oder beschönigt werden. 

Die Hinwendung zum Wald und die nordisch-germanische Tönung des ge-
samten Romans zeigen, dass Wiechert die Zeichen seiner Zeit verstanden und sie 
zu Leitlinien seines Werkes gemacht hat. In den ersten Romanen wird der Wald 
zum Erzieher. Wolf im Totenwolf will sein Volk erlösen und will es deshalb zum 
Hass erziehen, weil es für die Liebe noch nicht reif sei. Diese Elemente erkennt 
man damals als modern: 

Die Welt der nordischen  Sagas und von Löns‘ Werwölfen ist hier lebendig gewor-
den, und es ist, als wolle Wiechert das Blut aller an der Roten Beeke erschlagenen 
germanischen Edelinge an dem bleichen Christengott rächen. Das Werk erhält heu-
te eine ganz besondere Bedeutung, nimmt es doch zum Teil die starken religiösen 
und weltanschauulichen Kämpfe vorweg, in denen wir heute stehen. Die Absicht 
des Buches deutet auch an in den Schlußworten des Helden: ‚Die Welt ist der Liebe 
nicht reif … einmal der deutsche Mensch … vielleicht wird er in Liebe leben kön-
nen. Aber durch den Haß muß er gehen, gepanzert, gegürtet, eisenklirrend … nun 
bleiben diese drei … aber der Haß … ist das Größte … unter ihnen.330

Wolfgang von Stein hat sich 1937 mit der ersten Schaffensperiode Wiecherts aus-
einander gesetzt und sich dabei auf den Blut-Begriff konzentriert: 

Mit Blut bezeichnet der Dichter die ursprünglichste Anlage zum Handeln, das im 
Menschen Unveränderliche, die in einer Persönlichkeitseinheit immer gleich blei-
bende Gruppe von Trieben, also auch in der der Geschlechter, des Stammes und 

329  Stang, Sigmund: Der Totenwolf. Buchbesprechung. In: Stimmen der Zeit (110) 
v.  Oktober 1925, S. 78-79, hier S. 79.

330  Kauenhowen, Kurt: Ernst Wiechert. Ein Umriß seines Schaffens. In: Zeitschrift für 
deutsche Bildung, 10 (1934), S. 598-605, hier S. 600. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...178

der Völker. Das Blut ist für Wiechert das verbindende Element der Geschlechterfol-
ge, und somit das Heiligste […].

Das Blut bedeutet nicht nur Verankerung und Verbindung in Rasse und Geschlecht, 
in ihm stecken Triebkräfte der Völker. […] Der Krieg hat nicht die ersehnte und ge-
forderte Veränderung gebracht. Das Blut treibt den Totenwolf zu neuen Lösungen 
aus tiefster Seelennot und größter Verzweiflung. Es sind Triebkräfte, die Nomaden-
völker zur steten Veränderung treiben […].331

Eine gewisse Waldmystik gehört für Wiechert zu seiner Lebensauffassung, und 
wenn sich auch diese im Laufe der Jahre gewandelt hat, so verharrte er doch un-
beirrt auf einer quasireligiösen Zuneigung zum Wald. Seine Anhänglichkeit an 
die ostpreußische Heimat, seine schwermütige Veranlagung, seine östliche Re-
ligiosität und die slawischen Züge, die er in sich trug, dies alles verflochten mit 
einer aufrichtigen, einfachen Liebe zur Natur, hat ihn nie richtig erkennen lassen, 
dass mit dem deutschen Wald, der deutschen Eiche und mit Tannenschmuck, 
viel Ideologie verknüpft sein konnte, und er hat bewusst oder unbewusst, zur Ver-
götterung des Waldes seinen literarischen Beitrag geleistet. 

So erklärt sich wohl auch, dass er, trotz heftiger Kritik am Wald, die er in Jahre 
und Zeiten übt, seiner Naturfaszination treu geblieben ist. Nur das Überschwäng-
liche und Besessene wird verworfen. Anders ist es im Totenwolf. Von seinem vor-
behaltlosen Bekenntnis zum Frontkämpfertum hat sich Wiechert im Laufe der 
Jahre immer mehr distanziert und mehr oder weniger entschuldigt. Bei aller per-
sönlichen Tapferkeit und Einsatzbereitschaft lag ihm das Heldenhafte auch nicht, 
und aus seinen Kriegserinnerungen ersieht man, dass beim Leutnant der Reserve 
Ernst Wiechert Pflichtgefühl höher geschätzt wurde als Draufgängertum. Im Ein-
satz bewährte sich der Waldläufer und der erprobte Scharfschütze,332 der Offizier 
war jedoch ein uniformierter Bürger geblieben: „Mir war nicht gegeben, ein Held 
der Tat oder des Schwertes zu sein.“333

Wiechert hat sich in Jahre und Zeiten ausdrücklich von seinen ersten Roma-
nen distanziert, doch dieser Weg auf Distanz vollzog sich erst Mitte der 1930er 
Jahre.334 Er erklärte aber auch, warum er die beiden Bücher Der Wald und Der 
Totenwolf geschrieben hat:

331  Stein von, Wolfgang: Ernst Wiechert. Ein Dichter der Generationsprobleme. Bonn 
1937, S. 37-39. 

332  Vgl. Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 493 u. 499. 
333  Ebd., S. 513. 
334  Korrespondenz zwischen Georg Naumann, Franz Ludwig Habbel und Ernst 

Wiechert über den Entwurf des Schutzumschlages für seinen Roman Der Totenwolf. 
Daran sind nationale und völkische aber zum Teil auch antisemitische Ansichten des 
Autors zu sehen, die sich aber im Laufe der Jahre wesentlich geändert haben.



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 179

Für mich war es sehr bezeichnend, daß ich nach dem Kriege in zwei Büchern die-
ses mir Fehlende und gänzlich Unangemessene gleichsam ‚literarisch‘ nachzuholen 
versuchte, um eine Art von Gleichgewicht herzustellen. Daß in den Gestalten des 
Hauptmanns (im Wald) und des Totenwolfes die übersteigerten Bilder dessen zu 
projizieren versuchte, was ich nicht besaß. Keines meiner Bücher war so von innen 
heraus unwahr, wie diese beiden es sind. Keines so sehr Literatur wie sie. Daher 
die gewaltsame Übersteigerung der Gestalten und Probleme, der Sprache und der 
Diktion. Paroxysmen, in denen die Natur sich wie im Fieber reinigte, nachdem sie 
jahrelang das Gift des Krieges getragen und keinen Ausweg gefunden hatte, als ihn 
wie eine Pflicht zu tragen. Und daß junge Menschen diese Bücher vielfach wie eine 
Offenbarung aufgenommen haben und mich noch heute vorwurfsvoll daran erin-
nern als an etwas Großes, das ich nun verraten hätte, ist mir ein Zeichen, wie gefähr-
lich es ist, mit Leidenschaft an ein Werk zu gehen, statt mit Ruhe und Stille, die aller 
Leidenschaft folgt.335

Und ein Stück weiter schreibt er, dass die beiden Bücher für ihn notwendig waren. 
Denn „[m]it ihnen überwand ich den Krieg. Mit ihnen erst ließ ich einen dunklen 
Zeitabschnitt zurück, zog ich eine Grenze, die ich niemals mehr nach rückwärts 
überschritten habe. Mit ihnen erst wurde ich frei für die reine Menschlichkeit, die 
ich, als ein unendliches Ziel, nie mehr aus den Augen verloren habe.“336 

Wenn es Wiechert auch sehr unangenehm war – Der Totenwolf ist in der 
angespannten, gerade ausklingenden Inflationszeit zu einem die Literaturszene 
mitbestimmenden Roman geworden, der – wie es in einer Rezension hieß – „die 
große Linie völkischen Wachrüttelns“337 vertrat.  

„Fieberträume“: Der Knecht Gottes Andreas Nyland (1926)

Im Jahre 1926 erscheint Der Knecht Gottes Andreas Nyland. Mit diesem Buch 
beginnt für Wiechert der Durchbruch in eine andere Welt. Es ist zwar noch keine 
gesunde, sagt er, da hier der Paroxysmus der Tat in den Paroxysmus des Leidens 
umschlägt; er fügt jedoch hinzu: „Hier hatte ein Fieberkranker sich auf die andere 
Seite geworfen, aber seine Fieberträume hatten damit nicht aufgehört. Sie waren 
nur anders geworden.“338

Der Roman ist überhäuft mit Krüppeln, Verbrechern, Anomalitäten, Vi-
sionen, ausgefallenen Symbolen, Hass und Gier, Betrug und Selbstmord. Das 
Schicksal erfasst die Menschen und zieht sie in die Tiefe. Spuk und Grauen 

335  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 482. 
336  Ebd., S. 482-483.
337  Schoenfeld, Hans in: Deutsche Allgemeine Zeitung (DAZ) v. 12.10.1924. Archiv 

im Museum Stadt Königsberg in Duisburg.
338  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 542.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...180

ziehen über das Land, und in der Stadt liegt erstickender Dunst über dem Häu-
sermeer. Die Gesichter der Menschen sind entstellt von Schrecken und Qual, 
ihr Rücken gebeugt durch die Schwere und Last des Alltags, ihre Hände ver-
krampft erhoben zum Fluch, ihr Mund verzerrt von Hohngelächtern und gifti-
gen Worten. 

Traumgestalten tauchen auf: Andreas Nyland, ein verstörter Pfarramtskan-
didat, von Wahnvorstellungen gehetzt, vom Rausch des Mitleidens erfasst, nir-
gends zu Hause, weder in den Wäldern noch unter den Menschen, unstet auf 
Wanderschaft; Bulck, der riesige, grüblerisch bösartige Gutsherr, ein Schinder 
und Schikanierer, zynisch und dem Trunk ergeben, schließlich vom Schlag ge-
lähmt; Potor, das Gespenst im Rollstuhl, sein verkrüppelter Sohn, ein grausamer 
Tierquäler, der schnell zum Messer greift; Kascheike, ein Teufel in Menschenge-
stalt; Martha, Bulcks Tochter, mit 16 Jahren in Schwangerschaft geraten; Reima-
rus, ein gottloser Pfarrer, ein ehrloser Vorgesetzter, ein Trinker, ein Lump; Johan-
nes Nyland, Marthas blindes Kind, das sich mit vier Jahren in den Tod stürzt,339 
weil es auf Erden keinen Krüppeln begegnen und im Himmel das Augenlicht 
wiedererlangen möchte. 

„Das Leben ist, wie mir scheint, ein dauernder Stolleneinbruch“,340 bekennt 
Amadeus, ein verkommener Literat. Andreas Nyland sollte, auf Wunsch seiner 
Mutter, Pfarrer werden, „um die Tränen zu trocknen.“341 Am Ende all seiner Wan-
derungen muss er gestehen – ohnmächtig und geschlagen – dass er die Welt nicht 
erlöst hat.342 In diesem Roman greift alles über das menschliche Maß hinaus, alles 
ist überspannt, das Laster, das Leid und die mitleidige Liebe zu den Menschen. 
Der Knecht Gottes will helfen und heilen, vergeblich ist jedoch sein Versuch, in 
einer gespensterhaften Welt, eine Erlösung vom Leid zu erzwingen. 

In diesem Zusammenhang lässt sich Wiecherts Urteil über den Roman bes-
ser verstehen: 

Auch dieses Buch unterlag der verhängnisvollen Leidenschaft, die Welt aus einem 
Prinzip zu heilen, und im Grundsätzlichen wie im Künstlerischen machte es wenig 
aus, ob dieses Prinzip nun eines des Bösen oder des Guten war. Immer noch war es 
erfüllt von Gestalten des Urbösen, immer noch endete der Held im Nichts. Sei es 
in Vernichtung oder Tod wie im Wald oder im Totenwolf, sei es im Wesenlosen wie 
eben im Knecht Gottes. Denn der äußerste Haß wie die äußerste Liebe enden im 
Unmöglichen der Verwirklichung wie der des Denkens.343 

339  Vgl. Wiechert Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland. In: Sämtliche Werke, B. 2, 
Wien/München/Basel 1957, S. 618.

340  Ebd., S. 506.
341  Ebd., S. 266.
342  Vgl. ebd., S. 574.
343  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 542.



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 181

Der Knecht Gottes Andreas Nyland, ist ein dunkles, wirres, gleichsam mit Wollust 
getränktes, abseitiges Buch, das in der deutschen Literatur eine Sonderstellung 
einnimmt. Man kann darin beinahe eine unfreiwillige Wiechert-Parodie sehen. 
Alle späteren Themen kündigen sich in diesem Roman bereits an, aber in einer 
eigenartigen Verzerrung. Erst später werden sie klarer, deutlicher und tiefer ge-
staltet. 

Am Ende seines Weges sieht Andeas Nyland ein, dass er zu weit gegangen ist 
und nun umkehren muss. In seinen letzten Aufzeichnungen schreibt er: 

Er habe den Lebenslauf einer Zeitenwende durchlebt, vielleicht einer Weltenwen-
de. Er habe ihn musterhaft durchlebt, das heißt mit Leidenschaft, Irrtum, Bekennt-
nis und Schuld. Er habe in einer wurzellosen Zeit ohne die herkömmlichen Wur-
zeln gelebt, Götter gestürzt und aufgerichtet, nach den Sternen gegriffen und am 
Kreuz gekniet. Es sei das Zeitalter der Propheten und auch er habe ein Prophet sein 
wollen. Aber am Schluße seiner Bekehrungen könne er nichts sagen, als daß er die 
Schuhe ausziehen wolle, um zurückzutreten von der Erde in ein heiliges Land.344

Wiechert folgte Andreas Nyland, was sein Leben anbelangt. In seinem Leben 
und Denken vollzieht sich ebenfalls eine Wendung. So schreibt er in Anlehnung 
an die Äußerungen des müden Wanderers in Jahre und Zeiten: 

Der Geist, der in leidenschaftlichem Suchen bis an die Grenzen des Haßes gegan-
gen war, ging nun ebenso leidenschaftlich bis an die der Liebe, und erst nachdem 
er erkannt hatte, daß eben Grenzen da waren, dort wie hier, kehrte er um, und es 
begann hier eigentlich die nicht mehr unterbrochene Periode der langsam wachsen-
den Resignation und der Beschränkung auf das uns Mögliche. Im Künstlerischen 
aber der Übergang zu der reineren, immer schlichteren Darstellung, zum ‚Abbilden‘ 
der Welt, und zu dem Bemühen, das immer mehr sich Entgötternde mit dem zu 
erfüllen, was die Unerforschlichen uns aufgetragen haben: die Güte und die Tapfer-
keit, das Helfen und Heilen, das sittliche Sein in einer zutiefst unsittlichen Welt.345

Ab 1923 war Ernst Wiechert sieben Jahre lang als Lehrer am Hufengymnasium 
zu Königsberg tätig.346 Nach den Kriegsjahren hatte er alte Freundschaften wie-
der aufgefrischt, neue geschlossen. Nach Sturm und Drang und innerer Gärung 
war eine Zeit der Reife und der Beruhigung angebrochen: der Weg zur Mitte hat-
te über die Extreme geführt. 

Wiechert äußert sich in Jahre und Zeiten noch deutlicher zum Roman: „Man 
wird mir nachsehen, daß ich für dieses entscheidendste Buch meiner Entwick-

344  Wiechert Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland, B. 2, S. 631-632.
345  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 543.
346  Vgl. ebd., S. 526.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...182

lung noch immer eine verschämte Liebe in mir trage.“347 Und man kann den Au-
tobiographischen Skizzen eine lapidare Beurteilung entnehmen: „Erst mit dem 
Knecht Gottes begann die endgültige Wende zur reinen Humanität.“348

„Zeitraum der Genesung“: Die kleine Passion (1929), Der Mann von 
vierzig Jahren (1930)

Die Phase der inneren Auseinandersetzung mit dem Ersten Weltkrieg und 
mit den völkisch-nationalen Ideen und Idealen dauert bei Ernst Wiechert bis An-
fang der 1930er Jahre. Er bezeichnet das Ende der 1920er Jahre als „Schwanken-
de Jahre“349 oder „Zeitraum der Genesung“.350 Die kleine Passion entsteht, erster 
Teil der Trilogie über die Passion eines Menschen; und das Leiden beginnt mit 
der Geschichte eines Kindes. 

Es ist die Rückschau des Dichters in den vierziger Jahren, der sich seinem 
Ziel näher gekommen glaubt und seine Kindheit wehmütig betrachtet und sie im 
Spiegel der Kunst nicht verklärt, sondern verzerrt wiedergibt. 

Johannes Zerrgiebel, alias Karsten, ist vom Schicksal gezeichnet. Die Schuld 
des Vaters und des Stiefbruders bedrücken ihn. „Er war ein Mensch der Stürze, 
aber er war dazu der Mensch ohne Vergessen.“351 Er entfaltet sich zum erwachse-
nen Mann in einer verbotenen Liebe, und sein letztes Erlebnis ist ein Eheschei-
dungsprozess.352 

„Verwirrung und Lösung“ heißt das nächste Kapitel in seinen Erinnerungen 
Jahre und Zeiten.353 Wiechert hat seine zweite Frau kennengelernt;354 seine erste 
Frau begeht Selbstmord.355  So wird 1930 zum Jahre der großen Krise, die in sei-
nem Privatleben weitgehende Spuren hinterlassen hat. 

Es wird hier besonders darauf hingewiesen, dass zwar Bibel, Wald und Erster 
Weltkrieg zu den Urelementen der Dichtung Wiecherts gehören und dass sein 
Gesamtwerk hinsichtlich dieser zu analysieren ist, aber es wird auch besonders 
betont, dass das tiefempfundene Schicksal einer unglücklichen Ehe dazu zu rech-
nen ist, was in der Literaturwissenschaft bisher außer Acht gelassen wurde. 

347  Ebd., S. 543.
348  Wiechert, Ernst: Autobiographische Skizzen. Selbstporträt. In: Sämtliche Werke, 

B. 10, Wien/München/Basel 1957, S. 724.
349  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 515. 
350  Ebd., S. 543. 
351  Wiechert Ernst: Die kleine Passion. In: Sämtliche Werke, B. 3, Wien/München/

Basel 1957, S. 292.
352  Ebd., S. 293. 
353  Vgl. Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 579.
354  Ebd., S. 580. 
355  Ebd., S. 596.



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 183

In dieser Hinsicht gewinnt die Erzählung Der Mann von vierzig Jahren, zu-
erst in der Deutschen Rundschau im Dezember 1929/Januar 1930 erschienen, 
besondere Bedeutung. Während einer Theateraufführung begegnet der Regie-
rungsrat Van den Berge einer unbekannten Frau, zu der er sich hingezogen fühlt. 
Aufs tiefste erschüttert, erkennt er plötzlich, „daß er seine Tage zugebracht [hat] 
wie ein Geschwätz.“356 Das Kind in ihm war verschüttet, der Mensch entstellt. In 
der Liebe zu dieser Frau, die sich ihm nähert, entdeckt er einen neuen Weg zur 
Menschlichkeit. „[E]r wußte mit einer tapferen Gewissheit, daß er hinging, wo 
sein Gott ihm hinzugehen befahl.“357 Aber er wagt nicht den letzten Schritt; er 
wird zum Verräter seiner ersehnten Lebenserfüllung: „Judas Ischariot!“358 nennt 
er sich, denn er hat noch nicht die Kraft, gegen das Gebot der Menschen, der 
Gesellschaft, seiner Familie, seinem inneren Gesetz zu folgen. 

Das Autobiographische ist in der Erzählung kaum verhüllt. Was van den Ber-
ge nicht wagen wollte, hat Wiechert gewagt. „Die blaue Stunde“359 in der Theater-
loge während der Aida-Aufführung hat eine unverkennbare Ähnlichkeit mit der 
Begegnung, von der Wiechert in Jahre und Zeiten berichtet: „[…] als ich während 
eines Bruckner-Konzertes in der Stadthalle meine Augen aufhob und in einer der 
Logen an der Brüstung eine Frau sitzen sah, in einem schwarzen Kleid, einen 
Luchskragen um die Schultern gelegt, auf den ihr blondes Haar niederfiel […]“360

So darf man annehmen, dass der „Durchbruch der Gnade“361  von einem 
menschlichen Antlitz ausging. Das oft zitierte Bekenntnis aus dem Jahre 1932 
gibt aus der Rückschau zu erkennen, wie tief erschüttert der Dichter aus der 
Wandlung hervorgeht, die sich in seinem Leben vollzogen hat.

Am Anfang meines Lebens war der Wald, und nun lebe ich in Berlin. Am Anfang 
war Gott, und nun gehe ich in keine Kirche mehr, weil jede Kirche zu klein ist. Am 
Anfang war die Einsamkeit, und nun liebe ich die Tiere und die Kinder. 

Ich war vierzig Jahre alt, als der ‚Durchbruch der Gnade‘ über mich kam und die 
alte Form zerbrach. Er spülte den Haß hinweg und ließ mich in der Liebe. Er spülte 
das Gesetz hinweg, in dem ich aufgewachsen war, die Sicherheit, die Tradition und 
ließ mich an der Schwelle eines neuen Anfangs. Und von hier aus baue ich mein 
zweites Haus. Ein Haus für die ‚Erniedrigten und Beleidigten‘. Die Tiere gehören 
dazu, die Kinder, die Armen, die Mißhandelten, die Entrechteten. Die im Besitz 
sind, lächelnd darüber, und die in der Macht sind, zucken die Achseln.362

356  Wiechert, Ernst: Der Mann von vierzig Jahren, B. 7, S. 289.
357  Ebd., S. 301. 
358  Ebd., S. 323. 
359  Ebd., S. 288. 
360  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 580. 
361  Wiechert, Ernst: Autobiographische Skizzen, S. 712.
362  Ebd.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...184

Anhand seines Lebensabrisses kann man nachvollziehen, warum sich Wiechert 
auch weiterhin, sogar nach der Überwindung der Sturm- und Drangperiode, ge-
gen Gesetz und Kirche, gegen gesellschaftliche Ordnung und eheliche Bindung 
auflehnt, warum er den Weg zurück zum verlorenen Paradies der Unschuld und 
zur Unbefangenheit der Kindheit nie zurückgefunden hat, warum er sich fortan 
gedrängt fühlt, und zwar mit großmütiger und anerkennenswerter Aufrichtig-
keit, in seinem schriftstellerischen Auftrag, in seinem Streben nach einer höhe-
ren Freiheit, in seinem Anspruch auf eine höhere Sittlichkeit und schließlich in 
seinem Werk die Rechtfertigung seiner fragwürdigen Lebensführung zu suchen. 

„Durchbruch der Gnade“: Jedermann (1931) und Die Magd des Jürgen 
Doskocil (1932)

In dem Roman Jedermann, erschienen 1931, sind die Kriegserlebnisse nur 
noch Hintergrund und Rahmen für die Handlung. Noch einmal liefern ihm seine 
Kriegserlebnisse den Stoff für eine Erzählung, aber der Krieg wird nicht mehr 
verherrlicht wie einst im Totenwolf. Er ist nur noch Rahmen für den Schicksals-
weg einer Mannschaft von Frontkämpfern, von denen Johannes Karsten und 
Oberüber als einzige den Krieg überleben, pflichtgetreu und in stiller Tapferkeit. 
Die Handlung und das wahre Leben haben sich vom Kampffeld zurückgezogen 
und spielen sich mehr in den Herzen der Protagonisten ab. Zwar gehört Jeder-
mann nach seinem Inhalt noch zur zeitgenössischen Frontkämpferliteratur, doch 
nach seiner Tendenz reiht er sich aber folgerichtig in Wiecherts Entwicklung 
ein. Der Roman mit dem Untertitel Geschichte eines Namenlosen unterscheidet 
sich in vieler Hinsicht von den früheren Büchern. Wiechert gestaltet vom Kriege 
wesentlich nur ein zentrales Erlebnis, das in den Titeln seines Werkes genannt 
wird. Dass das Aufgeben des besonderen Ich als ein Jedermann und Namenloser 
ganz in den Mittelpunkt gestellt ist, ist vielleicht weniger aufschlussreich für das 
tatsächliche Kriegserlebnis des Dichters als für seine geistige Situation bei Abfas-
sung des Buches; denn in Der Totenwolf wird ja derselbe Krieg ganz anders gese-
hen. Die Mehrzahl der damaligen Kriegsbücher sind jeweils unter einer Tendenz 
erzählt und zusammengestellt worden, entweder um das unbegreiflich Grauen-
hafte des Krieges oder um seine heroische Meisterung anschaulich zu machen, 
den Krieg zu glorifizieren. Bei Wiechert ist es von nun an anders. Es sind die Be-
drückung durch das Grauenhafte, Himmelschreiende und die Erhebung durch 
den Heroismus erst von zweiter Bedeutung. 

Den Durchbruch im Leben Wiecherts stellt erst Magd des Jürgen Doskocil 
(1932) dar, denn damit erscheint zum ersten Mal der gesunde Mensch und das 
gesunde Werk.363 Von nun an ist seine innere Entwicklung geprägt von Toleranz 

363  Ebd. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 185

und Mäßigung, aber auch von Hoffnung und Zuversicht. Sie wird getragen von 
einem starken Humanismus, der sich an der christlichen Tradition orientiert. 
Trotz allem bleiben viele weltanschauliche Grundeinstellungen Wiecherts wei-
ter bestehen, und sie erschweren zweifellos eine eindeutige Beurteilung seiner 
Haltung während der Zeit des NS-Regimes, aber auch nach der Katastrophe des 
Zweiten Weltkrieges. Für ihn ist die Einschätzung der Entwicklung Deutschlands 
nicht erst im Nationalsozialismus begründet, sondern ihre Wurzeln reichen viel 
weiter zurück. Wiechert äußert sich dazu: 

Aber eines wußten wir nicht: daß tief im Urgrund unseres Volkes, tief unter Chri-
stenheit, Schönheit, Weisheit und Humanitas der Dschungel lag, der unberührte 
und seit der Steinzeit unveränderte, und daß in diesem Dschungel die Bestie lag, 
halb wachend, halb träumend, ungezähmt, ungebändigt, unberührt von zehntau-
send Jahren der Mühe, der Hingabe, der Liebe. Wir wußten viel von Menschlich-
keit, aber wenig vom Menschen. […] Es gibt manche, und es gibt sie auch unter 
uns, die meinen, es sei mit der Reinigung alles geschehen. […] Sie befinden sich 
in dem verhängnisvollen Irrtum, anzunehmen, daß das Bild unseres Volkes, wie 
es sich heute in seinen größten Teilen darstellt, das Bild der Würdelosigkeit, des 
Neides, des Hasses, der Gier nach dem Besitz des Nächsten, der Denunziation, der 
Rachsucht, der völligen Erbarmungslosigkeit, daß dieses Bild, sage ich, eine Frucht 
der letzten zwölf Jahre und die alleinige Schuld der Nationalsozialisten sei. Die die-
ses meinen, haben den drohenden Gang der letzten Jahre nicht gehört.364

Die Magd des Jürgen Doskocil ist der erste große Roman Ernst Wiecherts. In ihm 
ist zum ersten Mal eine Harmonie zu erkennen, die es in den früheren Werken 
nicht gab. Peter Holm erschoss sich, Henner rettete sein Heiligtum nur, indem 
er es verbrannte, Harro ging mit 35 Jahren einen Weg ohne Zukunft, Wolf und 
Andreas Nyland zerbrachen mit ihren erhabenen Zielsetzungen, da ihnen das 
Können fehlte. Die Aufgabe des Hauptprotagonisten, Jürgens, ist weniger groß-
artig konzipiert, doch eben groß; vor allem wird sie gelöst. Das Tun und Nicht-
Tun des Fährmanns ist von unbezweifelter Richtigkeit und verstößt nie gegen ein 
Ordnungsprinzip. 

Der Roman entsteht in der Zeit, als Wiecherts Ehe- und Lebenskrise sich ei-
ner Lösung nähert. Der Tod hat das erste Band gelöst und dieses Ereignis scheint 
den Roman beeinflusst zu haben, denn gleich zu Beginn stirbt Jürgens Frau. Ihre 
Finger bewegen sich, als wollte sie eine Reihe von Vergehen aufzählen. Ihr Tod 
ist wie eine bittere Anklage: „Sie kam in sein Leben herein wie ein fremder Stein, 
schlug an sein Herz und fiel von ihm ab.“365 

364  Wiechert, Ernst: Über Kunst und Künstler. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 415-416.

365  Wiechert, Ernst: Die Magd des Jürgen Doskocil, S. 13.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...186

Wiechert hat den Makel und die Schuld des Ehebruches auf sich genommen, 
seine Stellung aufgegeben, Königsberg verlassen und sich in Berlin eine Woh-
nung gemietet, um dann in der Großstadt unterzutauchen. Zwar muss er noch 
außerhalb der gesetzlichen Ordnung leben, so lange die Scheidung von seiner 
Frau nicht rechtskräftig geworden ist, aber er hat die Freiheit des Lebens gewon-
nen und einen neuen Weg in gegenseitiger Liebe eingeschlagen. 

In dem Roman, an dem er nun arbeitet, wird zum ersten Mal eine echte 
Liebe dargestellt, die, durch Heirat bekräftigt,366 nicht in Versuchung und Leid 
zerschellt, sondern im Wunsch nach dem Kind gipfelt367 und sich in einer selbst 
auferlegten Trennung bewähren soll. 

So entspricht dieses Buch einer neuen Wende in Wiecherts Leben. Ein Ge-
fühl der Hoffnung und der Zuversicht erwacht in den Herzen der Menschen und 
verdrängt allmählich die dunklen Träume. In der Deutung des Romans in Bezug 
auf sein Leben betont Wiechert in Jahre und Zeiten den Schritt zum einfachen 
Leben:

[E]s [war] das erste Buch, in dem ich den großen und entscheidenden Schritt vom 
Subjekt zum Objekt tat. Den für den Menschen wie für die Kunst entscheidenden 
Schritt. Das Buch, in dem noch Dunkles genug war, aber die Helle war stärker als 
das Dunkle, und sie kam aus den starken und doch den demütigen Herzen der Han-
delnden. Das Buch, in dem die Sprache einfach geworden war oder einfach zu wer-
den sich bemühte, weil das Leben einfach geworden war. Das Buch, in dem eine 
größere Sittlichkeit war als die der Menschenordnung, weil ich selbst eine größere 
Sittlichkeit gewonnen hatte. In dem Qualen waren, aber die Menschen gingen nicht 
unter in ihnen, sondern überstanden und überwanden sie. Das Buch, das nicht aus 
einer Idee lebte, aus dem Unbedingten und Absoluten, sondern aus dem Men-
schenherzen und aus seinem Schicksal. Das Buch schließlich, das rechtfertigte, was 
ich getan hatte, wenn Schmerzen und Schuld überhaupt zu rechtfertigen sind.368

Wie ein Vertrauter am Scheideweg, wie ein Zeuge der großen Lebensentschei-
dung erscheint Wiecherts Roman Die Magd des Jürgen Doskocil, und man glaubt, 
darin ein Echo seines Lebens zu vernehmen, während sein Bekenntnis in Jahre 
und Zeiten auf den autobiographischen Hintergrund hinweist. 

Die Imperative des Handelns sind deshalb so gewiss, weil sie nicht mit Ver-
nunft erschlossen sind, sondern ausgehen von einer Seele, die noch im Zusam-
menhang der „großen Ordnung“ steht, nicht verschüttet ist und weil Jürgen das 
oberste Gebot der Caritas lebendig erfüllt. Er ist ein Diener der Erde und wahrer 
Knecht Gottes. Dieses doppelte demütige Dienen gehört eins zum anderen; in-

366  Ebd., S. 94.
367  Vgl. ebd., S. 161. 
368  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 604. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 187

des ist es nicht mehr so, dass Gott und Erde pantheistisch ineinander verschmel-
zen, sondern Pflügen und Säen ist Werk im Sinne des transzendenten Gottes, an 
den sich kein Grübeln wagt. Es gibt ein Verschmolzensein des Menschen mit der 
Erde, dass er zu ihr gehört wie ein Tier oder eine Pflanze. Das Bewusstsein ist von 
einzelmenschlicher Kleinheit umschlossen und gefährdet; Wiechert hat aus ihm 
erwachsene Realität geschaffen und es in einer Kette von Romanen gestaltet. Da 
lebt der Mensch im Zusammenhang des Makrokosmos, dessen Ordnung den Un-
verschütteten, Unbewussten sich mitteilt. Das ist vom Determinismus Der Kleinen 
Passion geblieben, dass die Natur durch das Unterbewusste, das Primitive der See-
le die richtigen Weisungen gibt. Aber die Weisungen sind nicht mehr relativistisch 
variabel, der Natur ist ihre nicht ernstlich leugbare, eindeutige Ordnung belassen. 
Die Relativierung ist auch nicht auf die Wertung der personalen Entscheidung 
übertragen. Man kann für oder wider das Gesetz, den Ursprung der Weisung han-
deln und handelt entweder gut oder böse. Das Gesetz der natürlichen Ordnung 
steht dabei über dem Gesetze Gottes, weil hier die größere Lebendigkeit die grö-
ßere Richtigkeit bedeutet. Wenn Jürgen ein Stück Land gerodet und Hafer gesät 
hat und Bauern schneiden die grünen Halme ab, so durchbrechen Diebstahl und 
Kränkung das oberste Gesetz Gottes, das das Zusammensein der Menschen an-
geht. Aber Jürgen ist der Natur näher als den Menschen, sie ist die höhere Gemein-
schaft aller Wesen. Deshalb ist für ihn etwas anderes bei der Sachlage bedeutend: 

Daß es nicht der Diebstahl war, noch der Verlust einer Ernte, sondern daß sie ge-
mäht hatten, bevor es Zeit war. […] Daß sie nicht gestohlen, sondern gemordet 
hatten.369  

Für Wiecherts Gottanschauung ist die Sünde wider die Natur als solche eine Sün-
de wider Gott. Aber der pantheistisch berührte Naturmythos ist in dem Roman 
überwunden. Dafür ist zwar äußerlich eine fast deistische Gottarmut in ihm, und 
wesentlich agieren nur der Mensch und die Natur (nicht mehr auch göttliche); 
aber immerhin ist der anmutende Deismus nicht wirklich vertreten, und der Gott 
der Christen ist im Buch versteckt. 

Vertreten ist in dem Roman kein konkreter Glaube, der sich mit Begriffen 
oder Namen einfangen ließe. Begriffsbildungen, die man aus den Werken heraus-
holen könnte, stehen als solche sogar widersprechend zueinander. In Der Wald 
ist der „grüne Gott“ achristlich, und doch ist das Werk durchdrungen von zahl-
reichen Bibelsprüchen und Zitaten und es steht darin das fast christliche Paar 
Elsabe und Peter Lenze. Ebenso ist es im Falle von anderen Romanen wie Die 
Flucht oder Der Totenwolf. 

369  Wiechert, Ernst: Die Magd des Jürgen Doskocil. In: Sämtliche Werke, B. 4, Wien/
München/Basel 1957, S. 163.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...188

Der große Abstand von den Büchern der Sturm- und Drangzeit Wiecherts, zu 
denen man den Doskocil-Roman am ehesten in Beziehung sieht, wird besonders 
anschaulich an der ganzen Anlage des Buches. Sie erlaubt dem Dichter Distanz zu 
seinem Werk oder das Wollen der Distanzhaltung hat zu dieser Anlage geführt. 
Denn bis zu dem Roman Die Magd des Jürgen Doskocil tragen die Werke Wiecherts 
alle einen ausgeprägten autobiographischen Zug. Schon das immer wiederkehren-
de Motiv des Försters und des Hauses im Walde weisen darauf hin und dass die 
Helden sämtlich jungen Menschen sind von künstlerischer Sensibilität, „leidge-
zeichnet“. Alle sind wesentlich von der Erziehung durch eine Frau bestimmt. Diese 
Momente, die sich vermehren ließen, machen deutlich, wie sehr der Dichter mit-
samt seinem Werk in dem Umkreis seines eigenen Schicksals befangen war. 

In Jürgen ist zum ersten Mal ein Held zu finden, der mit dem Autor nicht zu 
verwechseln ist. Er hat in den vorhergehenden Romanen verwandte Typen wie 
den Isegrim, den Schwarzbart oder den Wassermann. Er ist Fährmann, Fischer 
und Bauer an einem großen Strom in der masurischen Landschaft. Sie ist na-
mentlich zwar nie genannt, aber sie wird zum Greifen deutlich, wenn auch Raum 
und Zeit oft wie in einer Legende sich verflüchtigen. 

Zum Schluss muss noch bemerkt werden, dass dieser Durchbruch nicht so 
ganz in seinem Lebenslauf nachvollziehbar ist, auch wenn der Roman Die Magd 
des Jürgen Doskocil den Durchbruch im Leben Wiecherts, aber vor allem in sei-
nem Schaffen darstellt. Denn im Juni 1931 wird er mit völkischen Schriftstellern, 
unter ihnen auch mit Hanns Johst und Erwin Guido Kolbenheyer, die dem Na-
tionalsozialismus sehr nahe standen, zu einer Dichtertagung auf Schloss Oster-
stein eingeladen.370 Es war sicherlich ein Versuch, die wichtigsten rechtsgerichte-
ten Schriftsteller zusammenkommen zu lassen.371 Die Beteiligung an dem Treffen 

370  Wiechert verschweigt zwar in seiner Autobiographie Jahre und Zeiten die Ta-
gung nicht, doch die Namen der Teilnehmer werden von ihm nicht genannt. Es stellt 
sich deswegen die Frage, ob ihm im Nachhinein die Anwesenheit einiger der Schrift-
stellerkollegen unangenehm war und daraufhin den Verdacht abschieben wollten. Die 
sind seinem Tagungsbericht zu entnehmen: Wiechert, Ernst: Deutsche Dichter aus Schloß 
Osterstein. In: Hamburger Fremdenblatt, Nr 154, 5. Juni 1931, S. 1. 

371  Dies bestätigt Wiechert auch in seiner Autobiographie: „[…] als sie mir völ-
lig Ahnungslosem während der Teilnahme erschien […] spannen sich doch von dort-
heimliche Fäden zu Kräften und Kreisen, […] die damit Pläne verfolgten, die nur den 
Eingeweihten bekannt waren. Ich erfuhr erst später, daß der damalige Innenminister 
Thüringens, Frick, auf dieser Tagung hatte sprechen sollen […]. Aber es handelte sich 
in Wahrheit um einen vorsichtigen Zusammenschluß derjenigen Kräfte, von denen man 
glaubte, daß sie der geplanten „Neuordnung“ der Dinge helfend oder wohlwollend zur 
Seite stehen würden.“ (Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, S. 633-634). Selbstverständlich 
ging es beim Treffen um Zusammenschluss derjenigen, die den Aufstieg der National-
sozialisten unterstützen und die Beseitigung der Weimarer Republik begrüßen würden. 



3. Die erste Schaffensperiode Ernst Wiecherts (1916-1932)... 189

in Osterstein blieb für Wiechert auch nicht folgenlos. Er wechselte mit seinen 
Büchern in den neugegründeten finanzstarken Verlag Albert Langen/Georg 
Müller über, der zum Ziel hatte, völkische und faschistische Autoren zu fördern. 
Auch wird es kein Zufall sein, dass Wiechert nach dem Treffen, den Kontakt zur 
„Raabe-Stiftung“ aufgenommen hat. Der Verein hat ihn ein Jahr später – 1932 
– den „Raabe-Volkspreis“ verliehen. 

Dies ist wichtig zu bemerken, denn „die Verleihung des Raabe-Preises [stell-
te] einen Wendepunkt in Wiecherts Karriere [dar]. Der Preis bestand nicht in 
einer Geldsumme; er sicherte vielmehr dem preisgekrönten Werk auf dem Weg 
über eine Buchgemeinschaft hohe Auflagenzahlen und damit dem Autor regel-
mäßige Einkünfte. Wiecherts finanzielle Verhältnisse hatten sich dadurch soweit 
verbessert, daß er eine Existenz als freier Schriftsteller […] als gesichert betrach-
ten konnte.“372

Und erst wenn man das Werk Wiecherts in einem breiten geschichtlichen 
und dichterischen Kontext sieht, ist es möglich, seine Person aber auch seine 
Ansichten richtig einzuschätzen. Denn gerade darin steckt der Schlüssel dazu, 
nicht nur Ernst Wiechert, sondern auch andere Schriftsteller und Dichter der 
Inneren Emigration zu verstehen und sie auch entsprechend zu beurteilen. Mag 
ihre konservativ geprägte Weltanschauung schon nach dem Zweiten Weltkrieg 
für viele unverständlich gewesen sein, doch ohne es versucht zu haben, sich mit 
ihrem konservativen Gedankengut auseinanderzusetzen, bleibt der Reichtum ih-
rer unzähligen Werke verschlüsselt oder wird mehr oder weniger missverstanden, 
über- oder unterinterpretiert, wie es auch meist im Falle von Ernst Wiecherts 
Romanen aus den 1920er Jahren ist.

372  Krenzlin, Leonore: Suche nach einer veränderten Lebenshaltung. Ernst Wiechert: 
„Das einfache Leben“. In: Bock, Sigrid; Hahn, Manfred (Hrsg.): Erfahrung Nazideutsch
land. Romane in Deutschland 1933-1945. Analysen. Berlin/Weimar 1987, S.  384-411, 
 hier S. 397-398. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...190

4. Ansteigende Distanz und Protest  
im Dritten Reich (1933-1935)

Der Dichter und die Jugend (1933)  
und Der Dichter und seine Zeit (1935)373

Während im Exil mit Satire, Reportage und Pamphlet Traditionen von Weimar 
weiterlebten, griffen […] konfessionelle Schriftsteller im Reich zur Rede und 
zum Kriegsbericht bzw. zur Predigt und Legende.374

Wie schwierig es ist, das Verhalten einzelner Personen während der Nazi-Dikta-
tur angemessen zu beurteilen, zeigt sich eindrucksvoll an der Person des Dichters 
Ernst Wiechert. Zwei Aussagen, die denselben Mann charakterisieren, lassen er-
kennen, auf welche unterschiedliche Weise ein zu dieser Zeit lebender Mensch 
beurteilt werden konnte: 

Man kann die Wirkung Wiecherts nicht verhängnisvoll genug ansehen, denn gera-
de durch seine Lehren verliert der Schriftsteller in der Meinung des bürgerlichen 
Menschen eine seiner wichtigsten Funktionen, die Funktion einer moralischen In-
stanz der Öffentlichkeit. Wiechert ist der extremste Fall in der Literatur der deut-
schen Innerlichkeit und der des größten Erfolges […]375

Dagegen aber das folgende Zitat:

So war er nicht nur Dichter; er war der politischen Wirklichkeit verschworen. In 
einer Zeit, in der jedes Bekenntnis zur Humanität eine Kampfansage gegen die Bar-
barei sein musste, wirkte sein ‚Weißer Büffel‘, wirkten seine Reden an die Jugend wie 
Manifeste. Er wusste, welchen Preis er für seine Kunst zahlen musste.376

373  Dieses Kapitel stützt sich teilweise auf meine früheren Artikel: Gołaszewski, 
Marcin: ‚Der Dichter und die Jugend‘ – Rede vom 6. Juli 1933 als Begrüßung der NS-Dik-
tatur oder Kritik an ihr? In: Földes, Csaba (Hrsg.): Studia Germanica. Jahrgang 14/Heft 
1. Universitatis Vesprimiensis. Veszprem/Wien 2010, S. 53-66 u. Gołaszewski, Marcin: 
‚Der Dichter und seine Zeit‘ – Rede vom 16. April 1935 von Ernst Wiechert als Kritik des na-
tionalsozialistischen Regimes. In: Földes, Csaba (Hrsg.): Studia Germanica. Jahrgang 14/
Heft 1. Universitatis Vesprimiensis. Veszprem/Wien 2010, S. 31-51.

374  Schäfer, Dieter: Das gespaltene Bewusstsein. Über deutsche Kultur und Lebenswirk-
lichkeit 1933 bis 1945. München 1981, S. 34. 

375  Schonauer, Franz: Deutsche Literatur im Dritten Reich. Versuch einer Darstellung 
in polemisch-didaktischer Absicht. Olten/Freiburg 1961, S. 133. 

376  Hermanowski, Georg: Ernst Wiechert 1887-1950. In: Kulturelles Erbe. Lebensbil-
der aus vier Jahrhunderten. Bildende Kunst-Musik-Literatur III. Bonn 1988, S. 109. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 191

Im Folgenden wird die Rede Ernst Wiecherts vom 6. Juli 1933 vor Münchner 
Studenten analysiert und der Frage nachgegangen, inwieweit er als politischer 
Redner wahrgenommen werden kann und inwieweit seine Ideale mit denen 
der nationalsozialistischen Bewegung korrespondierten. Daraufhin wird die 
Rede vom 16. April 1935 der Analyse unterzogen. Es soll die Frage nach seiner 
Stellung zum Nationalsozialismus und zur nationalsozialistischen Ideologie ge-
klärt werden. Darüber hinaus ist darauf hinzuweisen, dass sich diese seit seiner 
ersten Rede vom 6. Juli 1933 gravierend geändert hat. Mögen seine politischen 
Ansichten auch noch in den 1920er Jahren mit denen der Nationalsozialisten 
korrespondiert haben – was im Kapitel 3 nachgewiesen wurde –, so ist in den 
1930er Jahren eine eindeutige Wandlung zu verzeichnen. Diese Änderung resul-
tiert daraus, dass die politische Wirklichkeit und die ansteigenden Repressalien 
immer weniger mit seinen Idealen korrespondierten und größtenteils im Wider-
spruch zu seinem Gewissen standen. Er distanziert sich zunehmend von den 
Nationalsozialisten, was seine zweite Rede vor der Münchner Studentenschaft 
am 16. April 1935 dokumentiert. Darüber hinaus ist die Zielsetzung, Wiecherts 
Standort als ‚politischer Redner’ und seine ästhetische Position zum Nationalso-
zialismus aufzuzeigen. Die Rede vom 16. April 1935 ist die zweite in der ‚Trilo-
gie‘  der Ansprachen, die der Dichter zur Zeit des Nationalsozialismus und in der 
unmittelbaren Nachkriegszeit gehalten hat. Dabei handelt es sich um die Reden 
vom 6. Juli 1933, vom 16. April 1935 sowie vom 11. November 1945. Doch ge-
rade die zweite Rede lässt keinerlei Zweifel daran bestehen, dass Wiechert von 
diesem Moment an von den offiziellen Stellen mit besonderem Misstrauen be-
obachtet wurde; zumal klar geworden war, dass jegliche Verwendung des Dich-
ters zu propagandistischen Zielen ausgeschlossen war. So wurde Wiechert durch 
diese Rede zur Symbolfigur der Inneren Emigration und zum ‚politischen Redner‘ 
sowie zum ‚Seelsorger der deutschen Jugend‘.

Der Dichter und die Jugend – Rede vom 6. Juli 1933 als Begrüßung 
der NS-Diktatur oder Kritik an ihr?

Ob jemand gegen das Unrecht aufsteht, ist nicht Sache seiner  
Weltanschauung, sondern seines Herzens.377

Mit Hilfe der Rede Ernst Wiecherts vom 6. Juli 1933 während der Nazi-
Diktatur in Deutschland soll seine Stellung zum Nationalsozialismus wie zu den 
nationalsozialistischen Ideologien beleuchtet werden. Hierbei ist die Frage rele-
vant, inwieweit Ernst Wiechert zum Kreis der Inneren Emigration gezählt werden 

377  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend, B. 9, S. 762. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...192

kann und wie seine Haltung dem NS-Regime gegenüber in den Anfangsjahren 
1933-1935 war.378 

Im Januar 1933 übernahm Adolf Hitler die Macht in Deutschland. Dadurch 
haben sich nicht nur die Verhältnisse auf der politischen Bühne geändert, son-
dern all diese Änderungen haben sich schlagartig auf die Literatur ausgewirkt. 
Wer in Deutschland bleiben und weiter publizieren wollte, war mit dieser völlig 
neuen Situation konfrontiert, entweder auf das literarische Schaffen zu verzich-
ten oder Mitglied in der Reichsschrifttumskammer zu werden. Der 30. Januar 
1933 war den meisten Zeitgenossen weniger sichtbar. Doch es gab auch solche, 
die ihn nicht übersehen haben und sich entsetzt und überrascht über das Ereig-
nis ausgesprochen haben: „Die Nachricht, dass Hitler Reichskanzler. Schreck. Es 
nie für möglich gehalten. (Das Land der unbegrenzten Möglichkeiten)“, notierte 
Klaus Mann in seinem Tagebuch.379 Am 4. Februar 1933 war die Verordnung des 
Reichspräsidenten Zum Schutze des deutschen Volkes erlassen worden. Dadurch 
wurde es auf einmal möglich, in die Presse- und Versammlungsfreiheit einzugrei-
fen. Demzufolge wurde auch eine Handhabe geschaffen, um politische Gegner 
aus dem öffentlichen Leben auszuschalten. Am 28. Februar folgte die Verord-
nung Zum Schutz vom Volk und Staat. Am 20. März wurde das erste Konzentra-
tionslager – Dachau – errichtet. Am 1. April beginnt der Boykott jüdischer Ge-
schäfte. Am 7. April trat das Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums 
in Kraft. Zugleich wurde der Arierparagraph ausgearbeitet, wonach Juden nicht 
länger Beamte sein durften.380 Unter anderem wegen Bücherverbrennungen und 
immer weiter ansteigender Repressalien entschieden sich viele Autoren, ins Exil 
zu gehen. Thomas Mann hielt sich in der Schweiz auf. 

Vor diesem Hintergrund sprach Wiechert über das Thema Der Dichter und 
die Jugend. 

Kurz vor der Rede vom 6. Juli 1933 hatte Wiechert zwei Vorträge im Euc-
kenbund der Universität München gehalten.381 Die beiden Reden hatten so viel 
Resonanz, dass Ernst Wiechert gebeten wurde, sich an der Vortragsreihe zu be-
teiligen, die von der Münchner Studentenschaft veranstaltet wurde.382

Dazu muss man wissen, dass jede literarische Veranstaltung, egal welchen 
Charakters, nur in Übereinstimmung mit den Instanzen der NS-Kulturpolitik 

378  Vgl. Schweitzer, Hartmut: Innere Emigration als Problem im Werk von Ernst 
Wiechert. Exemplarische Analysen. Gießen 1994, S. 49. 

379  Mann, Klaus: Tagebücher 1931-1933. In: Heimannsberg, Joachim; Laemmle, 
Peter; Schoeller, Wilfried F. (Hrsg.). Reinbeck bei Hamburg 1995, S. 113. 

380  Vgl. Wildt, Michael: Geschichte des Nationalsozialismus. Sonderausgabe für die 
Zentralen für politische Bildung in Deutschland. Göttingen 2008, S. 72-86. 

381  Vgl. Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich. Eine Dokumentation, S. 50-51. 
382  Ebd. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 193

möglich war. Da Wiechert, wie er selbst in seiner Rede betonte, seinen Beitrag 
zur geistigen Erneuerung des deutschen Volkes hatte leisten wollen, konnte er 
dies nur mit der Zustimmung der NS-Machthaber tun. Die politische, aber vor 
allem die moralische Fragwürdigkeit dieses Vorgehens, ist der Grund für die spä-
tere Kritik an ihm. Denn einerseits zeugt seine Beteiligung von Opportunismus 
zu Beginn des Dritten Reiches, andererseits ist sie ein Beleg dafür, dass Wichert 
von Anfang an und ohne Rücksicht auf drohende Konsequenzen für sein Wer-
tesystem auftreten wollte. Die Interpretation seines Verhaltens, er habe anfangs 
‚mitgemacht’, wäre eine Fehldeutung.383

Die Rede beginnt Wiechert mit der Berufung auf Nietzsche.384 Dies zeugt 
von der Sorge um künftige Generationen und diese Sorge resultiert aus dem Be-
wusstsein, die eigene Rolle als Angehöriger einer älteren Generation ausfüllen zu 
müssen. Das gestellte Thema der Vortragsreihe Der Dichter und sein Volk wandel-
te Ernst Wiechert um in Der Dichter und die Jugend. Damit hob er zwei Gruppen 
von Menschen aus dem gesamten Volk heraus: die Jugend und die Dichter. 

Zu Beginn bemerkt er, zwanzig Jahre lang habe er, allein schon seines Be-
rufes wegen, viele Reden anhören müssen; teils seien sie aus ruhigen, teils aus 
zornigen, die meisten aber aus matten Herzen gekommen, „von allen waren diese 
am schwersten anzuhören.“385 Er selbst spreche aber aus einem unruhigen Her-
zen.386 Im weiteren Verlauf führt er aus, warum er sich mit diesen zwei Gruppen 
der Menschen befasst. Er wolle 

zu sagen versuchen, was der Begriff der Jugend für [ihn] bedeutet, der Jugend über-
haupt und dieser gegenwärtigen im besonderen und sodann, was der Begriff des 
Dichters für [ihn] bedeutet, und schließlich, ob diese beiden miteinander etwas zu 
tun haben.387 

Um über die Jugend sprechen zu können, griff Wiechert auf die Phase zurück, die 
der Pubertät und der Adoleszenz vorlagert ist, und zwar auf die Kindheit. Dabei 
bediente er sich eines Bibelzitates (1. Korintherbrief 13, 1-13): „Als ich ein Kind 
war, da redete ich wie ein Kind, und war klug wie ein Kind und hatte kindische 
Anschläge.“388 Aber über die Kindheit wolle er nicht weiter sprechen. Für ihn en-
dete sie an dem Tag, „als [er] zum ersten Mal in Gedanken [s]einen Vater, den [er] 

383  Motekat, Helmut; Reiner, Guido; Weigelt, Klaus: Der Richter und die Zeit. Ver-
antwortete Zeitgenossenschaft. Ernst Wiechert (1887 – 1950 – 1987) Vorträge und Beiträge 
der politischen Akademie der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V. Heft 6, S. 24. 

384  Vgl. Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend, B. 10, S. 364. 
385  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. Mainz 1936, S. 5. 
386  Vgl. ebd., S. 5. 
387  Ebd. 
388  Ebd., S. 6. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...194

sehr liebte, einen Idioten nannte.“389 Den Anfang und das Ende der Jugendzeit be-
schreibt er als eine Kreisbewegung, als eine Wiederkehr des ewig Gleichen. 

In diesem Bild vollzieht sich das Leben wie nach einem Naturgesetz in immer 
gleichem Ablauf. Jede Jugend erscheint als Neuanfang und jede Jugend durch-
läuft den gleichen Werdegang, sie muss ihre Erfahrungen und Fehler selber ma-
chen und sich ihre eigene Welt schaffen. Demzufolge ergibt sich der Fortschritt 
der Gesellschaft nur aus dem Spannungsverhältnis der Generationen zueinander. 
Während die Jugend ‚Beweger‘390 ist, so sind die Alten ‚Bewahrer‘391 der Welt. 

Das Motiv der Auseinandersetzung zwischen Erwachsenen und Kindern bzw. 
Jugendlichen ist ein beliebtes Thema, das seinen Anfang in der Romantik hat.  Es hat 
aber nicht nur in der Kunst und Literatur, sondern auch in den Humanwissenschaf-
ten Spuren hinterlassen. Und tatsächlich wird in der Literatur oft das Bild des Er-
wachsenen mit dem des Kindes konfrontiert, denn man kann kaum über das Kind 
nachdenken, ohne es gegen den Erwachsenen abzusetzen. Das Kind hat sich in der 
Geschichte der westlichen Welt als unwissender und unzulänglicher Denker eta-
bliert, vor dem der Erwachsene entschiedenen Abschied zu nehmen hat. Aber der 
Dichter bedient sich in seiner Rede des biblischen Zitates, um die Arroganz der Er-
wachsenen herauszustellen und aufzuzeigen, dass in der Jugend die wahre Kraft des 
Schaffens steckt. Die Unwissenheit und Sturheit scheinen nur beim Erwachsenen 
situiert zu sein. Das Kind dagegen verfügt über einen ursprünglicheren und elemen-
taren Blick auf die Wirklichkeit, wozu Erwachsene höchstens in Ausnahmefällen 
Zugang hätten. Gerade der Dichter als einer der Wenigen unter den Erwachsenen 
ist befähigt, mit den Jungen zu kommunizieren und mit ihnen vertraut zu sein.392

Der Segen aller Jugend bestehe Wiecherts Meinung nach darin:

(…) dass sie glaubt, mit ihr werde die Welt zum ersten Mal das werden, was sie 
sein sollte: eine Ordnung der Güte, der Redlichkeit und der Gerechtigkeit. Es ist 
wahr, dass wir die Erfahrungen haben, aber die Jugend hat die Erlebnisse. [...] Nur 
die Jugend kennt das heilige ‚Alles oder Nichts!’ Nur die Jugend kann anbeten oder 
verachten, kann glühen, verbrennen oder sich opfern. Und ich möchte sagen, dass 
wir nur solange das Recht zur Existenz, und zwar zur handelnden Existenz haben, 
als diese Glut der Jugend noch in uns brennt.393

389  Ebd.
390  Ebd., S. 8. 
391  Ebd. 
392  Vgl. Breeuwsma, Gerrit: Du kommst also von einem anderen Planeten? URL: 

http://parapluie.de/archiv/ bewusstsein/indigo/, gesehen am 15.6.2016. Der nieder-
ländische Originalbeitrag: Breeuwsma, Gerrit: Dus jij komt van een andere planet? Over 
Indigokinderen, Nieuwetijdskinderen, Hoog Sensitievenen andere mystificaties. In: Tijdschrift 
voor orthopedagogiek 44 (2005), S. 411-423. 

393  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. Mainz 1936, S. 8. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 195

Diese Stelle der Rede erfordert besondere Beachtung. Einerseits versucht Wie-
chert die Zuhörer in die Welt der Utopie zu versetzen, indem er sagt, die Jugend 
glaube, durch sie erst werde neue Weltordnung geschaffen. Andererseits weist der 
Autor selbst darauf hin, dass dadurch eine mögliche Kritik am Unmöglichen ver-
hindert wird, weil nur aus dem Unmöglichen das Mögliche hervorgehen könne. 

Besonders interessant ist, dass Wiechert sich an dieser Stelle überlegt rheto-
rischer Mittel bedient. Durch den dreimaligen Einsatz der Phrase „Es ist wahr“, 
weckt er die Aufmerksamkeit der Zuhörer. Von besonderer Bedeutung ist die Zu-
sammensetzung von Gegensatzpaaren/Polarität: Erfahrung, das Mögliche, Be-
wahrer auf der Seite der Alten/ Erlebnis, das Unmögliche, Beweger auf der Seite 
der Jugend. Die Hervorhebung der Rolle der Jugend resultiert aus der dreifachen 
Wiederholung  der Formulierung: „Nur die Jugend“. Es ist darauf hinzuweisen, dass 
gerade die Opferwilligkeit der Jugend eine große Gefahr darstellte – eine unkriti-
sche Jugend lässt sich leicht für falsche Ideen und Ideale begeistern und sich für ver-
brecherische Machenschaften missbrauchen. Möglich ist jedoch auch eine andere 
Interpretation, und zwar die, dass die Deutschen solange das Recht zur Existenz 
hätten, solange „die Glut der Jugend in [ihnen] brennt.“394 Daraus ergäbe sich die 
Hoffnung, dass sich die Jugend der verbrecherischen Ideologie entgegensetzt.395 

Wiechert stellt die Frage, ob die Ideale der Jugend seiner Generation und 
der von 1933 die gleichen seien. Der Autor reflektiert über die eigene Jugendzeit, 
was zur Folge hat, dass die Zuhörer und Leser mit dem Geschichtsverständnis 
Wiecherts konfrontiert werden. Die Jugendlichen der Jahrhundertwende nennt 
er Menschen „des Schienenstrangs, der Konventionen und der Autoritäten.“396 

Er beschreibt die politische und gesellschaftliche Entwicklung während 
seiner Jugend als einen unaufhörlichen Prozess des kulturellen Untergangs der 
abendländischen Kultur. Aber Mitschuld an dem Untergang habe die Jugend 
selbst, die die Sicherheit und Behaglichkeit gewählt hat, statt nach ‚Revolution‘, 
‚Freiheit‘ und ‚Fortschreiten‘ 397 zu streben. 

Um die Jahrhundertwende war das Seltsame geschehen, dass die gebildete Jugend 
der Abendländer satt geworden, ohne hungrig gewesen zu sein, dass sie ihre Erst-
geburt verkauft hatten um das Linsengericht der Behaglichkeit, dass sie die Einhal-
tung wollte statt der Revolution, die Karriere statt des Fortschreitens, die Korrekt-
heit statt der Freiheit.398

394  Ebd. 
395  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Verteidiger des gefährdeten Menschentums. Über Ernst 

Wiechert. In: Kroll, Frank-Lothar: Deutsche Autoren des Ostens als Gegner und Opfer des 
Nationalsozialismus. Berlin 2000, S. 96.

396  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. Mainz 1936, S. 10.
397  Vgl. ebd., S. 11. 
398  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...196

Revolution versteht Wiechert in diesem Kontext nicht als eine Art Umwälzung 
der gesellschaftlichen Bedingungen, sondern vielmehr als geistige Revolution 
der „gebildeten Menschen.“399 Denn Revolution bedeutet für ihn nicht die Zer-
störung der alten Ordnung ausgehend von der „Peripherie des alten Kreises“400 
hin zu dem Beginn eines neuen Kreises. 

Wiechert geht auch nicht gleichgültig an dem dramatischsten Ereignis seiner 
Jugendzeit und dem seiner Zuhörer vorbei, nämlich dem Ersten Weltkrieg und 
der Zeit der Weltwirtschaftskrise, die er mit der Weimarer Republik verbindet. Er 
assoziiert die beiden traumatischen Geschehen mit dem Zusammenbruch des al-
ten Baus der abendländischen Welt, ‚ Aufruhr, Inflation, Vergeltung, Rache und 
Knechtschaft.‘401 Dabei bedient er sich des biblischen Bildes aus der Apokalypse, 
indem er sich auf die ‚Reiter der Apokalypse‘402 bezieht. Es muss hervorgehoben 
werden, dass die Bibel die apokalyptischen Reiter als Boten des Weltunterganges 
erwähnt. Daran ist die Einstellung des Dichters und der ganzen Generation zur 
Weimarer Republik sowie zu der Weltwirtschaftskrise zu erkennen. Daraus ergibt 
sich nämlich dann die positive Einstellung zum neuen Anfang, wie viele der Zeit-
genossen Wiecherts die Machtübernahme der Nationalsozialisten empfunden 
haben. Den Weltkrieg selbst sieht der Dichter auch im biblischen Kontext des 
Weltuntergangs, wenn er schreibt:

Der Turm von Babel, in zweitausend Jahren aufgerichtet, wankte in seinen brüchi-
gen Fundamenten, und die zuschauende Menschheit verhüllte ihr Haupt vor dem 
Schauspiel furchtbaren Sturzes, in dem Millionen sich begruben, von Eisen zerfetzt, 
vom Gas zerfressen, vom Hunger entkräftet, von Bruderhänden erwürgt.403

Axel Sanjose Messing bemerkt dazu in seiner Dissertation Untersuchungen zum 
Werk Wiecherts mit Recht, „der Dichter [empfindet] die politischen, sozialen 
und wirtschaftlichen Wirrnisse während der Weimarer Republik als untrügliche 
Symptome der Auflösung; der Krieg hat in seinen Augen keine belehrende Wir-
kung, sondern den Vorgang der Zersetzung nur beschleunigt.“404 Der Gebrauch 
von apokalyptischen Bildern hat zum Ziel, den Zustand der nach dem Untergang 
geweihten Menschheit möglichst eindrücklich zu schildern.

Die neue Zeit, die nun begonnen hat, wird mit dem Begriff ‚Befreiung‘405 ge-
kennzeichnet. Und der Autor wendet sich direkt an die Jugend und sagt: „Aber 

399  Ebd. 
400  Ebd., S. 7. 
401  Ebd., S. 13. 
402  Ebd., S. 12. 
403  Ebd. 
404  Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 145. 
405  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. Mainz 1936, S. 13.



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 197

eure Augen gingen schon über eine neue Erde, und schon wartet der Pflug auf 
eure jungen Hände, damit eine neue Saat in neue Ernte wachse.“406 Das rhetori-
sche Mittel der Wiederholung legte den Zuhörern nahe, in einer neuen Welt zu 
leben. Doch gerade diese Stellen der Rede sind durchaus kontrovers und legen 
den Schluss nahe, dass sich Wiecherts Positionen und seine Weltanschauung im-
mer noch in großer Nähe zu den Nationalsozialisten befinden. Denn die Ideologie 
vom Erstehen eines neuen, in diesem Kontext des Dritten Reichs, nach dem Un-
tergang des alten durch den Ersten Weltkrieg, scheint hier ihren Platz gefunden zu 
haben: Das nationalsozialistische Regime als legitimierter Nachfolger des Kaiser-
reichs und demzufolge als die einzige vom Dichter akzeptable Form des Staates.  

Doch das Diffuse seiner Sprache, er nennt kein einziges Mal den Begriff 
‚R eich‘, und die Unklarheit bei der Definierung des ‚Neuen‘, machen es mög-
lich, diese Stellen der Rede sowohl als pro- als auch antinazistisch zu verstehen. 
Von besonderer Relevanz ist es, darauf aufmerksam zu machen, dass der Dichter 
an dieser Stelle eine Zäsur macht. Er wendet sich der Rolle des Dichters zu, wo-
durch er es ausspart, das NS-Regime im Kontext seines Lebensbildes und Welt-
anschauungssystems zu zeigen. 

Wiechert fragt: „Was hat mit allem diesem der Dichter zu tun?“407 Er legt 
einen autobiographischen Bericht vor, der die enge Verbundenheit zwischen ihm 
und den jungen Menschen erkennen lässt. In der Beschreibung seiner Lebens-
phase, als er zurückgezogen in seiner Dachkammer lebte und immer wieder Ju-
gendliche zu ihm kamen, um ihre Probleme und Sorgen los zu werden, bemerkt 
man einen engen Bezug des Dichters zu dieser Menschengruppe. Sie seien ver-
zweifelt und enttäuscht und kämen zu ihm und nicht zu den Eltern, weil sie ihnen 
zu nahe stünden. Daran kann man die Verherrlichung der traditionellen Dichter-
rolle sehen. Für Wiechert hat der Dichter eine besondere Rolle zu erfüllen. Denn 
gerade er wird zum Ansprechpartner der jungen Menschen. Auch zum Pfarrer 
wollten sie nicht gehen, weil er 

Bibelworte wie Steine auf(hebt), gleich bereit zum spielenden Betrachten wie zum 
Wurf […]. Er ist gleichsam außerhalb der Sünde, und sie [die jungen Menschen] 
brauchen jemanden, der sündigt gleich ihnen […]408 

Der Dichter erscheint dagegen als der eigentliche „Seelsorger“ der Jugend. Er ist 
einer, „der ihnen zuhört, aufmerksam, ernst, wie man seinesgleichen zuhört.“409 
Er ist gleichzeitig Tröster und Vorbild. Der Dichter ist selbst noch ein Suchender, 
der nicht zu den ‚Sicheren’, ‚Satten’ und ‚Behaglichen’ zählt. 

406  Ebd.
407  Ebd. 
408  Ebd., S. 15. 
409  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...198

Ich bin wieder einer der ihren, ganz und gar, kein Älterer, kein Wissender, kein Füh-
rer. Ich bin jemand begegnet, der etwas verloren hat, und ohne, dass er bittet, helfe 
ich beim Suchen, beuge mich zur Erde, genau so tief wie er, genau so hoffnungsvoll 
wie hoffnungslos.410

Wenn Wiechert aber von der Rolle des Dichters spricht, verwirft er die Auffas-
sung, „die Jugend, die das Schwert trage, werde nur auf die Stimme dessen hören, 
der ein Schwert von Feuer trage.“411 Dabei meint er wohl den Dichter selbst, der 
„weiß“,412 ohne dass man erführe, was; und der „sieht“,413 ohne dass zu erken-
nen wäre, was er sieht. Der Dichter ist „der letzte und stille Bewahrer der ewi-
gen Dinge.“414 Was er aber unter dem Begriff ‚der ewigen Dinge‘ versteht, bleibt 
dem Zuhörer unklar. Wiechert geht es demnach eben nicht um eine rationale 
Lösung von Problemen, sondern vielmehr durch „tröstende Einordnung in den 
großen Strom der Notwendigkeit“415 gelingt es dem Dichter, die Fragenden zu 
ermutigen. Seine Mittel sind aber nicht die klugen Ratschläge der „Reifen und 
Weisen.“416 Wiechert behauptet, es sei nicht die Aufgabe des Dichters, sich mit 
den Fragen der Zeit und der Gegenwart auseinander zu setzen:

Selten wird es gut sein, ihn [den Dichter] nach den zeitlichen Dingen zu fragen, 
nach den Geheimnissen des Geldes oder des Erfolges, der Karriere oder der Nütz-
lichkeit.417

So, wie der Dichter seine Aufgaben sieht, schafft er für die Zuhörer ein roman-
tisches, ideales Bild, das zugleich aber irreal bleiben muss. Das Problematische 
nach Wiechert besteht darin, dass es unmöglich sei, das Wahre und Wesenhafte 
zu erfassen. Der Mensch ist zwangsweise damit konfrontiert, sich den „ewigen 
Dingen“418 hinzugeben, die das Leben jedes Einzelnen bestimmen. Wie oben an-
gedeutet, ist die ganze Menschheit ein Teil des „Stromes der Notwendigkeit.“419 
Davon ausgehend ist die Vision des Dichters eher pessimistisch, denn der Ein-
zelne sei nicht in der Lage, sich selbst und seine eigene Umwelt zu erfassen 
und die ihn umgebende Welt zu analysieren. Wiechert meint, nur die „Reifen 

410  Ebd., S. 17. 
411  Ebd., S. 20-21. 
412  Ebd., S. 22. 
413  Ebd. 
414  Ebd., S. 18-19. 
415  Ebd., S. 17. 
416  Ebd., S. 18. 
417  Ebd., S. 19. 
418  Ebd. 
419  Ebd., S. 17. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 199

und Weisen“420 glaubten, dies zu können. Als Beispiele solcher Menschen führt Wie-
chert Wilhelm Raabe und aber vor allem Nietzsche, Stefan George und Hölderlin an:

Aber alle diese, meine Freunde, so sehr sie brannten in der Not ihrer Zeit, erhoben 
ihre Stimme aus der Ferne. Keiner von ihnen stand auf den Märkten der Zeit, son-
dern sie standen in der Einsamkeit der Wissenden und der Seher, in einer solchen 
Einsamkeit, dass zwei von ihnen daran zerbrachen.421

Der Dichter, der die Zeitprobe überstehen wolle und „in die Unsterblichkeit 
eingehen“422 werde, muss Wiecherts Meinung nach von der Jugend gehört wer-
den und seine Flamme muss in den Herzen der Jugend brennen.423 Nach Wiechert 
besteht die besondere Qualität des Dichters darin, dass er, ohne etwas Belehren-
des an sich zu haben, durch sein Mitempfinden, das er eben seinem Dichtertum 
verdankt, gleichzeitig Tröster und Vorbild sein kann. Aus dieser Wahlverwandt-
schaft ergibt sich die Verantwortung des Dichters gegenüber den jungen Men-
schen. Denn der Dichter darf nicht nur zuhören, sondern ist verpflichtet neben 
Trost auch Rat zu übermitteln.424 

Der Dichter ist für Wiechert nicht mehr als nur ein ‚Menschenkind‘, naiv 
und träumerisch. Jegliches Analysieren und Reflektieren sind demnach ausge-
schlossen. Vielmehr geht es dem Dichter um die irreale Beurteilung der Welt 
und der Wirklichkeit. Und als solche kann auch der Nationalsozialismus gese-
hen werden. Er scheint aus dieser Perspektive Teil der Notwendigkeit zu sein, die 
unabwendbar sei und der man sich stellen müsse. Um so überzeugender klingen 
daher Worte über ‚die ewigen Dinge‘, an denen man festhalten soll, die selbst eine 
solche Zeit überstehen werden. 

Aus diesem Rückzug auf die universellen Werte und die Innerlichkeit ergibt 
sich eine große Macht der Veränderung: 

Sie [die Dichter] sind die Bewahrer des Unvergänglichen und die stillen Mahner in 
einer lauten Welt. In allem Wandel der Zeiten und Meinungen ruht in ihrer Hand 
das Unwandelbare. In allem Verirrten und Angstvollen der Welt lösen und binden 
sie die Fäden der großen Ordnung, machen das Trübe klar, das Verwirrte einfach, 
das Schmerzliche heilig. Unter ihren Händen hört der Mensch auf, ein Spielball 
dunkler Gewalten zu sein. Das Unrecht der Erde wird vergänglich, der Tod verliert 
seinen Stachel, das Schicksal nimmt uns ruhig bei der Hand.425

420  Ebd., S. 18. 
421  Ebd., S. 22. 
422  Ebd. 
423  Ebd. 
424  Vgl. Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 125. 
425  Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. Mainz 1936, S. 20. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...200

Besonders relevant ist die Stelle, an der das Bild des Dichters als das des „stillen 
Mahners in einer lauten Welt“426 dargestellt wird. Implizit ist dies eine indirekte 
Kritik am Nationalsozialismus sowie die Kritik an den damals gegenwärtigen Zu-
ständen. Weder auf diese jedoch, noch auf die Werte, an denen festzuhalten ist, 
darauf geht Wiechert leider nicht weiter ein. Dies hat zur Folge, dass es schwierig 
ist, seine Position eindeutig zu bestimmen. Meinte er hier Werte, denen der Na-
tionalsozialismus entgegenstand oder die, die sich an der Ideologie des National-
sozialismus orientierten? Der Dichter lässt seine Zuhörer nicht nur darüber im 
Unklaren, von welchen Werten er spricht, sondern vor allem durch seine reali-
tätsferne Einschätzung der Funktion, der Rolle und Aufgabe sowie der Möglich-
keiten des Dichters. 

Wiechert sieht den Dichter auch als denjenigen, der die Menschen von allen 
Bedrohungen, von Schmerzen, ja sogar vom Tod befreien kann. Der Dichter er-
füllt seiner Ansicht nach eine besondere Aufgabe, fast als religiöse Erlösungsfigur. 
Der Mensch kann sich nicht nur zur Zeit des Friedens auf ihn verlassen, sondern 
diese Utopie des Dichters als Heilsbringer wird auf alle Zeiten und alle Situatio-
nen ausgedehnt. Denn er repräsentiert eine höhere Instanz, eine Ordnung, die 
nicht näher spezifiziert und beschrieben wird. Im Allgemeinen lässt sich sagen, 
dass der Dichter in seiner Rede vom 6. Juli 1933 ambivalent auftritt. 

Selbst wenn der Dichter zuvor betont hatte, sich nicht mit Fragen der Zeit 
zu beschäftigen, so sind bereits die schon angesprochenen Ausführungen über 
die ‚ewigen Dinge‘ Fragen zur Gegenwart. Dadurch sind die Aussagen nicht nur 
gesellschaftlich, sondern zugleich auch durchaus politisch relevant. Wiechert 
scheint aber das Verständnis dafür zu fehlen, dass alle Äußerungen, selbst solche, 
in denen er behauptet, nicht über die aktuellen Ereignisse sprechen zu wollen, 
immer auch politischen Charakter hatten. Während das politische Engagement 
selbstverständlich als eine Form der aktiven Beteiligung verstanden wird, so ist 
aber auch der Rückzug in die Innerlichkeit, die in der Rede so ausführlich behan-
delt wird, als eine Aktivität mit politischem Charakter wahrzunehmen. 

Wiechert drückt sehr präzis aus, was ihm Freude bereitet, und zwar, dass 
die jungen Menschen „einen großen und einen ganz selbstständigen, ihr eigenen 
Raum“ bekämen, doch er sagt auch ganz offen, was „ihn mit Sorge [erfülle]“ und 
zwar, „dass dieser Raum mit Macht erfüllt wird, weil es mir als eine Gefährdung 
nicht etwa der Rechte der Älteren erscheint, sondern als die Gefährdung eines 
biologischen Gesetzes: dass Recht ein Attribut der Reife ist, ein zu Erwerbendes 
und nicht ein Geschenktes.“427 

Wir haben also mit unterschiedlichen Gefühlen des Dichters zu tun. Einer-
seits sind es Freude und Stolz, andererseits aber auch Sorge. Sie alle stehen im 

426  Ebd. 
427  Ebd., S. 21. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 201

Zusammenhang mit der gegenwärtigen Situation der Jugend. Freude und Stolz 
verweisen auf den früher erwähnten Begriff der ‚Befreiung‘. Wiechert ist dem-
entsprechend nicht prinzipiell gegen die neue Staatsform. Er begrüßt sie sogar 
als den Neubeginn nach dem Zusammenbruch der alten abendländischen Welt. 
Doch er begrüßt nicht alles, was um ihn herum geschieht. Darauf weist die Pas-
sage des Textes hin, in der er sich mit Sorge zur Zukunft der Jugend äußert. Als 
Grund seiner Sorge nennt er die Macht, mit der die Jugend seiner Zeit ausge-
stattet sei. Diese Macht sei nicht solch eine, die in einem langen Prozess der Rei-
fung erworben werde, sondern eine geschenkte Macht, die den Jugendlichen von 
anderen Menschen übergeben würde. Diese Entwicklung steht im Widerspruch 
zum biologischen Naturgesetz, das Wiechert in seiner Rede skizziert hatte. Die 
Gefahr, die sich aus dieser Situation ergeben kann, besteht darin, dass die Jugend 
diese erlangte Macht missbrauchen kann. 

Meine Freunde, es sei dem Dichter, der heute in das Gesicht der Jugend sieht, er-
laubt, es mit Sorge zu sehen. Mit Freude und Stolz und mit tiefer Anteilnahme, aber 
auch mit Sorge.428

Relevant sind die Anredeformen, die Wiechert immer wieder wiederholt. Diese 
stellen ein Gefühl der Zusammengehörigkeit zwischen ihm und seinen Zuhörern 
her, eine Art innerer Verbindung. 

Im Zusammenhang mit dem potentiellen Missbrauch der Macht durch die 
Jugend wendet sich der Dichter sehr klar und deutlich gegen die Inszenierungen 
der neuen Machthaber, die damit ihre Macht demonstrieren wollen. Und obwohl 
Wiechert betont, er wolle nicht von „Schandpfählen […] und Scheiterhaufen“429 
sprechen, ergreift er anlässlich eines politischen Ereignisses das Wort. Er ist sich 
weiterhin bewusst, dass Revolutionen „nicht mit Lampionbeleuchtung“430 ge-
macht werden. Indem er noch hinzufügt, er rede „auch nicht von Feuerwerken, 
Aufrufen und Reden […] Von allem diesem ist für [s]ein Gefühl […] etwas 
viel da […]“431, wird klar, was der Dichter anspricht. Es geht ihm wohl um die 
Bücherverbrennung und Eduard Spranger, dem nach Meinung Wiecherts die 
Berliner Studentenschaft unverdientes Leid angetan habe. Viele andere, denen 
zu dieser Zeit schon Leid zugefügt wurde, wurden in der Rede vom 6. Juli 1933 
nicht erwähnt. So verschwieg er die Situation der Juden und Kommunisten, der 
Sozialdemokraten und Oppositionellen. Stattdessen sagt er, weil ihm bewusst 
wurde, wie weit er sich vorgewagt hatte:

428  Ebd. 
429  Ebd. 
430  Ebd. 
431  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...202

Es ist wohl nötig, dass gejätet und verbrannt werde, nachdem das Unkraut geblüht 
hat für lange Zeit, aber es ist auch nötig, dass gepflügt und gesät werde, und immer 
war das Schweigen der Erde um diese heiligen Dinge.432

Ähnlich zweideutig ist auch die Stelle, an der sich Wiechert auf soldatische Tu-
genden bezieht: 

[…] mein Gefühl war immer dafür, die großen und schweren Dinge schweigend 
zu tun. Auch der Krieg ist schweigend geschlagen worden, und Aufrufe und Reden 
waren eine Sache der höheren Stäbe. Der Soldat schwieg, und es war ihm nötig und 
gut, zu schweigen.433

Damit hatte sich Wiechert unangreifbar gemacht und jede Kritik an sich zurück-
gewiesen. Die Frage aber, ob er hier nicht nachträglich die Anwendung von Ge-
walt akzeptiert und sich selber nicht widersprochen hat, wenn er zuvor vom Lei-
den Vieler sprach, bleibt unbeantwortet und nicht eindeutig. Die beiden Zitate 
zeigen aber durchaus deutlich, dass Wiechert keine klare Position bezog oder be-
ziehen wollte. Er mag die neuen Machtstrukturen zwar begrüßen, aber die Praxis 
und missbräuchliche Machtausübung der Regierenden stehen seinem Humanis-
mus konträr gegenüber. 

Zum Schluss seiner Rede formuliert Wiechert den Appell: 

Seid demütigt, meine Freunde, nicht vor den Menschen, aber vor Gott, denn wem 
die Macht verliehen wird, hat nicht nur zu beugen, sondern auch aufzurichten, was 
gebeugt wurde, und Dankbarkeit gehört zu den Dingen, die keinem Wandel der 
Zeiten unterworfen sein dürfen. […] Es ist dasselbe, was ich Ihnen, nun ich am 
Ende bin, zu sagen habe, weil beide zu dem Gleichen berufen sind, der Dichter wie 
die Jugend: DAS STILLE ZU BEWAHREN, DAS MÜDE ZU ERNEUERN, DAS 
GROßE ZU VEREHREN, DAS LEIDENDE ZU LIEBEN.434

Zusammenfassend kann man sagen, dass in der ersten der bekannten Reden Wie-
cherts, in der vom 6. Juli 1933, die Kritik an der neuen Regierung zwar unüber-
hörbar, aber sehr vorsichtig formuliert ist. Nichtdestotrotz bezeugte er, bereit zu 
sein, auch unpopuläre Meinungen zu vertreten. Sein Mut, in einer Zeit des ‚ Ju-
belns‘ – wie er es selbst sagte – öffentlich als ‚Mahner‘ aufzutreten, ist sicherlich 
bemerkenswert. Einmalig ist zwar die Art, in der er das Wort ergriff, in einem Stil, 
der den Redner als Dichter ausweist. Doch zu der Zeit verhielten sich Viele, die 
später als Oppositionelle eingestuft werden konnten, auf ähnliche Art und Weise. 

432  Ebd., S. 25. 
433  Ebd., S. 21-22. 
434  Ebd., S. 25-26. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 203

Heutzutage mögen wir aus unserer Perspektive einige Aussagen Wiecherts 
als unangemessen empfinden, vor allem seine Einschätzung der Weimarer Repu-
blik oder die Beschreibung der Machtergreifung als den Beginn einer ‚Befreiung‘. 
Die Kritik Wiecherts an der nationalsozialistischen Wirklichkeit ergibt sich in er-
ster Linie nicht aus der Ablehnung des Systems, sondern aus der Forderung nach 
der Bewahrung humanistischer Grundwerte, die er bedroht sieht. Und er sieht 
sich auch selbst nicht als Dichter der nationalsozialistischen Ideologie, sondern 
setzt sich von ihr deutlich ab, indem er sagt:

Es ist kein Mangel an denen, die sich Dichter dieser Zeit nennen, die die Welle em-
porhebt und die von der Höhe dieser Welle zu Ihnen sprechen, laut und viel, bevor 
die Welle sie wieder begräbt.435

Dadurch wird deutlich, dass sich Wiechert nicht gleichschalten ließ. Trotzdem 
gehen aber einige seiner Vorstellungen und Überzeugungen mit den ideologi-
schen Grundzügen des Nationalsozialismus konform, z.B. die Ablehnung der 
Weimarer Republik, seine antidemokratischen Überzeugungen sowie die Hal-
tung zum Ersten Weltkrieg. Diese wachsen aber aus dem konservativen Geiste 
der 1920er Jahre. Zu betonen ist jedoch, dass im Oktober 1933, als 88 deutsche 
Schriftsteller durch ihre Unterschrift dem Reichskanzler Adolf Hitler Treue ge-
lobten, die Unterschrift Ernst Wiecherts unter dem Dokument fehlte, was wie-
derum seine Zivilicourage unter Beweis stellt.436

Der Dichter und seine Zeit – Rede vom 16. April 1935 als Kritik 
des nationalsozialistischen Regimes

Im Jahre 1933, als Adolf Hitler an die Macht kam und nachdem Ernst Wie-
chert am 6. Juli 1933 eine zwar nicht eindeutig kritische aber die Distanz des 
Dichters zum Nationalsozialismus andeutende Rede gehalten hatte, hatte er als 
einer der bedeutendsten Schriftsteller Deutschlands die Chance seine Haltung 
gegenüber dem nationalsozialistischen Staate zum Ausdruck zu bringen. 

Im Dezember 1933 veröffentlichte das Börsenblatt für den deutschen Buch-
handel eine Umfrage unter deutschen Schriftstellern.437 Sie sollten sich zu dem 
Thema äußern: Die Aufgaben des deutschen Buchhandels im nationalsozialistischen 
Staat. Hat der Buchhandel versagt? Ernst Wiechert publizierte darin den kurzen 
Aufsatz Vom Mittleramt des Buchhändlers.438 

435  Ebd., S. 22. 
436  Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert zwischen 

Anpassung und Widersetzlichkeit. In: Schweizer Monatshefte, Nr. 7/8, S. 15-18. 
437  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Verteidiger des gefährdeten Menschentums, S. 97. 
438  Mehr dazu: Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts. Geschichts-

denken, Selbstverständnis und literarische Praxis. Frankfurt/M./Bern/New York 1984, 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...204

Wiechert bestätigte sein schon in der ersten Rede vom 6. Juli 1933 klar ge-
wordenes Verhältnis zum NS-Staat. Schon in den ersten Zeilen bezieht er sich auf 
die nationalsozialistische Behauptung von der „‚übermäßigen Verbreitung volks-
fremden Schrifttums’ in den letzten fünfzehn Jahren.“439 Da ein Teil der Aussa-
ge in Anführungszeichen gesetzt wird, lässt sich eine gewisse Distanz Wiecherts 
dazu mutmaßen. Wiechert scheint aber im Großen und Ganzen den Zielen der 
Nationalsozialisten durchaus zuzustimmen, indem er folgendes schreibt: 

Zwar dürfte dann nicht mehr sein, was noch ist: dass die Verleger von Remarque, 
Tucholsky, Kästner und Zareck nach wie vor, nur unter einem schnell geänderten 
Tagesschild, den Buchhändler und das Volk mit ihren Gaben beschenken und in 
Ehrenausschüssen sitzen.440

Damit macht Wiechert deutlich, dass er die Verbrennung der Bücher genannter Au-
toren rechtfertigt und ihre Definition als Vertreter ‚volksfremden Schrifttums‘ ak-
zeptiert. Dennoch muss er Zwangsmaßnahmen auf kulturellem Gebiet ablehnen:

Der Staat wird nicht glauben, es sei damit geschehen, dass er eine Zwangsgesinnung 
schaffe. Dass jeder Buchhändler das Hakenkreuz trage. Dass man ihm durch einen 
Zensurdiktator die Liste der zu verkaufenden Bücher überreiche.441

Stattdessen plädiert Wiechert für Erziehung und nicht für Zucht durch den na-
tionalsozialistischen Staat:

Der Staat wird wissen, dass Vertrauen besser ist als Befehl. Dass Erziehung mehr ist 
als Zucht. […] Und in jeder Erziehung ist nichts Größeres als das gelebte Vorbild. 
Reinheit und Adel der Führung, Hingabe und Selbstlosigkeit, Schlichtheit und De-
mut: alles dieses dem Volke vorangetragen, Tag für Tag, Jahr für Jahr, muss zurück-
strahlen auf das Geführte, so wie die Kinder eines guten Hauses sich bemühen, in 
den schönen Formen der Eltern zu sein und zu leben.442

Ernst Wiechert steht demzufolge nicht im Widerspruch zur Ideologie der natio-
nalsozialistischen Bewegung sowie es geht ihm nicht darum, die Kulturpolitik 

S.  48; Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Biographie. Band 1: Werke-Übersetzungen-Biogra-
phien und Dissertationen mit kritisch-analytischen Kurzbesprechungen. Paris 1972, S. 26 
u. Chattelier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutschen Zeitschriftenpresse 1933-
1945. Ein Beitrag zur nationalsozialistischen Literatur- und Pressepolitik. In: Recherches 
Germaniques 3 (1973), S. 158.

439  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich, S. 158. 
440  Chattelier, Hildegard: Ernst Wiechert, S. 158. 
441  Ebd.
442  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich, S. 50. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 205

des Nationalsozialismus und dessen politische Ziele zu verwerfen. Was ihn be-
unruhigt und was er kritisiert, sind die Methoden, die immer öfter ihren Einsatz 
finden: der Zwang, die Überwachung, die Zensur sowie die immer weiter anstei-
gende Spirale der Gewalt. Auch die kritiklose Übernahme der Begrifflichkeiten 
der Nationalsozialisten wie Führung/Führer und Geführte beweist die ahnungs-
lose und naive Einstellung des Autors. 

Am Ende seines Aufsatzes vermengt Wiechert auf eine problematische Art 
und Weise politische und moralische Kategorien. Die Alternative besteht seiner 
Meinung nach darin, die politischen Begriffe durch moralische Ideale zu erset-
zen. Das ist auch unverhüllt in dem Aufsatz zu sehen:

Die Aufgabe des Buchhändlers im neuen Staat ist die gleiche wie die jedes ande-
ren Menschen im neuen Staate: mit seiner Hände Arbeit dafür zu sorgen, Tag und 
Nacht, dass dieser Staat ein Reich des Segens und der Verheißung werde. Und die-
ses Reich wird es niemals durch die Gewalt seiner Macht und Verordnungen, son-
dern allein durch die wachsende Gläubigkeit, Reinheit und Hingabe aller derer, die 
in ihm leben. Brauchte es Revolutionen, wenn wir alle Gottes Kinder wären?443

Das biblische Reich der Verheißung soll das politische Reich der Gewalt und 
Macht ersetzen. Dabei erkennt Wiechert jedoch nicht, dass die moralischen Ka-
tegorien von den Nationalsozialisten bereits vereinnahmt sind und instrumen-
talisiert eingesetzt werden, um ihre Machtansprüche zu rechtfertigen. Denn die 
Nationalsozialisten versuchten, und zwar erfolgreich, ihrer Idee des Tausend-
jähr igen R eichs einen religiösen Anstrich zu verleihen, um dann eine größere 
Massenbasis für ihre politischen Ziele zu gewinnen. Die Gegenüberstellung vom 
biblischen Reich der Verheißung und der nationalsozialistischen Ideologie ist an 
dieser Stelle nicht zufällig. Typischerweise werden bei Wiechert einander fern-
stehende Werte miteinander konfrontiert.

Wie Wiechert aber noch im Jahre 1933 die politische Wirklichkeit falsch ein-
geschätzt hat, zeigen seine Äußerungen über das Dritte Reich: 

Wenn man im Ausland davon spricht, dass Deutschland auf einen Krieg hinarbeitet, 
so ist das nicht wahr! […] Niemand wird es wagen, Europa in einen neuen Krieg zu 
stürzen, solange noch Menschen leben, die sich des letzten erinnern!444

Die expansionistischen Bestrebungen Deutschlands, den Ruf nach mehr Lebens-
raum im Osten sowie die Forderung nach der Revision des Versailler Vertrages 
scheint Ernst Wiechert nicht bemerkt zu haben. Er sagte selbst, Deutschland 
habe im Moment andere Sorgen, denn „nach zwanzig so furchtbaren“ Jahren 

443  Chattelier, Hildegard: Ernst Wiechert, S. 158. 
444  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Biographie. Band 1, S. 81-83. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...206

könne es vorerst nur um „Arbeit und Brot“ gehen. Er ist davon überzeugt, dass 
er für die Jugend Deutschlands „geradestehen“ könne, dass Deutschland auf dem 
Weg zu einer neuen und besseren Zukunft sei. 

Die beiden Beispiele aus dem Jahre 1933 zeigen deutlich, wie nah Wiechert 
am Anfang der NS-Herrschaft den Idealen und weltanschaulichen Ideen der Na-
tionalsozialisten stand. Erst im Verlauf der nächsten Jahre beginnt sich seine Ein-
stellung den Nationalsozialisten gegenüber zu ändern. 

Um die Rede als Ganzes und jeden einzelnen Satz richtig verstehen zu kön-
nen, und zwar in Hinblick darauf, dass sie in einer totalitären Diktatur formuliert 
wurde, sollte zunächst etwas zum äußeren Rahmen angemerkt werden, in dem 
diese Rede gehalten wurde. 

Die zweite Rede vor Studierenden der Universität München fand am 16. 
April 1935 statt. Konzipiert war sie als Rede innerhalb einer Vortragsreihe, in der 
neben Wiechert noch Alfred Rosenberg, Erwin Guido Kolbenheyer, Hans F.K. 
Günther u.a. vorgesehen waren.445 Dass Wiechert eher gezwungen war, „diese für 
ihn wenig schmeichelhafte Nachbarschaft in Kauf (zu) nehmen“,446 ist zum Teil 
klar. Er äußerte sich dazu folgendermaßen:

Noch war ich nicht gefährdet, noch war ich nur ‚beobachtet’. Noch war der Weg mir 
frei, und ich wusste sehr wohl, dass es ein äußerlich glänzender Weg sein würde, 
wenn ich die immer noch ausgestreckte Hand ergreifen wollte. Man würde alles 
vergessen, wenn ich mich bereit erklärte, nun für das Dritte Reich zu ‚zaubern’, statt 
für die Erniedrigten und Beleidigten.447

Wiecherts Rede war nicht als politisches Manifest gedacht, sondern als eine Art 
Abrechnung mit dem eigenen Werk und als Einleitung zu einer anschließenden 
Lesung. Nach seiner Rede las Wiechert Auszüge aus seinem Hörspiel Die goldene 
Stadt – Aus einem Arbeiterleben und seinem Spiel Der tote Marschall.448 

Alles spricht dafür, dass der Inhalt der Rede vom 16. April 1935 schon einige 
Zeit feststand und man nicht von einem unüberlegten Schritt Wiecherts ausge-
hen kann.449

Am Tage seines Auftritts sei das Auditorium Maximum der Münchner Uni-
versität überfüllt gewesen, schreibt Manfred Franke in seinem Buch Jenseits der 
Wälder450 und führt die Worte von Wiechert an, um zu zeigen, dass sich der Au-
tor selbst später an eine Atmosphäre voller Spannung erinnerte, „nicht nur weil 

445  Vgl. Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 62. 
446  Franke, Manfred: Jenseits der Wälder, S. 41. 
447  Ebd., S. 41. 
448  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 63-64. 
449  Vgl. Franke, Manfred: Jenseits der Wälder, S. 41. 
450  Ebd.



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 207

Himmler, wie es hieß, unter den Zuhörern war. […] [I]ch sah die mehr als tau-
send Gesichter, wie bewegungslos mir zugewendet. Junge Gesichter die meisten, 
und als ich hernieder blickte, wusste ich auch, dass ich recht tat. Ich hatte nicht 
den geringsten Zweifel mehr daran. Es gibt eine sittliche Gewissheit, die größer 
ist als alle anderen Gewissheiten der Welt.“451

Die Zivilcourage Wiecherts wird bis heute im Ausland sehr hochgeschätzt 
und der Dichter als einer der Wenigen, die die Widerständler im Dritten Reich 
zum aktiven Handeln animierten:

Finally, read the speeches he made (in the presence of Himmler) to over 1,000 Mu-
nich students, most of whom became major figures in the resistance. It was a  de-
monstration of his immense courage, and he knew that it would be the final step that 
brought him to Buchenwald.452

Der Aufbau der Rede ist vergleichsweise leicht nachvollziehbar. Sie besteht aus 
drei großen Teilen. Im ersten Teil, der den Titel Der Dichter jenseits der Zeit haben 
könnte, setzt sich der Autor wieder damit auseinander, welche Rolle der Dichter 
in der Gesellschaft zu erfüllen hat. Viel Aufmerksamkeit wird auch der Jugend 
selbst gewidmet. Der zweite Teil besteht aus der Kritik an der nationalsozialisti-
schen Dichtung. Der dritte und letzte Teil ist einerseits eine Konfrontation mit der 
Dichtung, andererseits mit dem Nationalsozialismus. Diesem Fragment könnte 
man den Titel Wiecherts Kritik am Nationalsozialismus geben. 

Seine Rede beginnt Wiechert damit, dass er an die zwei Jahre zuvor gehal-
tene Rede anknüpft, in der er das „Verhältnis zwischen den Dichtern und der 
Jugend“453 dargestellt hatte. „Inzwischen ist nun die Zeit dahingegangen“ – sagte 
er und bezog sich auf die Aussage von Georg Strasser: „Macht Platz, ihr Alten!“454 
und schilderte die aktuelle Situation: „Nicht alle Himmel sind von der Jugend 
erstürmt worden, nicht alle Alten sind zur Hölle gefahren, wie manche sich ge-
wünscht haben.“455 Damit wird erkennbar, dass die Rede in einem kritischen Ton 
gehalten wurde.

Die Einschätzung aller historischen Abläufe kennzeichnet seine Rede. Die 
ahistorischen Voraussetzungen dagegen werden schon ganz am Anfang der Rede 
durch die Adjektive ‚verhüllt‘, ‚verborgen‘ und ‚geheimnisvoll‘456 angedeutet. Der 

451  Ebd. 
452  Bruce-Lockhart, Logie: After Buchenwald. In: TLS, Nr. 5237 v. 15. August 2003. 
453  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit. Rede, gehalten am 16. April 1935 im 

Auditorium Maximum der Universität München. URL: http://www.ernst-wiechert.de, 
gesehen am 16.6.2016, S. 4. 

454  Franke, Manfred: Jenseits der Wälder, S. 41. 
455  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 4. 
456  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...208

Einzelmensch habe nur die Möglichkeit, den geheimnisvollen Mächten, die sein 
Schicksal bestimmten, „nach[zu]träumen.“457 Ein tätiges Wirken innerhalb der 
Gegenwart scheint durch diese weltanschauliche Voraussetzung von vornherein 
ausgeschlossen zu sein. Alles, was der Mensch daher unternehme, sei immer de-
terminiert durch das Wirken einer transzendenten Macht. Diese lenke den Ein-
zelnen und sein Schicksal trotz eigener Anstrengung.

Und doch gefällt es Wiechert nicht, „wenn die Dichter, vor eine Versamm-
lung suchender Menschen gerufen, sich damit begnügen, ihre Werke aufzuschla-
gen und aus ihnen die Bilder aufzustellen […]“458

Er sieht seine Aufgabe nicht mehr nur darin, „wie ein Zauberer jenseits der 
Zeit […] herauszutreten“,459 sondern er will auch zu Fragen der Zeit, der Gegen-
wart Stellung beziehen. 

Und es könnte sein, dass sie glauben, die Dichter seien in der Hauptsache zwar gut-
mütige Narren, aber dass bei Ihnen, die die Welt anders betrachten, doch vielleicht 
eine Antwort auf manches zu finden sei, was ihrem Herzen Unruhe macht.460

Dadurch wird er den Anforderungen an die herkömmliche Rolle des Dichters 
als desjenigen gerecht, der sich über das Alltägliche hinwegsetzt und sich gleich-
sam als auserkorenen Führer der Jugend stilisiert, der sich die Aufgabe angelegen 
sein lässt, eine Richtung im Leben zu zeigen und ein universelles Wertesystem 
zu vermitteln. Wiecherts Formulierung „viele Fragen, […] keine Antwort“ oder 
„viele Fragen, […] immer dieselbe Antwort“461  könnte ein Hinweis auf die NS-
Propaganda sein, die immer wieder mit gleichen Parolen Antworten auf die aktu-
ellen Fragen der Gegenwart erteilt hat. Diesem will der Dichter entgegentreten, 
indem er durch Rückbesinnung auf die eigentlichen Gesetze des Daseins Ant-
worten gibt, die richtungsweisend für seine Zeitgenossen sein können. Wiechert 
sagt auch deutlich, dass er die Gefahr kenne, der er sich mit seinen Aussagen 
unter Umständen aussetzt. Er bekräftigt aber, dass er vor seinem Publikum aus 
menschlichen Gründen stehe.

Einer der Hauptpunkte von Wiecherts Kritik ist die Kulturpolitik des neuen 
Staates und vor allem die Rolle, welche die Jugend künftig in dieser Kulturpolitik 
spielen soll. Diese erfüllt den Dichter mit Sorge: 

457  Ebd. 
458  Ebd. 
459  Ebd. 
460  Ebd. 
461  Vgl. Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, B. 10, S. 369. In der Ausgabe gibt 

es eine längere Version des Satzes: „ (…), die auf viele Fragen keine Antwort bekommen, 
oder auch, die auf viele Fragen immer dieselbe Antwort bekommen. (…)“



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 209

[…] weil nach meiner Überzeugung einmal und wahrscheinlich bald, in Ihren Hän-
den die Entscheidung darüber liegen soll, was zeitlich und was ewig in der Dichtung 
ist – eine Entscheidung, die nicht gut für Sie und für die Dichtung sein wird.462

Mit dieser Kritik an der Jugend, die seiner Meinung nach immer noch nicht reif 
genug ist, über den Wert einer Dichtung zu entscheiden, trifft Wiechert natür-
lich indirekt auch den Staat selbst. Denn, so wie er es versteht, ist der Staat dafür 
verantwortlich, dass die Jugend nicht in einem langsam fortschreitenden Prozess 
von Erfahrungssammeln und Fehlermachen in die Lage versetzt würde, diese 
Verantwortung zu übernehmen. Vielmehr sei sie völlig unvorbereitet mit Macht 
ausgestattet worden, die sie nur überfordere und demzufolge in ihren Händen 
missbraucht werden könne. 

Danach kommt Wiechert auf den Beruf des Dichters zurück und um seine Vor-
stellung zu veranschaulichen, beschreibt er ein Sommerfest, an dem er sich als Kind 
beteiligt hatte. Der Dichter wird als magische Figur geschildert, die – außerhalb der 
Zeit stehend – „die Fische für die Speisung der Fünftausend“463 fängt. Die Dichtung 
präsentiert Wiechert als wahre Speise, die den Hunger des Geistes, den Wissensdrang 
stillen kann. Die Zahl Fünfttausend bezeichnet in literarischer Hinsicht eine Wun-
derzahl und steht für eine große Menschenmasse. Durch seine hervorgehobene, fast 
möchte man sagen religiöse Sonderstellung als Dichter, war er befähigt, zur morali-
schen Instanz und zur maßgeblichen Autorität für seine Hörer und Leser, vor allem 
aber für die Jugend zu werden. Er äußerte sich zu seiner Rolle als Dichter wie folgt:

Und mein Herz ist so erfüllt mit Dank, dass ich möchte, alle wüssten es: dass ich 
nicht auf einem eingebildeten Throne sitze und mir huldigen lasse, sondern dass 
ich nur wie ein Mensch bin, dem ein Licht anvertraut wurde und der es im Winde zu 
tragen hat. Und dass es nicht erlischt, das macht nicht nur mein Glaube und meine 
Kraft, sondern dass Tausende die Hände schützend um meinen Weg halten.464

Nicht nur die Auserwähltheit des Dichters, sondern auch seine innere Verpflich-
tung gegenüber der Moral und seinen Lesern, bildeten die zwei wichtigsten Beweg-
gründe seines Handelns. Darüber hinaus fügt sich der Dichter durch seine Vision 
des Dichters und seiner Aufgaben in den Strom der Literaturgeschichte ein, in der 
dieser als Wegweiser fungiert, Genie ist und demzufolge eine enorme Verantwor-
tung auf seinen Schultern trägt. Ernst Wiechert empfand dies aber nicht nur als 
Gabe, sondern zugleich auch als Last, die den Menschen zum Boden beuge:

462  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 5.
463  Ebd., S. 6. 
464  Wiechert, Ernst: Artikel in der Frankfurter Zeitung (FZ) vom 19.5.1937, S. 1. 

u.  Ehrke-Rotermund, Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Gegenwelten. 
Texte und Vorstudien zur ‚verdeckten Schreibweise‘ im Dritten Reich. München 1999, S. 134.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...210

Muss ich es sagen, wie diese Gabe mich beugte und erhob? War sie nicht wie ein 
lebendiges Leben, das in meine Hände gelegt wurde? Und wurden diese Hände 
nicht verpflichtet und beschworen dadurch? Könnten sie jemals Unreines tun oder 
schreiben danach?465

Wiechert errichtet zwei Welten, die der Dichtung und die der Zeit und Gegen-
wart. Und er möchte von Beziehungen sprechen, die zwischen diesen beiden Wel-
ten bestehen. Es geht ihm aber kaum um Vermittlung zwischen ihnen, vielmehr 
liegt ihm daran, Kunst von Politik zu trennen. Durch diese Fixierung wird dem 
Staat der Zugriff auf den Bereich der Kunst verweigert. Denn Dichtung unterliegt 
nicht politischer oder gesellschaftlicher Kritik, sondern allein ästhetischen Krite-
rien. Damit stellt Wiechert die Kulturpolitik des Dritten Reichs in Frage. Denn es 
ging im nationalsozialistischen Staat weniger oder kaum um ästhetische Urteile, 
sondern allein darum, ob der Dichter loyal gegenüber dem Nationalsozialismus 
bzw. weltanschaulich unbedenklich sowie demzufolge unverdächtig war. 

Der Dichter wird weiter als Fremdling beschrieben, der – fern jeder aktiven 
Teilnahme – die historischen Abläufe lediglich registriert. Aber gerade die Tatsa-
che, dass der Dichter in der großen Ordnung, in der Stille und dem Unvergängli-
chen verwurzelt sei, mache es möglich, in die Gegenwart hineinzuwirken und die 
wahren Werte wieder in Erinnerung zu bringen:

Geht es ihn nichts an? Ist er ein Fremdling in seiner Zeit? Ach nein, so ist es nicht! 
Aber es ist wohl so, dass er all dieses schon in sich getragen hat, lange bevor es äu-
ßerlich geschah. Die Laternen und die Lieder, die Feste und die Niederlagen, die 
Beugungen und die Revolutionen. In den Schicksalen seiner Menschen ist dies alles 
schon gewesen, ausgefochten und durchkämpft, gereinigt und verklärt […].466

In diesen Sätzen überhöht und verklärt Wiechert die Rolle des Dichters wie schon 
in seiner ersten Rede vom 6. Juli 1933. Der Dichter ist Seher und Prophet. Er lebt 
nicht nur sein eigenes Leben, sondern er hat sämtliche menschlichen Schicksa-
le bereits durchlebt und bewältigt. Alles scheint in seiner Dichtung vorgeprägt 
zu sein. Er nimmt nicht teil an den geschichtlichen Ereignissen, sondern deutet 
sie in einem überzeitlichen Sinn. Ein Dichter, der aber auf öffentlichen Druck 
hin seinen humanistisch-moralischen Standpunkt aufgeben würde, müsste Wie-
cherts Meinung nach die Zustimmung der Leser mit Recht verlieren:

Dann weiß ich mit einemmal, wie tief ich meinen Lesern verschuldet bin, […] da-
für, dass ich weiter in der Demut bleibe, während es doch so leicht wäre, mich einer 

465  Ehrke-Rotermund, Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Gegenwel-
ten, S. 134. 

466  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 6. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 211

billigen Hoffart hinzugeben. Und auch dafür, dass ich mit jedem Buch die Verant-
wortung wächst, die ich trage: denn es können aus der dunklen Mauer sich ein paar 
abwenden und traurig fortgehen, weil sie ein Licht erwartet hatten, und nun war es 
nur ein Irrlicht gewesen.467

Denn Wiechert ist ein Dichter, der um die Seele seines Volkes besorgt ist und um 
sie ringt.  Wie zutreffend die Einschätzung der Situation des Dichters im Dritten 
Reich war, scheint das Schicksal Wiecherts zu bestätigen, der im KZ Buchen-
wald468 inhaftiert wurde.469 Weder das Leben noch historische Entwicklungen 
lassen sich einfach prognostizieren oder laufen nach einem konkreten, einmali-
gen oder vorherbestimmten Schema ab. Auch können historische Prozesse nicht 
durch eine transzendente Sinngebung erklärt werden, sondern nur und vor allem 
durch analytisches und rationales Durchdringen der sie bestimmenden Faktoren. 
In diesen Einschätzungen Wiecherts zeigen sich erneut seine problematischen 
geschichtsphilosophischen Vorstellungen, in die er auch die Kunst miteinbezo-
gen hat.

Und mir scheint eben, als gehöre auch die Kunst zu diesem ruhig Weiterschreiten-
den, um das wir wohl den Staub unserer Meinungen aufstehen lassen können, aber 
dessen Haupt immer wieder aus diesen Staubwolken aufglänzen wird, einem Ziele 
entgegen, von dem wir nichts wissen, als dass es nicht ein Ziel unserer Zeiten sein 
wird.470

Die Dichtung – wie die Kunst allgemein – stehe außerhalb der Entwicklungen 
von Zeit und Gegenwart. Sie entwickele sich auf ein Ziel hin, und zwar auf eine 
fast religiös zu nennende Art, die dem Menschen verborgen bleibe. Das gesam-
te menschliche Tun und Lassen erscheine eingebettet in ein dem menschlichen 
Verstand fernstehendes Etwas, das alle Geschicke in seiner Hand halte. Mit die-
sen ahistorischen Betrachtungen wird die politische Wirklichkeit des Nationalso-
zialismus erklärt. Der Nationalsozialismus wird enttarnt, so dass er an Bedeutung 
verliert, weil der Mensch ihn nicht erfassen kann. Demzufolge ist er vergänglich 
und ihm sollte kein großer Wert beigemessen werden. 

In diesem Kontext, der einen geschichtsphilosophischen Charakter hat, ent-
wickelt Wiechert seine Kritik an den Zuständen der Gegenwart. 

467  Wiechert, Ernst: Artikel in der Frankfurter Zeitung (FZ) vom 19.5.1937, S. 1.
468  Vgl. Orłowski, Hubert: Ernst Wiechert a tradycje konserwatywne i emigracja we-

wnętrzna. In: Zrozumieć świat. Szkice o literaturze i kulturze niemieckiej XX wieku. Wrocław 
2003, S. 91-93. 

469  Vgl. Pleßke, Hans-Martin: Verteidiger des gefährdeten Menschentums, S. 103-105. 
470  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 7.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...212

Denn dies ist es doch, dass wir Menschen niemals unterlassen können, unsere Zeit 
für die Ewigkeit zu halten. Und dass die Götter uns immer ferner zu entgleiten 
scheinen, je länger wir leben, so vergöttlichen wir die Zeit, weil die dumpfe Ahnung 
in uns lebt, dass ohne das Göttliche das Leben des Menschen ein Narrenspiel ist. 
Und so formen wir unsere großen Begriffe, die des Helden, die des Propheten, des 
Dichters, nicht nach dem Widerschein des Göttlichen, der auf ihren Stirnen leuch-
ten sollte, sondern nach den Maßstäben der Zeit, in der wir leben, und so kommen 
wir dazu, den Satz auszusprechen, dass ein Dichter nur der sei, den die Zeit zu sei-
nem Werk entflamme.471

Zum einen äußert Wiechert eine versteckte Kritik am Zeitgeist seiner Epoche, 
an den Idealen und Wertvorstellungen des Nationalsozialismus. Der Staat habe 
zu dieser Zeit schon einen Personenkult betrieben, der der Anbetung von Göt-
zenbildern gleichkam. Die Maßstäbe der nationalsozialistischen Ideologie wur-
den absolut gesetzt, jeglicher Protest im Keim erstickt, andere Ziele unterdrückt 
und bekämpft, Andersdenkende liquidiert. Daran kann man merken, dass im 
Unterschied zur aufklärerisch-didaktischen Intention der meisten Exil-Autoren 
Ernst Wiechert als Vertreter der Inneren Emigration keine direkten Appelle an das 
deutsche Volk richtete. Es ging ihm vor allem um die moralische Stärkung seiner 
Rezipienten, in diesem Falle der deutschen Jugend. Seine Reden sind als eine Art 
Ermutigung im totalitären Staat zu verstehen. Er ist ein Dichter, der seine Aufga-
be gleich einem Pastor im Trösten sieht.  

Zum anderen übt Wiechert Kritik an den Schriftstellern des Nationalso-
zialismus, die nur noch Werke schrieben, um die Machthaber zufrieden zu stel-
len. Sie orientierten sich kaum mehr an den überzeitlichen, humanistischen, 
höheren Werten, sondern entsprächen nur dem Zeitgeist. Diese Werte sieht 
Wiechert aber als unerlässlich für wahre Dichtung und wahre Dichter an. Wie 
für die Schreibweise Wiecherts charakteristisch, bleiben auch hier seine For-
derungen verschwommen und vage. Es bleibt unklar, wie dieser ‚Widerschein 
des Göttlichen‘, an dem man den wahren Helden, Propheten oder Dichter 
erkennen sollte, zu entdecken ist. Nichtsdestotrotz lehnt er die aktualitätsbe-
zogene und vaterländische Literatur ab. Nach Wiecherts Auffassung war die 
moralische Welt durch ihre göttliche Herkunft jeder menschlichen Willkür 
entrückt. In diesem Zusammenhang ist auf Goethe hinzuweisen, denn allein 
in „Goethescher Ehrfurcht“ konnte der Mensch ihr gegenübertreten. Er wird 
deswegen so hochgeschätzt, weil „er um 1813 keine Freiheitslieder gedichtet 
hat.“472 Ihm gegenübergestellt wird Gerhard Hauptmann, der „Kriegslieder ge-
schrieben hat.“473

471  Ebd., S. 7. 
472  Ebd., S. 7. 
473  Ebd. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 213

Voller Ironie wendet sich der Dichter an die neuen und jungen Autoren des 
Nationalsozialismus:

Heute sind unsere Barden jung, zwischen zwanzig und fünfundzwanzig, aber auch 
sie mochten uns bald zu den ‚mit recht Verstorbenen’ zählen, weil in unseren küm-
merlichen Werken nur von verstorbenen Dingen die Rede sei, von Gott etwa oder 
vom Recht der Liebe oder gar vom großen Kriege. Und es gibt unter ihnen solche, 
die mit fünfundzwanzig Jahren durch die deutschen Lande ziehen und nicht nur 
ihre Blutgesänge singen, sondern aus ihrem Leben erzählen. […]474 

Er wendet sich von deren aggressiver Interpretation des Heroenkultes ab, wenn 
er gegen ihre „Blutgesänge“475 opponiert. Dieser aggressiven Art der Literatur 
setzt er sein Bild „des Großen Krieges“476 entgegen. Seine Kritik an den ‚Jung-
dichtern‘ entzündet sich vor allem an ihrem Alter und ihrer fehlenden histo-
rischen Erfahrung. Allerdings kritisiert er aber dabei den Staat, der dies zu-
gelassen habe. Und es geht Wiechert nicht so sehr um die Inhalte der neuen 
Dichtung, als um die Qualität und Begabung der „neuen Barden“,477 die er in 
Frage stellt. 

Auch ohne Dichter wäre der große Krieg, was er ist: das Heldenlied eines Volkes, in 
alle Ewigkeit bestrahlt vom Ruhme derer, die sich hingaben.478

Wiechert kritisiert damit einerseits das aggressive Erscheinungsbild der neuen 
Literatur, aber er erteilt andererseits den Entwicklungen im Dritten Reich, die 
mit seinem Menschenbild und dem Gewissen nicht korrespondieren, eine klare 
Absage. Und diese Absage soll durch sein Gegenbild des sich stillen Aufopferns 
erfolgen. 

Wiechert präsentiert den Dichter als Auserwählten, dessen Aufgabe darin 
besteht, im Auftrage der ‚ewigen Gesetze‘ dem Schicksal der Menschen und der 
Welt nachzusinnen. Die absolute Betonung der Individualität und der Freiheit 
des Dichters, der sich nicht irgendeiner Lenkung durch Instanzen des Staates un-
terstellen darf, steht selbstverständlich in krassem Widerspruch den Leitlinien 
der nationalsozialistischen Literatur- und Kulturpolitik entgegen. Von daher ist 
seine Rede so zu verstehen, dass er sich eindeutig für die Autonomie des Dichters 
und der Dichtung einsetzte. Diese Glaubwürdigkeit des Dichters sollte Trost und 
Erbauung durch die Darstellung je verschiedener Gegenwelten schaffen. Wie-

474  Ebd., S. 8. 
475  Ebd. 
476  Ebd. 
477  Ebd. 
478  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...214

chert bezog sich dabei auf überdauernde Naturordnung, die Bibel als Stütze aller 
universalen Werte sowie humanistische Bildungsideale.479

Der dritte Teil seiner Rede bildet den Kern der Kritik am Nationalsozialis-
mus. Wiechert zeigt noch einmal, den Dualismus zwischen Dichtung und Zeit 
bzw. zwischen Kunst und Politik auf. Er weist dabei auf Missbräuche des NS-
Regimes hin, das sich seiner Meinung nach in Bereiche vorgewagt hat, in denen 
der Staat kein Mitspracherecht besitzt. Aber es werden auch andere Bereiche ge-
nannt, die den nationalsozialistischen Apparat zu beherrschen versucht. 

In seinen Ausführungen antwortet Wiechert auf die politische Praxis der 
Nationalsozialisten. Dies tut er aber, indem er sich auf seine eigenen moralischen 
Maximen  bezieht. Und so kommt es auch diesmal zur Anhäufung von politi-
schen und moralischen Kategorien, wobei sich der Redner nicht bewusst zu sein 
scheint, dass seine ethischen Forderungen auch zwangsläufig politische Konse-
quenzen haben. 

Den größten Vorwurf richtet Wiechert gegen die Überheblichkeit und 
Selbstherrlichkeit der neuen Machthaber, denen es an Ehrfurcht vor „dem 
Unbeweglichen“480 fehlt, und die versuchen, in Bereiche vorzudringen, die 
dem  Menschen nicht zustehen dürften. Die Nationalsozialisten meinten, 
sie könnten Herren der Schöpfung werden oder sogar mehr, sie glaubten, selbst 
das Antlitz eines Volkes könne von ihnen geformt und bestimmt werden. Dage-
gen setzt Wiechert die Forderung, Gott wieder als Herren der Erde zu betrachten, 
der es dem Menschen verwehrt, alle Bereiche der Welt und Natur zu erforschen. 

Und Wiechert kritisiert das NS-Regime, indem er folgendes sagt:

Es ist in bewegten Zeiten der Mensch wohl so geartet, dass er die Hand an alles 
legen möchte, was nach seiner Meinung beweglich sein könnte. Dass diese Hand 
mitunter der Ehrfurcht ermangelt, die wir alle vor dem Unbeweglichen haben sol-
len. Und dass er glaubt, das Antlitz eines Volkes sei mit dieser Hand so zu formen, 
wie er es haben möchte. Aber, meine Freunde, in den alten Tafeln der Erde steht 
nicht geschrieben, dass der Mensch, sondern dass Gott der Herr der Erde sei. […] 
Aber es ist uns nicht gegeben, alle Gründe zu durchfliegen, sondern befohlen, vor 
einigen dieser Gründe Halt zu machen und betend vor ihnen zu verweilen. Und ein 
Geschlecht, das überall die letzte Türe öffnen möchte, wird an der Schwelle dieser 
Türe verderben.481

Wiechert formuliert seine Ausführungen so, dass sie allgemeine Gültigkeit ha-
ben. Die Formulierungen, deren er sich bedient, sind allerdings so allgemein 

479  Vgl. Ehrke-Rotermund, Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Ge-
genwelten, S. 9.

480  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 9. 
481  Ebd.



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 215

und unkonkret, dass die Kritik nicht ausschließlich auf den Nationalsozialismus 
bezogen werden kann. Der Dichter formuliert vielmehr allgemeingültige Wahr-
heiten. Seine Warnung, dass der, der sich zu weit vorwagt, „an der Schwelle der 
Tür“482 verderben werde, gilt aber auch für die Machthaber des Dritten Reichs. 
Seine Worte können sogar prophetisch verstanden werden, als Mahnung vor 
dem Untergang Deutschlands, was im weiteren Text noch explizit zum Ausdruck 
gebracht wird. 

Er wendet sich gegen die Praxis der Literaturkritik, in der nicht mehr ent-
scheidend ist, „ob ein Gedicht, ein Roman, ein Drama vor dem Forum der Kunst 
bestehe, sondern ob es vor dem Forum der politischen Meinung bestehe.“483 In 
gleicher Weise greift er die Erziehungsideale an, die eine Jugend heranziehe, der 
es nicht um sittliche Größe, sondern nur um Heldentum jenseits aller morali-
schen Werte gehe.

[…] und sei ferner eine Forderung überwundener Zeiten, dass die Jugend zur Ehr-
furcht vor sittlicher Größe geführt werde, weil die Jugend von heute auf der Schule 
bereits […] dahin zu führen sei, dass sie – ich zitiere – ‚mit kaltem Blick die Anar-
chie der moralischen Welt bejahe.’484

Diesem Bild setzt Wiechert das Ideal humanistischer Werte entgegen, die in der 
Person des Dichters und in seinem Schaffen wiederzufinden sind. Den Dichtern 
fiel die Aufgabe zu, sich zu Anwälten der ewigen, über den Menschen angesiedelten 
Werte, vor allem aber zu Anwälten von Recht und Gerechtigkeit zu machen.485

Dichter […] wollen zwar nicht immer recht haben, aber sie wollen, dass das Recht 
auf dieser Erde herrsche. Sie wollen nicht, dass alle Menschen ihre Bücher lesen, 
aber sie wollen, dass wer sie liest, ihnen auch glaube. Sie wollen, dass diese verwirrte 
und undurchsichtige Welt einfach und klar erscheine in dem Spiegelbild, das sie 
aufstellen. Sie wollen, dass vor den Augen der Menschen aufgerichtet werde, was in 
der Welt verdunkelt und oft geschändet ist: die Wahrheit, das Recht, die Freiheit, 
die Güte, die Liebe und über allem der Sinn und das Gesetz einer großen Weltord-
nung. Sie wollen die Menschen besser, vertrauender, tapferer, reiner machen.486

Durch das vierfache Wiederholen der Phrase „Sie wollen […]“ lenkt Wiechert 
die Aufmerksamkeit der Zuhörer auf die Rolle des Dichters. Wahrheit, Recht, 

482  Ebd. 
483  Ebd. 
484  Ebd., S. 10. 
485  Vgl. Ehrke-Rotermund, Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Ge-

genwelten, S. 138. 
486  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 10. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...216

Güte und Liebe sind allgemeingültige Werte der Menschheit, die gerade durch 
die Dichtung und den Dichter selbst dem Menschen wieder neu ins Bewusst-
sein gerückt werden sollen. Da all diese Werte im Nationalsozialismus negiert 
wurden, kann man in dieser Passage eine Anspielung Wiecherts auf die Situati-
on im Dritten Reich sehen. Doch was der Inhalt dieser überzeitlichen „großen 
Weltordnung“487 ist, enthielt Wiechert seinen Zuhörern und Lesern vor. Dem-
zufolge kann sich mit dieser Textstelle sowohl ein Nationalsozialist als auch ein 
Widerstandskämpfer identifizieren. 

Wiechert versteht sich als ‚Gewissen der Nation‘, 488 und deshalb kann es ihm nicht 
gleich sein, welche Ideale für die Jugend gelten sollen.

Wenn in mir ein Stück ‚Gewissen der Nation’ lebt – und ich fühle schmerzlich, wie 
sehr es das tut –, dann kann es mir nicht gleichgültig sein, ob eine Jugend in Goe-
thescher Ehrfurcht heranwächst, oder ob sie ‚mit kaltem Blick die Anarchie der mo-
ralischen Welt bejaht.’489

Mit dem Verweis auf die „Goethesche Ehrfurcht“ ist der Bezug auf die Ideale der 
deutschen Kultur und Tradition evident. Darunter versteht Wiechert die Ideale 
eines humanistischen Strebens nach der Vorherrschaft des Geistes, nach Freiheit, 
Güte und Liebe. Sie alle werden den falschen Idealen der nationalsozialistischen 
Erziehung gegenübergestellt. Dem von Wiechert definierten Humanismus geht 
es um wahres Heldentum, wobei entscheidend ist, ob der Held ‚edel‘ oder ‚un-
edel‘ handelt. Diesem Ideal einer ideologischen Erziehung der Jugend zum Hel-
dentum jenseits überholter humanistischer Werte stellt Wiechert sein Ideal einer 
Jugend gegenüber, die sich gegen eine solche Erziehung wehrt, trotzdem aber 
nach Führung verlangt. Dabei ist eine eindeutige Anspielung auf die Erziehung 
der Jugend im Dritten Reich zu sehen. Denn während der Dichter zwischen der 
‚edlen’ und ‚unedlen’ Erziehung differenziert, ist dies nach den nationalsozialisti-
schen Voraussetzungen eine irrelevante Kategorie.

Ich aber kenne eine Jugend nicht, die sich erziehen ließ. […] aber eines wollen die 
Guten unter ihnen: Geführt werden! Und sie werden geführt oder nicht, sie werden 
diejenigen sein, in deren Hände wir einmal unser Erbe legen werden. Junge Helden, 
die nicht um des Kampfes willen kämpfen werden, sondern um der Mühe willen, 
die seit zweitausend Jahren die Besten aller Geschlechter sich gegeben haben, dass 
‚das Reich endlich komme.’490 

487  Ebd.
488  Ebd., S. 11. 
489  Ebd. 
490  Ebd., S. 12. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 217

Die Ideologie des Führertums bejaht er als notwendige Voraussetzung für die 
Erziehung der Jugend und damit des ganzen Volkes. Was Wiechert jedoch kriti-
siert, ist die Art und Weise der Führung, die nicht seinen weltanschaulichen Ide-
alen entspricht. Von der Ideologie des Dritten Reichs distanziert sich der Autor 
demzufolge nicht. Für ihn ist der Nationalsozialismus noch nicht das erwünschte 
und erstrebte neue Reich, aber zumindest seine Vorstufe. Was er aber unter dem 
Begriff versteht, formuliert er nicht. 

Die Kritik, die diese Rede unüberhörbar prägt, bewegt sich also weiterhin 
im Rahmen der nationalsozialistischen Ideologie. Viele Formulierungen greifen 
direkt nationalsozialistische Termini auf. Wiechert übt letztlich nur Kritik an den 
Deformationen dieser Ideologie, nicht an ihr selbst. Nicht der Begriff ‚Revoluti-
on‘ für die nationalsozialistische Machtergreifung wird in Frage gestellt, sondern 
lediglich die Verfälschung der Revolution.

Es ist wohl das Schicksal aller Revolutionen, dass ihre Mit- und Nachläufer den 
Sinn der Erneuerung verfälschen.491

Gleich nach dieser Phrase bedient sich Wiechert des Stilmittels der Wiederho-
lung, indem er drei Mal zum Ausdruck bringt, dass die Nachläufer den Sinn der 
Revolution verfälschen. Dabei konkretisiert er, wie sie dies tun:

[…] dass sie nicht nur das Königtum abschaffen, sondern das abgeschlagene Haupt 
des Königs wollen, dass sie nicht nur die Pfarrer, sondern auch Gott absetzen und 
dass sie glauben, es müsse jeder Sextaner eine deutsche Eiche in die Faust bekom-
men, um zu ‚handeln.‘492

Wiechert kritisiert demzufolge nicht die Revolution an sich, die er sogar positiv 
bewertet, sondern die Pervertierung der gesetzten Ziele. Dabei greift er kulturelle 
Symbole, wie das der deutschen Eiche auf. Der Bezug auf die Ideale der Französi-
schen Revolution ist eindeutig erkennbar. So deutet er darauf hin, dass deren Ide-
en – im Grunde genommen –  gut waren; ihre Ausführung jedoch Ideale verriet. 
Und dies betont er noch einmal, indem er wieder drei Mal dieselbe Konstruktion 
verwendet und den Gedanken zusammenfasst, indem er eine ähnliche, aber doch 
viel sagende Formulierung gebraucht.

Sie wissen nicht, dass die Geschichte eines Volkes schon die ewigen Züge trägt, 
an denen subalterne Hände nichts mehr ändern können. Sie wissen nicht, dass der 
Strom Jahrtausende alten Blutes nicht mit Phrasen in ein anderes Bett zu lenken ist. 
Sie wissen nicht, wie still das wirklich Heroische über die Erde geht, obwohl sie nur 

491  Ebd., S. 11. 
492  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...218

in das Gesicht des Volkes zu blicken brauchten, das seit zwanzig Jahren ein Helden-
tum ohnegleichen schweigend trägt und tut. Sie haben lange vergessen, wie fromm 
und still und demütig Pestalozzi seine Kinder ‚gelehrt‘ hat.493

Aber nicht nur der Terminus der ‚Revolution‘  wird in der Rede angebracht, son-
dern auch der der ‚ Auferstehung‘  als Symbol für das Wiederstarken des Deut-
schen Reiches.  Nur die Art und Weise, wie man sich solch einer ‚ Auferstehung‘ 
gegenüber verhält, wird kritisiert.

[…] dass Hochzeiten und Begräbnisse so stille Dinge für sie sind, und das stillste 
unter ihnen eine Auferstehung. Wenn der Stein von einem Grabe gewälzt wird, so 
mögen wohl die Kinder und die Vögel lärmen, aber die Dichter heben die Hände 
vor die Augen, weil nun erscheinen wird, was in Tüchern gebunden ist: der Lazarus 
der Völker. Und während die anderen den Erweckten auf die Schultern heben und 
ihn umhertragen im Triumphe, gehen sie leise beiseite.494

Stille und Besinnung, nicht Fackelzüge und Lärm, die für den Nationalsozialis-
mus so charakteristisch waren, seien die angebrachten Verhaltensformen einem 
solchen religiös überhöhten Ereignis gegenüber. Zu betonen ist aber, dass Wie-
chert im Großen und Ganzen mit den Nationalsozialisten übereinstimmte, dass 
er glaubte, es sei eine neue Zeit für Deutschland angebrochen, nachdem ‚Lazarus 
der Völker‘495 für einige Zeit leiden und sterben musste. 

Die unverkennbare Nähe Wiecherts zur nationalsozialistischen Ideologie 
macht es besonders schwierig, seine Rede objektiv zu beurteilen. Fest steht je-
doch, dass die Kritik an den Auswirkungen der nationalsozialistischen Herr-
schaft durchaus ernst zu nehmen ist. Und diese Kritik erreicht ihren Höhepunkt 
ganz am Ende der Rede, wenn Wiechert sagt:

Ja, es kann wohl sein, dass ein Volk aufhört, Recht und Unrecht zu unterscheiden 
und dass jeder Kampf im ‚Recht’ ist, aber dieses Volk steht schon auf einer jäh sich 
neigenden Ebene, und das Gesetz seines Unterganges ist ihm schon geschrieben. Es 
kann auch sein, dass ein Volk aufhört, gut und böse zu unterscheiden. Es kann dann 
sein, dass es noch Gladiatorenruhm gewinnt und in Kämpfen ein Ethos aufrichtet, 
das wir ein Boxerethos nennen wollen. Aber die Waage ist schon aufgehoben über 
diesem Volke und an jener Wand wird die Hand erscheinen, die Buchstaben mit 
Feuer schreibt.496  

493  Ebd. 
494  Ebd., S. 7-8. 
495  Mehr zur Geschichte Lazarus’: http://www.weltmanager.de/Lazarus.html, 

gesehen am 16.6.2016. 
496  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, S. 11.



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 219

Die Allegorie der Hand, die die Buchstaben mit Feuer schreibt, ist eine Prophezei-
ung des Untergangs des Dritten Reichs, wenn es nicht bereit sei, sich wieder neu auf 
das eigentliche Recht zu besinnen. Auch die nächsten Sätze haben einen prophe-
tischen Charakter, da der Gladiatorenruhm und das Boxerethos den tatsächlichen 
Höhepunkt und den totalen Niedergang des deutschen Volkes bedeuten. 

Wiechert erscheint erneut als Mahnender und fordert nicht mehr nur zur stillen 
Demut auf, sondern auch zu mutigem Bekennen, wenn das Gewissen es befiehlt.

[…] Und wenn ich Sie damals bat – und im innersten Herzen beschwor, demütig 
zu bleiben, so bitte und beschwöre ich Sie heute: sich nicht verführen zu lassen, nur 
Glanz und Glück zu sehen, wo soviel Leid sich heimlich an uns wendet, und nie-
mals, meine Freunde, niemals dahin zu dem Heer der Tausend und Abertausend zu 
gehören, von denen gesagt ist, dass sie ‚Angst vor der Welt’ haben, weil nichts und 
nichts das Mark eines Mannes so zerfrisst wie die Feigheit.497 

Der Aufruf Wiecherts, nicht zu schweigen, wenn das Gewissen das Reden befeh-
le, wurde von vielen als Aufforderung zum Widerstand interpretiert. Zwar wird 
diese Beschwörung, ‚keine Angst in der Welt‘ zu haben, durch Wiecherts mehr-
deutige Aussagen etwas relativiert, trotzdem darf man bei der Betrachtung dieser 
Rede nicht vergessen, dass Wiecherts Position die eines extrem unpolitischen 
Menschen ist. Das wird vor allem dadurch sichtbar, dass er in seinen beiden Re-
den den Dualismus von Kunst und Politik vertritt. Nur sein Gewissen, seine Ver-
antwortung für sein Volk treiben ihn dazu, die Position des Dichters jenseits der 
Zeit aufzugeben und in das Tagesgeschehen einzugreifen. 

Die zweite Rede schließt Wiechert damit ab, dass er verbalisiert, er sei sich der 
Gefahr bewusst, der er sich selbst ausgesetzt habe. Dies signalisiert er durch den Aus-
druck von seiner Verzweiflung, ob er wieder vor der Jugend wird sprechen dürfen. 

Ich weiß nicht, ob ich in zwei Jahren zu Ihnen wieder werde sprechen dürfen. Ich weiß 
auch nicht, was ich dann werde sagen müssen. Aber eines weiß ich: dass ich weder 
jetzt noch in aller Zukunft die Verse Nietzsches werde lesen können, ohne das das Bild 
der Jugend sich strahlend vor mir erhöbe, der Ihrigen und der meinigen:

‚Ja, ich weiß, woher ich stamme,
Ungesättigt gleich der Flamme
Glühe und verzehr’ ich mich.
Licht wird alles, was ich fasse,

Kohle alles, was ich lasse:
Flamme bin ich sicherlich!’498

497  Ebd., S. 12. 
498  Ebd., S. 12-13. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...220

Wiecherts Rede vom 16. April 1935 ist lebendiges Zeichen der Wachsamkeit ei-
nes Dichters, der es in der Zeit des Nationalsozialismus gewagt hat, öffentlich 
zu sprechen und die Jugend zu mahnen. Seine Rede verdient aber nicht nur Be-
achtung als Zeugnis seiner frühen und entschiedenen Absage an den National-
sozialismus. In ihr sowie in der ersten seiner drei bekannten Reden drückt sich 
nämlich nicht nur die Mahnung vor dem totalitären Regime, sondern auch und 
vielleicht vor allem die Sorge um die deutsche Jugend und die Weltanschauung 
des Dichters aus. Das macht seine Reden besonders interessant, denn sie lassen 
sich als literarische Werke mit explizit politischem Inhalt betrachten. Gerade da-
durch haben sie für die Interpretation seines Werkes einen viel größeren Wert, als 
wenn sie punktuelle Stellungnahmen wären, die formal keine erkennbaren Ver-
bindungen zu seinen dichterischen Werken aufwiesen. Darüber hinaus ist zu er-
wähnen, dass der Dichter, wie er es selbst zum Ausdruck gebracht hat, angesichts 
des NS-Terrors zum Protest verpflichtet war. Sonst würde er sein Selbstverständ-
nis als Dichter und Mensch Lügen strafen. 

Es gibt in diesen Jahren wohl kaum eine öffentliche Äußerung, die in solch 
deutlicher Form dazu aufruft, sich nicht verführen zu lassen, sondern aufzuste-
hen, wenn Unrecht und Ungerechtigkeit an der Tagesordnung sind. Wiechert 
erkannte in seiner Rede richtig, dass fehlende Zivilcourage zum Untergang des 
Einzelnen und eines ganzen Volkes führen kann. 

Seine Schwäche und damit auch das Problematische an seiner Ansprache 
besteht darin, dass er nicht erkannte, dass auch ein Rückzug in die Innerlichkeit 
des Dichterdaseins und damit die Position des Unpolitischen ebenfalls eine 
politische Position ist. Es ist beinahe unmöglich, sich in einer totalitären Dik-
tatur politisch neutral zu verhalten. Durch die Vermengung von bürgerlichen 
Idealen, moralischen Maximen und politischen Kategorien gerät Wiechert im-
mer wieder in Gefahr, nicht nur die Zustände seiner Zeit zu kritisieren, son-
dern sie zugleich zu unterstützen. Aber so sehr er seinen eigenen weltanschau-
lichen Vorstellungen auch verhaftet bleibt, die Aufforderung am Ende der Rede 
vom 16. April 1935 ist ein eindeutiges Zeichen gegen die Erscheinungsformen 
der nationalsozialistischen Herrschaft. Die Protestworte, die er in dieser Rede 
gebrauchte, bedeuteten für ihn eine Art der Selbstbefreiung und der Wiederge-
winnung von Glaubwürdigkeit gegenüber all denen, die auf solche Protestwor-
te gewartet haben.

Bei aller berechtigten Kritik an den ideologischen Voraussetzungen, die in 
der Rede bei Wiecherts Argumentation deutlich zu Tage treten, muss selbst-
verständlich die Frage gestellt werden, was in solch einem Rahmen und in die-
ser Zeit an öffentlicher Kritik überhaupt möglich war. Einerseits scheint klar zu 
sein, dass eine Kritik, die unverhohlen den Nationalsozialismus an den Pranger 
gestellt hätte, die Vernichtung des Kritikers zur Folge gehabt hätte. Anderer-
seits bleibt jedoch die Frage offen, ob es aber doch nicht ein konformistisches 
Verhalten war. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 221

Bei aller Problematik, die diese Analyse seiner Rede erkennen ließ, muss 
deutlich festgehalten werden, dass die Worte Wiecherts – auch aus heutiger Sicht 
– eine deutliche Distanz zum Nationalsozialismus erkennen lassen. 

In der Rede am 16. April 1935 verlässt er die Haltung der abwartenden 
Distanz und ruft dazu auf, Stellung gegen den Nationalsozialismus zu nehmen. 
Diese ist ein Symptom seines Werdeganges zum Kritiker des Regimes. Denn 
gerade dieser innere Wandel ist besonders bemerkenswert, wenn man bedenkt, 
dass Wiechert sich von einem ‚unpolitischen‘ Schriftsteller, vom ‚stillen Mahner‘ 
zum erklärten Gegner des Regimes entwickelt hat. Und hier geht es nicht nur um 
eine bloße Verweigerung des Gehorsams, sondern Wiechert fordert von seinen 
Zuhörern, sich den kulturpolitischen Zielen der Machthaber und ihrer Institu-
tionen zu widersetzen. Sein Gegenbild sind die Ideale eines bürgerlichen Huma-
nismus, einer Wiederauffrischung von Recht und Gerechtigkeit und der Freiheit 
des Einzelnen. Diese kontrastieren mit den Idealen des Nationalsozialismus – der 
‚Volksgemeinschaft‘ und des Aufgehens eines jeden Einzelnen im ‚Volksganzen‘. 

Ob Ernst Wiechert mit seiner Rede einen eindeutigen und endgültigen Bruch 
mit dem Nationalsozialismus anstrebte und dies öffentlich bekannt werden lassen 
wollte, lässt sich nicht mehr nachvollziehen. Seine Treue zum Obrigkeitsstaat, zur 
deutschen Heimat und zum deutschen Volk stellte er in seiner Rede nicht in Frage. 
Sein Protest wächst aus der Notwendigkeit des Gewissens heraus. 

Für Ernst Wiechert ist die Sorge um das deutsche Volk und Vaterland die 
ausschlaggebende Motivation seines Handelns. Auch tiefe Verwurzelung in der 
deutschen Tradition ist erkennbar. Wiechert argumentiert eher in Kategorien 
der Moral und drückt sich philosophisch aus. Die Schwierigkeit seiner Beurtei-
lung resultiert jedoch aus seiner konservativen Sicht. Auffällig an der Rede von 
Ernst Wiechert ist auch die Verwendung vom biblischen Sprachmaterial. Zahl-
reiche Bibelbezüge zeugen von seiner  inneren Verbindung zum Glauben. Die-
ses in der Literatur über Ernst Wiechert oft erwähnte Sprachmittel, wird erst in 
seinen Münchner Ansprachen zum ersten Mal in einer Häufigkeit auftreten, die 
dann erst in seinen letzten Romanen zu finden ist. Ernst Wiechert wird durch 
seine Rede zum ‚politischen Redner‘, obwohl er dies vermeiden wollte. 

Auch über seine Bezeichnung als „Seelsorger“ muss kurz zusammenfassend 
reflektiert werden. Anhand der vorliegenden Analyse ist es gewiss nicht, „dass 
Wiechert unter den großen „Seelsorgern“ des 20. Jahrhunderts Sitz und Stimme 
erhält. Er ist weder Pastor noch Theologe gewesen, auch weder besonders recht-
gläubig noch kirchenfromm. Gymnasiallehrer ist er gewesen und Dichter“,499 

499  Fangmeier, Jürgen: Katholisches an Ernst Wiechert. Vortrag an der 9. IEWG-Ta-
gung vom 1.-3.6.2007 in Mülheim/Ruhr. URL: http://www.ernst-wiechert.de/Interna-
tionale_Ernst_ Wiechert_Gesellschaft/Juergen_ Fangmeier_Katholisches_an_Ernst_
Wiechert.pdf, gesehen am 15.4.2010.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...222

wie Jürgen Fangmeier beizupflichten ist. Allerdings ergibt sich aus der Analyse, 
dass er doch ein besonderer Kenner der menschlichen Seele war, vor allem der 
der Jugend. Und als wirklicher Dichter muss er ein „begnadeter Seher und eben-
so ein begnadeter Sager“500 gewesen sein. Sein Schreiben scheint ihm Beruf im 
wahrsten Sinn gewesen zu sein, Dienst, der tröstet und heilt. Wiechert fügt sich 
freilich nicht  in die Reihen der christlichen Dichter ein, sondern in die Reihen 
derjenigen, für die die Verteidigung von Gerechtigkeit, Maß und Humanität stets 
Priorität gehabt haben. Neben Gertrud von le Fort, Jochen Klepper, Hans Ca-
rossa und Werner Bergengruen muss trotzdem immer dann sein Name erwähnt 
werden, wenn die Namen solcher Dichter und Schriftsteller aufgezählt werden, 
die aus Notwendigkeit des Gewissens das Wort ergriffen haben. Man hat es  bei 
ihm mit einem starken religiösen Universalismus mit starkem Akzent auf der Bi-
bel zu tun.501 Im Vergleich zu seiner ersten Rede aus dem Jahr 1933, in der er in 
erster Linie als Pädagoge sprach, „der von einem tiefen und ernsten pädagogi-
schen Eros und Ethos für die ihm anvertraute Jugend gepackt ist“,502 drückt er 
sich in seiner zweiten Rede zunehmend als „Seelsorger“ und vor allem Dichter 
aus, „der sich einerseits den gewachsenen Werten in seiner Volksgemeinschaft, 
andererseits dem aktiven Engagement für Wahrheit und Gerechtigkeit, Liebe 
und Trost verpflichtet weiß.“503 Das Gemeinsame an seinen beiden Reden ist, 
dass er „Züge prophetischer Rede entwickelt und sich als kenntnisreicher und 
urteilsstarker Zeit- und Kulturkritiker darstellt. Seine Diagnose des großen Wel-
tenbruchs im Jahrzehnt 1914 bis 1924, die scharfsichtige Analyse und Bewertung 
antihumaner Methoden der Nationalsozialisten und die vernichtende Kritik des 
verbrecherischen Regimes sind Beispiele verantworteter Zeitgenossenschaft aus 
humanistischem und religiösem Geiste, die als einzigartig angesehen werden 
können. Bemerkenswert ist, dass Wiechert […] nie die Warte des Pädagogen, 
Dichters und Intellektuellen verlassen hat und sich nie für eine politische Partei 
hat vereinnahmen lassen.“504

Abschließend lässt sich festhalten, dass in der Rede Ernst Wiecherts die 
Wandlung von einem Autor, der voller Hoffnung den Beginn der nationalso-
zialistischen Herrschaft begrüßte, was sich teilweise in seiner Rede vom 6. Juli 

500  Ebd., S. 1. 
501  Vgl. ebd., S. 3. 
502  Weigelt, Klaus: Ernst Wiecherts Reden an die Jugend. In: Beutner, Bärbel; Pleß-

ke, Hans-Martin: Von bleibenden Dingen – über Ernst Wiechert und sein Werk. URL: 
http://www.ernst-wiechert.de/Internationale_Ernst_Wiechert_Gesellschaft/Wie-
chert_2000_Klaus_Weigelt_ Ernst_Wiecherts_ Reden_an_die_Jugend.pdf, gesehen 
am 15.4.2010, S. 22. 

503  Ebd. 
504  Ebd., S. 22-23. 



4. Ansteigende Distanz und Protest im Dritten Reich (1933-1935)... 223

1933 finden lässt, zu einem Autor, der offen seine Vorbehalte und Zweifel an dem 
eingeschlagenen Weg äußerte, erkennbar ist. Dieser Weg wird ihn in die Innere 
Emigration führen. Der literarische Standort Wiecherts sollte als völkisch-natio-
nal, allerdings vor allem als christlich eingeschätzt werden. Obwohl Wiechert 
am eigenen Leibe das Unmenschliche erlebt hat und den Quälereien ausgesetzt 
war, war er immer bereit, das Unrecht beim Namen zu nennen. Die Rede Ernst 
Wiecherts vom 16. April 1935 ist bleibendes Beispiel eines Zeugnisses, das Men-
schen in einer unmenschlichen Zeit ablegten. Er scheute kein persönliches Op-
fer und hat wohl immer an der Zeit gelitten, in die er hineingeboren wurde. Be-
sonders hervorzuheben ist dabei, dass sich Ernst Wiechert, anknüpfend an die 
beiden Reden aus dem Jahre 1933 und 1935, in seiner Münchner Rede am 11. 
November 1945505 noch einmal mit der Dichterrolle und der unmittelbaren Ver-
gangenheit auseinander setzte. Anders aber als bei den zwei früheren Reden aus 
dem Jahre 1933 und 1935 wirkt diese wie eine Abrechnung mit der zeitgenössi-
schen Geschichte: „Wir hatten einmal ein Vaterland, das hieß Deutschland.“506 
Er spricht davon, dass er in jenen Jahren vergeblich auf einen Protest oder zum 
mindesten ein Wort der Ablehnung aus dem Munde der deutschen Dichter und 
Denker gewartet habe, aber er will die Namen derer nicht nennen, die damals 
Würde und Namen verloren haben. Er plädiert jedoch nicht dafür, diejenigen, 
die versagt haben, zur Rechenschaft zu ziehen, sondern spricht sich christlich für 
Versöhnung und Vergebung aus:

Lasst uns die Liebe statt des Wortes an den Anfang setzen, und selbst wenn es nicht 
wahr wäre, selbst wenn die Liebe am Ende stände statt am Anfang, lasst uns mit 
diesem Irrtum beginnen, weil es ein heilsamerer Irrtum ist als eine zweideutige 
Wahrheit.507

505  Ausführlich dazu: Kapitel 10: Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null im 
literarischen Werk Ernst Wiecherts.

506  Wiechert, Ernst: Rede an die deutsche Jugend. In: Sämtliche Werke. B. 10. Wien/
München/Basel 1957, S. 5. 

507  Ebd., S. 36-37. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...224

5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den 
beiden Reden

Für die einen war Ernst Wiechert „einer der Glaubwürdigsten“508 unter den 
Inneren Emigranten, für andere war er gerade derjenige, der zu „den ideologi-
schen Wegbereitern des Faschismus“509 gehörte. Um sein Ringen um den rich-
tigen Weg aufzuzeigen, wird der Zeit seit seiner zweiten Rede von 1935 bis zur 
Entstehung der Novelle eine besondere Aufmerksamkeit geschenkt. 

Reaktionen auf die beiden Reden bis zur Entstehung der Novelle 
Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937)

In Jahre und Zeiten hat Ernst Wiechert die Rede Der Dichter und seine Zeit 
als den entscheidenden Wendepunkt in seinem Verhältnis zum nationalsoziali-
stischen Staat dargestellt. In Wirklichkeit aber war es wohl so, dass von einem 
Prozess der zunehmenden Entfremdung Ernst Wiecherts und einer wachsen-
den Skepsis und Distanz der Nationalsozialisten auszugehen ist. Bereits im Jahre 
1933 lassen sich die ersten Anzeichen einer ansteigenden Distanz erkennen. Bei 
der Besprechung von Spiel vom deutschen Bettelmann, die im Ganzen gesehen po-
sitiv ist, wendet sich der Rezensent jedoch an Wiechert mit einem „guten Rat“, 
indem er sagt:

Wir schaffen heute an der Überwindung dieser Not (=Kriegs- und Nachkriegsnot), 
die nur äußerlich eine materielle, ihrem Wesen nach eine seelische Not ist. Wie-
chert ist noch sehr unsicher im Glauben an ihre Überwindbarkeit. Das kommt lei-
der auch in seinem Spiel vom deutschen Bettelmann stark zum Ausdruck.510

Auch 1933 schreibt Heinz Schwitzke im Kampfblatt der Hitlerjugend in Bezug auf 
die Rede vom 6. Juli 1933 Der Dichter und die Jugend:

Sie [die Jugend] hält keineswegs, wie Sie das nach Ihrer eigenen Aussage getan ha-
ben, ihre Väter insgesamt für Idioten, aber eins ist gewiß: Sie schämt sich, daß es 
erwachsene Männer gibt, die noch heute einen solchen sentimentalen, wortreichen 
und verlogenen Unsinn zu Büttenpapier bringen.511

508  Perels, Christoph: Ernst Wiecherts Schrift ‚Von den treuen Begleitern‘ aus dem Jahre 
1937. Ein Beitrag zum Thema Klassiker in finsteren Zeiten. In: Jahrbuch des freien deutschen 
Hochstifts 1988, S. 322.

509  Schnell, Frank-Ralf: Literarische Innere Emigration, S. 36. 
510  Vesper, Will: Neue Literatur. 1933, S. 401. 
511  Zit. nach: Strohmeyr, Armin: Verlorene Generation. Dreißig vergessene Dichterinnen 

und Dichter des „anderen Deutschland“. Zürich 2008, S. 369-370. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 225

Noch in demselben Jahrgang der Zeitschrift Neue Literatur von Will Vesper wird 
Wiecherts Jedermann als Schullektüre empfohlen.512 Der Roman Die Magd des 
Jürgen Doscocil sei eines der wenigen guten deutschsprachigen Bücher, die ins 
Italienische übersetzt wurden.513 Zwischen 1933 und 1936 werden die meisten 
Bücher Wiecherts gelobt und empfohlen.514 Martin Kiesig lobte das Erinne-
rungsbuch Wälder und Menschen mit der Begründung: Es sei „ein schwermütiges, 
gütiges Werk, das ohne verletzenden Spott oder Haß sei.“515 Die Rezension von 
Eberhard Achterberg in Die NS-Monatshefte enthält schon Drohungen:

Er weiß wohl als Förstersohn davon, daß ein Rudel Wild artfremde Tiere ab-
schlägt, aber er hat nichts bemerkt von einer Notwendigkeit, auch im mensch-
lichen Lebensbereich Artfremdes auszuschalten. So viel Verstehen er für seine 
Vergangenheit findet, so sehr läßt er es sich angelegen sein, der deutschen Ge-
genwart bei jeder unpassenden Gelegenheit kleine geschickte Nadelstiche zu 
versetzen. Ob das nun Bemerkungen über deutsche Ahnenforschung sind oder 
über die Einwirkung der Umwelt, die Judenfrage oder über die weltanschauliche 
Haltung unsrer Jugend – es wird keine sich bietende Gelegenheit ausgelassen, 
um den tiefen Gegensatz unter Beweis zu stellen, der die Welt des Dichters Ernst 
Wiechert von unserer deutschen Gegenwart trennt. Die Vermutung, es mit einem 
einzelnen Seitenweg zu tun zu haben, der sich vielleicht aus der Betrachtung der 
eigenen Jugend ergab, wird widerlegt durch Wiecherts Rede vor der Münchener 
Studentenschaft im Jahre 1934 (sic!). Wir haben es mit einer bewußten Haltung 
zu tun, die die Persönlichkeit des Dichters und seine Werke ganz erfüllt. So bleibt 
zum Schluß nur die Feststellung zu treffen: Wiecherts Welt und die unsrige ha-
ben keinerlei Berührungspunkte miteinander, unsere deutsche Jugend versteht 
ihn nicht und er hat ihr nichts zu sagen.516

In einem ausführlichen Bericht der NS-Kulturgemeinde über die im Winter 
1935/36 veranstalteten Dichterlesungen, im Rahmen derer auch der Name Ernst 
Wiecherts erscheint, kann man am Ende folgendes lesen: 

Die Auswahl dieser Dichter erfolgt, abgesehen von weltanschaulichen und künst-
lerischen Gesichtspunkten, besonders mit Rücksicht auf die Anforderungen, die 
eine Dichterstunde nun einmal an den Sprechenden stellt, denn noch vermag nicht 

512  Dietmann, Walter Erich: Zeitgenössische Dichtung für die Schule. In: Vesper, Will 
(Hrsg.): Neue Literatur, 1933, S. 203. 

513  Unsere Meinung (Überschrift des ständigen Leitartikels in der Neuen Literatur), 
1934, S. 398.

514  U.a. Der verlorene Sohn, Der Todeskandidat, La Ferme Morte, Der Vater, Die Majorin, 
Wälder und Menschen.  Vgl. NL 1935, S. 42-43, 90, 148-150 und 1936, S. 243, 698-699. 

515  Ebd. 
516  Achterberg, Eberhard: Dichtung und Erzählung. In: NS-Monatshefte 1937, S. 89-90.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...226

jeder Dichter so seine Werke zu sprechen, dass er ihren Inhalt den Hörern in voller 
Stärke ungetrübt übermittelt.517

In den ersten Monaten nach seiner zweiten Rede hatte Ernst Wiechert of-
fensichtlich weiter an Veranstaltungen der NS-Kulturgemeinde teilgenom-
men, d. h. er war aus Sicht dieser nationalsozialistischen Organisation welt-
anschaulich immer noch akzeptabel. Im Laufe des Jahres 1936 vertiefte sich 
allerdings der Bruch zwischen Wiechert und dem Regime. Dafür gibt es 
mehrere Belege. So ist Ernst Wiecherts Name nicht mehr auf einer Liste für 
die im Sommer 1936 vorgesehenen Dichterlesungen in HJ Zeltlagern zu fin-
den.518 Außerdem wurde Ernst Wiecherts Name nachträglich von einer Teil-
nehmerliste für das Deutsche Kriegsdichter-Treffen in Berlin vom 6. bis 10. 
Oktober 1936 gestrichen.519 Bevor die Einladung der NS-Kulturgemeinde of-
fiziell verschickt wurde, ließ man sie zur Begutachtung vorlegen. Die Gehei-
me Staatspolizei hatte die Liste uneingeschränkt gebilligt. Dennoch wurden 
zwei Namen vom Kulturpolitischen Archiv Berlin, einer Unterabteilung der 
NS-Kulturgemeinde, beanstandet. Zum einen Siegfried von Vegesack, dem 
Kulturbolschewismus vorgeworfen wurde, und zum anderen Ernst Wiechert, 
von dem es hieß:

Ernst Wiechert ist vom Archiv aus mehrfach als Vortragsredner der NS-Kulturge-
meinde abgelehnt worden, da er weltanschaulich und politisch als nicht zuverlässig 
anzusprechen ist. In diesem Sommer ist dem Archiv im Manuskript die Rede eines 
Vortrags zugegangen, der verboten wurde. Das Manuskript ist unter der Hand in 
Sachsen in Schreibmaschinendurchschlägen dennoch verbreitet worden. Damit hat 
sich Wiechert erneut außerhalb der deutschen Gemeinschaft unter der NS-Füh-
rung gestellt.520 

Die Stellungnahme des Kulturpolitischen Archivs belegt eindeutig den Bruch 
zwischen Ernst Wiechert und den Machthabern. Sie zeigt auch, dass Ernst Wie-
chert schon längere Zeit als unzuverlässig galt, und zwar aus politischen und 
weltanschaulichen Gründen. 

Dass die Meinungen über den Dichter Ernst Wiechert und seine Werke 
1936 noch weit auseinander gehen, lassen die Rezensionen zu Ernst Wiecherts 

517  Teichmann, Heinrich: Dichtung findet neuen Lebensraum. In: National-Zeitung, 
Essen, 24.3.1936, Nr. 83. Zitiert nach: Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, 
S. 70. 

518  Vgl. ebd. 
519  Vgl. ebd., S. 70-73. 
520  Ebd., S. 73. Brief vom 10. September 1936 des Kulturpolitischen Archivs an die 

Abt. Schrifttum.



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 227

autobiographischer Beschreibung seiner Kindheit und Jugend Wälder und 
Menschen (1936) erkennen.521

Während die Urteile über dieses Buch weitgehend positiv auffallen, setzt der 
Völkische Beobachter mit einer sehr harten Kritik ein deutliches Signal für die späte-
re Einschätzung des Dichters. Die traditionellen Zeitschriften hatten offensichtlich 
den Wandel des Regimes Ernst Wiechert gegenüber noch nicht registriert. 

Der Völkische Beobachter beurteilt in seiner Besprechung unter dem Titel Das 
Bekenntnisbuch eines Unzufriedenen Wiecherts neues Werk nicht mehr allein un-
ter ästhetischen Gesichtspunkten; sie spielen nur noch eine untergeordnete Rol-
le. Die heftigen Attacken richten sich vor allem gegen den weltanschaulichen Ho-
rizont Wiecherts. Sein kritischer Pessimismus wird ihm vorgeworfen, der in einer 
Zeit der großen deutschen Erfolge der Jugend die Erfahrung des Weltschmerzes 
empfiehlt und ihr prophezeit, „dass der so versäumte und gleichsam unterschla-
gene Schmerz einmal wird nachgeholt werden müssen.“522

Darin erkannte der Völkische Beobachter die Androhung einer großen in-
neren Katastrophe. Die Autoren, die für Wiechert Repräsentanten seiner Welt-
schmerzperiode waren – Heine und Lenau –, werden vom Völkischen Beobachter 
als Beweis dafür gesehen, dass auch Ernst Wiechert vom jüdischen Geist beein-
flusst sei. Um den Dichter in der Öffentlichkeit zu diskreditieren, bezeichnet ihn 
der Völkische Beobachter als kranken Menschen:

Ernst Wiecherts geistige Struktur ist nicht die eines gesunden Menschen. Das ver-
künden seine Jugenderinnerungen mit erschütternder Deutlichkeit. Im Blutstrom 
seiner Herkunft rauscht die Nacht slawischer Schwermut, über seiner Jugend liegen 
Schatten unglücklicher Familienverhältnisse, seine Schulzeit ist bis zu den oberen 
Gymnasialklassen die licht- und führerlose Qual eines empfindsamen Träumers 
inmitten einer robusten, ja gemeinen Welt. Die Sehnsucht nach den unendlichen 
Wäldern ... wird zur kranken Kraft seines Dichtertums.523 

Wiecherts weltanschauliche Zuverlässigkeit wird in diesem Artikel grundsätz-
lich in Frage gestellt. Es werden sogar rassische Gesichtspunkte – sein slawisches 
Blut und jüdischer Einfluss – herangezogen, um den Dichter als undeutschen 
Schriftsteller zu denunzieren. Diese vernichtende Kritik und Distanzierung des 
Parteiorgans wird von diesem Zeitpunkt an von fast allen Zeitschriften übernom-

521  Chatellier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutschen Zeitschriftenpresse 
1933–1945, S. 153-195, hier S. 172-174. 

522  Gstettner, Heinrich: Ernst Wiechert und die Jugend. Das Bekenntnisbuch eines 
Unzufriedenen. In: Völkischer Beobachter. Württemberg, Ausgabe Nr. 271. Zitiert nach: 
Chatellier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutschen Zeitschriftenpresse 1933–
1945, S. 153-195, hier S. 174. 

523  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...228

men. Immer wieder erscheint Wiechert nun als undeutscher und unzuverlässiger 
Dichter, der die deutschen Tugenden und Ideale verraten habe.

Dafür spricht auch, dass Wiechert an der Wende zum Jahr 1937 aus der Liste 
der Spitzenautoren verschwindet. 1936 hatte die Zeitschrift Die Bücherei einen 
Artikel veröffentlicht, in welchem die Bücher und Autoren angezeigt wurden, 
die von der deutschen Volksbücherei im letzten Jahr gefördert worden waren.524 
1937 erschien Wiecherts Name nicht mehr auf dieser Liste. Trotz dieser Kam-
pagne gegen Ernst Wiechert erschienen immer wieder vereinzelt auch positive 
Rezensionen und Buchempfehlungen, die erkennen lassen, dass zu diesem Zeit-
punkt noch keine vollständige Gleichschaltung der Zeitschriftenpresse erreicht 
worden war, wenn sich auch viele an den Veröffentlichungen der Nationalsoziali-
sten, z.B. dem Völkischen Beobachter orientierten. 

Zudem belegen die unterschiedlichen Einschätzungen auch die Uneinheit-
lichkeit der nationalsozialistischen Lenkungsorgane. Hildegard Chatellier äußert 
sich dazu:

Dass es sogar in den offiziellen Organen widersprechende Meinungen gibt, deutet 
allerdings nicht so sehr auf mangelnden Erfolg in der Gleichschaltung. Vielmehr 
sehen wir darin einen Beweis für die Rivalität zwischen den mit der Literaturüber-
wachung beauftragten Stellen, die so manche Widersprüchlichkeit im literarischen 
Leben der Zeit verständlich macht.525

Dass Wiechert immer noch zu den völkischen Autoren gezählt wurde und dass 
die Rezensenten ihn als einen Symphatisanten der Bewegung sahen, bestätigt das 
Gutachten, das dem 1936 gedruckten Band Der Kinderkreuzzug beigefügt wurde:

Ernst Wiechert gehört zur Frontkämpfergeneration. Sein Schicksal spiegelt das 
Schicksal gerade der Wertvollsten wider. […] Durch bitterhartes Leiden und Rin-
gen mußte er hindurch, wobei ihm Um- und Irrwege wie jedem wirklich schöp-
ferischen Menschen nicht erspart geblieben sind, ehe sich sein ureigenstes, frei-
wollendes Selbst herauszukristallisieren begann. […] Ebenso konnte er in seiner 
bürgerlichen Existenz mit ihrer gleichbleibenden Schablone nicht das satte Beha-
gen finden. […] In seinen Schöpfungen wetterleuchtet die uralte unzerstörbare 
Kraft der germanischen Welt. Erbgut unseres Volkstums hat durch ihn mit unge-
wöhnlicher Eindringlichkeit und tiefer Seelenhaftigkeit, mit anschaulicher Schil-
derungskunst und seherischer Gestaltungskraft eine neue Form gefunden. Erst in 
unseren Tagen beginnt Ernst Wiechert endlich die Würdigung zu finden, die dieser 
ehrlich ringende deutsche Dichter verdient.526

524  Ebd., S. 175. 
525  Ebd., S. 174. 
526  Wiechert, Ernst: Der Kinderkreuzzug. Berlin 1928, S. 48-50. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 229

Es ließen sich selbstverständlich noch weitere Beispiele anführen, die den Bruch 
zwischen dem Dritten Reich und Ernest Wiechert belegen. Hier noch ein letztes.

Als Ernst Wiechert am 18. Mai 1937 seinen 50. Geburtstag feierte, wurde 
dieses Ereignis von der deutschen Öffentlichkeit wider Erwarten ignoriert. Dem 
Anlass entsprechende Ehrungen und Würdigungen fanden nicht statt. Nur sehr 
wenige Zeitschriften brachten zu seinem Geburtstag Artikel oder Auszüge aus 
seinem Werk.527 Diese Zurückhaltung scheint aber nicht auf eine Anweisung des 
Reichsministeriums für Volksaufklärung und Propaganda zurückzugehen; denn 
das Börsenblatt für den deutschen Buchhandel veröffentlichte ein „Werbeblatt für 
Ernst Wiechert zum 50. Geburtstag.“528 Dies spricht gegen eine offizielle Auffor-
derung, den Geburtstag Ernst Wiecherts nicht entsprechend zu begehen. Eine 
Ausnahme bildete die katholische Zeitung Germania, die sich mit ihrem Artikel 
Der Dichter der „Hirtennovelle“. Ernst Wiechert zu seinem 50. Geburtstag offen zu 
ihm bekannte: 

Die Beziehung der bücherlesenden Menschen zu diesem Dichter [ist] eine andere, 
als er sie zu irgendeinem Schreibenden unserer Tage hat. Wiechert sprach zu ihm 
mit der beschwörenden Kraft dessen, der um die Bewahrung der ewigen Güter der 
Deutschen Welt bangt, sprach wie der Sorger seiner Seele. […] Wiechert selbst 
hat seine Aufgabe in der Schwere ernster Verantwortlichkeit gesehen. Wiederholt 
wendete er sich mit mahnenden und prophetischen Worten an den deutschen 
Menschen, an die deutsche Jugend, und wir erinnern uns nicht, je besser und be-
glückender von der Berufung des Dichters seinem Volk gegenüber gehört zu ha-
ben: „Er fängt die Fische für die Speisung der Fünftausend…“ Wiechert ist nicht im 
dogmatischen Sinne christ- oder gar kirchengläubig, doch alle, die dies bedauern, 
mögen bedenken, daß in seinem Werk auch wesentlich christliche Botschaft ver-
kündigt wird. […] Ernst Wiechert, der am 18. Mai 50 Jahre alt wird, einem Rufer 
zu Seelennadel und geistiger Größe, legt das deutsche Volk Wort und Gesinnung 
tiefen Dankes für sein charaktervolles Werk auf den Geburtstagstisch.529

Die aufgeführten Dokumente belegen sehr deutlich, dass sich die Lage für den 
Dichter Ernst Wiechert im Laufe der Jahre 1937/38 zuspitzte. Er war längst nicht 
mehr der Verbündete des Regimes, sondern galt als unbequemer und unzuverlässi-
ger Autor, auch wenn er bisher von offenen Repressalien verschont geblieben war. 

Ernst Wiechert schildert aber selbst in Jahre und Zeiten seine Sicht der Ereig-
nisse des 16. April 1935 also die Rezeption seiner zweiten Rede: 

527  Vgl. Fehse, Willi: Ernst Wiechert. In: Hannoverscher Kurier, Nr. 223/24; Brenner, 
Hans Georg: Ernst Wiechert – Zu seinem 50. Geburtstag. In: Kölnische Zeitung (20) vom 
19.5.1937, Nr. 247; Wittko, Paul: Ernst Wiechert. In: Königsberger Tageblatt, Nr. 135. 

528  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 76. 
529  Germania, 16.5.1937, Nr. 135, S. 5. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...230

Ich fühlte, wie voll Spannung die Atmosphäre war, nicht nur weil Himmler, wie es 
hieß, unter den Zuhörern war. Das Auditorium war überfüllt, und ich sah  die mehr 
als tausend Gesichter wie bewegungslos mir zugewendet: Junge Gesichter die mei-
sten, und als ich in sie herniederblickte, wusste ich auch, dass ich Recht tat. Ich hatte 
nicht den geringsten Zweifel daran. Es gibt eine sittliche Gewissheit, die größer ist 
als alle anderen Gewissheiten der Welt. Und es erregte mich auf eine seltsame Wei-
se, wie die jungen Menschen, als ich die Universität verließ, einen undurchdringli-
chen Kreis um uns bildeten, einen Kreis von Hunderten, als ob sie mich schützen 
wollten vor dem sofortigen Zugriff der Macht. Und wie sie ihre Tücher schwenkten 
und „Hurrah!“ riefen, ja schrien, als wir langsam durch die Menge auf die Ludwig-
straße fuhren. Und ich fühlte mit einer tiefen Rührung, dass mir das Letzte gelun-
gen war, was uns im Sittlichen gelingen kann: dass ich die Herzen bewegt hatte.530 

Wiechert verschweigt zwar, dass der eigentliche Anlass seines Auftritts nicht die 
Rede war, sondern die daran anschließende Lesung aus seinen Werken, und er 
erwähnt kein einziges Mal, dass die Rede im Rahmen einer nationalsozialisti-
schen Veranstaltung stattfand, aber es darf nicht untergehen, dass er sich vor al-
lem durch seine zweite Rede vor der Münchner Studentenschaft eindeutig von 
dem Nationalsozialismus distanzierte. 

Wesentlich interessanter aber als der Anlass selbst, scheint die Frage zu 
sein, wie die Rede im Jahre 1935 aufgenommen und beurteilt wurde. Dies ist 
umso spannender, wenn man berücksichtigt, dass die Rede an der Universität 
in München eigentlich die letzte öffentliche Ansprache Wiecherts war, in der er 
sich so deutlich und uneingeschränkt zu politischen Verhältnissen geäußert hat. 
Danach hat er nur noch in seinem autobiographischen Bericht Der Totenwald 
Stellung zu aktuellen Fragen genommen. Angesichts dessen, dass das Werk erst 
nach dem Zweiten Weltkrieg veröffentlicht wurde, kann man eben diese Rede 
als Abschiedswort an die Öffentlichkeit betrachten. Von diesem Moment an hat 
der Dichter seine Meinung nur verschleiert und indirekt ausgesprochen, was die 
Novelle Der weiße Büffel dokumentiert. Die Frage, die aber zuerst zu überlegen 
wäre, ist die, ob die Rede Der Dichter und seine Zeit wirklich als das empfunden 
wurde, als was sie Wiechert in seiner Autobiographie kreiert hatte oder darstel-
len wollte? Die Reaktionen auf die Rede vom 16. April 1935 und indirekt auch 
auf die vom 6. Juli 1933 bedeuten einen Übergang zur Entstehung der im Jahre 
1937 geschriebenen Novelle Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit 
und beeinflussten eindeutig die Schreibweise des Dichters, der sich von nun an 
vorwiegend verschleiert äußerte. Seine Novelle kann als Vorstufe seiner vollstän-
digen Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus wahrgenommen wer-
den, die sich in voller Breite in dem autobiographischen Bericht der Totenwald 
veranschaulicht. 

530  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 656. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 231

Nur zwei Tage nach der Rede Wiecherts setzte sich der Völkische Beobachter 
mit ihrem Inhalt auseinander und veröffentlichte einen ausführlichen Kommen-
tar. Überschrieben war er mit den vielsagenden Worten: „Wo steht der Dichter 
Ernst Wiechert?“ Der Grundtenor des Kommentars gibt die Irritation national-
sozialistischer Kreise auf die Rede Wiecherts wieder: 

Wir hofften Ernst Wiechert zu hören, den Dichter, der im Glauben an sein Volk 
die Kräfte, den Dichter, der auch dann noch, wenn die Tore des tragischen Unter-
gangs aufgerissen wären, den Glauben an eine große und siegreiche Zukunft der 
deutschen Nation zum Kraftquell seiner Dichtung machen würde. Aber wir hörten 
einen Mann sprechen, der einen Kommentar zu den Werken Ernst Wiecherts gab, 
einen Mann, der den Glauben an Ernst Wiechert ins Wanken brachte. Und dieser 
Mann war Ernst Wiechert selbst.531

Der Kommentator des Völkischen Beobachters kritisiert vor allem die Tatsache, 
dass Ernst Wiechert seine Position als Dichter dazu ausgenutzt, sogar miss-
braucht hat, nicht die Saat des Heroismus zu säen, sondern die Saat einer schwin-
denden Zuversicht, des Untergangs. Und diese Kritik ist umso sichtbarer und 
gravierender, wenn man bedenkt, wer im Dritten Reich überhaupt als Dichter tä-
tig sein durfte und welche Aufgaben der Nationalsozialismus den Schriftstellern 
und Dichtern aufgebürdet hat. Denn es steht außer Zweifel, dass nur diejenigen 
schreiben und das Wort ergreifen durften, die im Dienste der nationalsozialisti-
schen Bewegung und Ideologie standen.532 

Der Pessimismus und die Warnung Ernst Wiecherts vor der nationalsozia-
listischen Machtpolitik werden als Indiz einer zunehmenden Resignation des 
Dichters gewertet. Es wird aber zugleich nicht nach ihrer politischen Bedeutung 
gefragt. Besonders warf man ihm vor, dass er das Vertrauen, das der Nationalso-
zialismus in ihn gesetzt hatte, so schändlich missbrauchte: 

Es muss Bitterkeit auslösen, wenn ein Dichter wie Ernst Wiechert, dem der natio-
nalsozialistische Staat ein unbegrenztes Vertrauen entgegenbrachte, seinen Namen 
dazu missbraucht, die Saat einer schwindenden Zuversicht auszustreuen.533

Die Kritik zeigt das große und immer noch vorhandene Interesse des nationalso-
zialistischen Staates an den bürgerlich konservativen Schriftstellern, die sich von 

531  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 66.
532  Mehr dazu: Koepcke, Cordula: Konservative Schriftsteller im Nationalsozialismus. 

In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes 
Reich. Berlin 2003, S. 37-53.

533  Völkischer Beobachter: Wo steht der Dichter Ernst Wiechert? Münchner Ausgabe 
vom. 18.4.1935, Nr. 108. Zit. nach: Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 66.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...232

den Idealen des Staates zu entfernen scheinen. Denn es ist wichtig an dieser Stelle 
darüber zu reflektieren, was der Grund war, dass die Nationalsozialisten ein solch 
großes Interesse an den Schriftstellern und Dichtern der sogenannten Inneren 
Emigration hatten. Es genügt jedoch nicht pauschal festzustellen, dass die Ansich-
ten der Inneren Emigranten mit den des völkischen Staates ganz oder teilweise 
korrespondierten, aber es genügt auch nicht zu sagen, dass dieselben Schriftstel-
ler und Dichter Widerstand leisten wollten. Die Beweggründe der einen sowie 
der anderen Seite waren wesentlich komplexer. Die Motivationen der Inneren 
Emigranten waren auch nicht homogen, sondern im Gegenteil unterschieden sie 
sich je nach der Provenienz einzelner Schriftsteller und Dichter gewaltig. Dies 
spiegelt sich bereits in der Zusammensetzung der Gruppe der Inneren Emigran-
ten wider, deren Protest gegen den Nationalsozialismus unterschiedlich bedingt 
war. Und während Einige aus Gewissensgründen das Unrecht anprangerten, gab 
es auch jene, die aus ihrem tiefen Humanismus oder ihrer Religiosität das Wort 
ergriffen. Weiterhin protestierten sozialistische und kommunistische Autoren 
gegen den Nationalsozialismus. 

Was war aber der Grund, dass die Machthaber an diesen Autoren ein Inter-
esse entwickelt haben? Mit ihnen und ihren Werken ließ sich der Anschein einer 
Kulturnation auch dem Ausland gegenüber aufrechterhalten. Das rege Interesse 
an diesen Autoren zeigt aber auch, deren enge Verwandtschaft mit den Wertvor-
stellungen der neuen Machthaber. Im Falle Ernst Wiecherts reichte schon die 
bloße Abwehr des Zugriffs durch die Nationalsozialisten und sein Rückzug in 
die geforderte Autonomie der Dichtung, um ihn in Misskredit zu bringen. Guido 
Reiner reflektiert darüber und erteilt eine überzeugende Antwort: 

Bis zu seiner zweiten Münchner Rede galt Ernst Wiechert auch in nationalsozia-
listischen Kreisen als ein geschätzter Dichter. Seine einfache und musikalische 
Kunstsprache, seine Innerlichkeit und sein Naturglaube, seine ostpreußische Land-
schaftsschilderung, die Verherrlichung des deutschen Waldes, des deutschen Bau-
ern und der opferbereiten deutschen Mutter entsprachen durchaus den offiziellen 
Vorstellungen einer volkhaften Dichtung. Da sich seine Thematik im Laufe der 
Jahre nicht wesentlich änderte, wurde sein Werk erst dann beanstandet, als seine 
oppositionelle Haltung nicht mehr übersehen werden konnte und jeder seiner Auf-
tritte in der Öffentlichkeit von den Nationalsozialisten als eine Herausforderung 
betrachtet wurde.534 

Das Verhalten Wiecherts wurde als Verrat an der scheinbar gemeinsamen Sache 
gewertet und dem Dichter Unwahrhaftigkeit vorgeworfen. 

Ernst Wiechert hat sich in seinem Pessimismus bereits so weit hinein ge-
wühlt, dass er den Blick auf die Wahrheit verloren hat. Es ist ein unwahres Wort, 

534  Ebd., S. 151. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 233

wenn er behauptet, dass die Dichter, die heute zu der älteren Generation gehö-
ren, nicht mehr gehört werden. Er selbst gehört doch gewiss nicht zu denjenigen, 
die ‚zwischen zwanzig und fünfundzwanzig‘ stehen – und fand dennoch für seine 
epischen und dramatischen Dichtungen Gehör und Anerkennung!“535

Beachtenswert ist hierbei, dass in dem Kommentar an keiner einzigen Stelle 
die ideologischen, d. h. die nationalsozialistisch kritischen Prämissen Wiecherts, 
die seinen Rückzug auslösten, näher analysiert werden, sondern es wird lediglich 
festgestellt, dass der Autor den anfangs eingeschlagenen Weg offensichtlich ver-
lassen hat und sich nun in Gefahr begibt, die Ziele und Ansichten des Nationalso-
zialismus und des nationalsozialistischen Staates aufzugeben. Die Kommentare 
kann man daraufhin als Warnung verstehen, denn Wiechert wird sogar das Recht 
auf Warnung ausdrücklich eingeräumt, aber es muss eine Mahnung zu größerer 
Treue den nationalsozialistischen Ideologien gegenüber sein. Das hat Wiechert 
nach Einschätzung des NS-Kritikers in dieser Rede versäumt; mehr noch, er hat 
seinen Auftrag ins Gegenteil verkehrt. Öffentlich wird nun versucht, seine Rolle 
als Dichter herabzusetzen und ihn als nationalsozialistischen Dichter zu diskre-
ditieren, indem man ihm Selbstüberschätzung vorwirft: 

Es scheint, dass Ernst Wiechert bei dieser Äußerung seine Bedeutung überschätzte, denn 
der Gefallen, ihn zu einem Märtyrer zu machen, wird ihm nicht erwiesen werden.536 

Eine ähnliche Einschätzung der zweiten Rede Wiecherts findet sich in einem 
Bericht einer nationalsozialistischen Dienststelle. Dieser Bericht befindet sich 
in der Akte der Reichsschriftumskammer im Berliner Document Center. Der 
Bericht ist weder mit Datum noch mit Unterschrift versehen.537 Der Autor übte 
harte Kritik an den Verantwortlichen der NS-Kulturgemeinde München, die 
Ernst Wiechert im Rahmen einer nationalsozialistischen Vortragsreihe einge-
laden hatten: 

Nur sollte man Herrn Wiechert nicht noch Gelegenheit geben, seine unmaßgebli-
che Meinung in der Öffentlichkeit zu äußern, wie das von Seiten der Ortsgruppe 
München der NS-Kulturgemeinde am 16. April im großen Hörsaal der Münchener 
Universität der Fall gewesen ist.538

535  Völkischer Beobachter: Wo steht der Dichter Ernst Wiechert? Münchner Ausgabe 
vom. 18.4.1935, Nr. 108. Zit. nach: Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 66. 

536  Ebd. 
537  Reiner schreibt dazu: „Verfasst wurde dieser Bericht m.E. entweder von einem 

Mitarbeiter der RSK, Landesleitung München – Oberbayern, oder von der Gauleitung 
der NSDAP München – Oberbayern Personalamt – Politische Beurteilungen, oder von 
einem Mitarbeiter der Parteiamtlichen Prüfungskommission. Ebd., S. 27.

538  Ebd., S. 28. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...234

Der Bericht erweckt den Eindruck, als sei Ernst Wiechert schon vor seiner Rede 
am 16. April 1935 einigen Kreisen der Nationalsozialisten suspekt gewesen. Die-
se Vermutung ergibt sich daraus, dass in dem Zitat eine Stelle zu finden ist, in der 
die Kritik besonders deutlich zu Tage tritt. Es wird kritisiert, dass die NS-Kultur-
gemeinde bereits vorher hätte damit rechnen können, dass Wiechert die Chance 
nützen würde, um seine Gegen-Positionen zum NS-Staat zu propagieren. 

Es ist immer vorauszusehen, dass das öffentliche Auftreten gegnerisch eingestellter 
Personen von Gleichgesinnten zu demonstrativen Kundgebungen benutzt wird. 
Das war auch bei dem vorerwähnten Vortrag Wiecherts zu beobachten. Es hatte 
sich namentlich eine große Anzahl katholischer Studenten dazu eingefunden, die 
seinen pessimistischen Ausführungen lebhaft Beifall spendeten.539 

Besonders bemerkenswert ist, dass die Aussagen dieses Berichts also in etwa 
mit den autobiographischen Erinnerungen Wiecherts übereinstimmen; die po-
litischen und weltanschaulichen Voraussetzungen der Kritik Wiecherts werden 
jedoch auch in diesem Bericht weder angesprochen noch einer ausführlicheren 
Analyse unterzogen, was zur Folge hat, dass man den Eindruck gewinne, als wäre 
Ernst Wiechert bereits als Gegner des Systems eingestuft gewesen. Es wird ledig-
lich festgestellt, dass Wiechert dem neuen System offensichtlich „grollt“. Die Po-
sition Wiecherts als Dichter wird nicht ernstgenommen, sondern eher ironisiert 
und ins Lächerliche gezogen, vor allem dann, wenn der Berichterstatter fordert: 

Auch wäre vorzuschlagen, dass jeder Junge der HJ die Gedichte Wiecherts auswen-
dig zu lernen hätte. Da eine derartige parteiamtliche Verfügung aber bisher nicht 
erlassen wurde und auch in der nächsten Zeit nicht zu erwarten ist, so müssen wir 
eben hinnehmen, dass Herr Wiechert uns und unserer Bewegung grollt.540

Die kritischen Bemerkungen Ernst Wiecherts werden zum Schluss des Berichts 
als intellektuelle Überheblichkeit bezeichnet, und es wird gefordert, solchen Au-
toren demnächst keine Plattform mehr für ihre Äußerungen zu bieten.541 

Die beiden Dokumente zeigen überaus deutlich, dass einerseits eine unter-
schiedliche Einschätzung Ernst Wiecherts durch die Nationalsozialisten und 
andererseits Abstimmungsschwierigkeiten und Differenzen zwischen den ver-
schiedenen Lenkungsämtern der NS-Kulturpolitik vorhanden waren. Während 
der Völkische Beobachter bedauert, dass Ernst Wiechert nicht mehr auf Seiten der 
nationalsozialistischen Bewegung stehe und ihm Verrat an der eigenen Sache 
vorgeworfen wird, lässt der Bericht aus der Akte eher vermuten, dass eine be-

539  Ebd. 
540  Ebd. 
541  Ausführlich zum Schreibverbot Wiecherts vgl. ebd., S. 136-150. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 235

stimmte Richtung nicht nur Wiechert, sondern im Allgemeinen auch anderen 
bürgerlichen und bürgerlich-konservativen, um nicht zu sagen christlichen Auto-
ren ablehnend und besonders kritisch gegenüberstand. Dafür spricht auch der an 
die NS-Kulturgemeinde München gerichtete Vorwurf, sie sei ihrer Kontrollauf-
gabe nicht gerecht geworden, sondern habe unliebsamen Autoren eine Plattform 
für deren kritische Meinungen geboten.  

Und wie Guido Reiner schreibt, „obwohl Anzeichen dafür bestehen, dass 
Ernst Wiechert nach seiner zweiten Münchner Rede von den nationalsozialisti-
schen Kontrollinstitutionen als unzuverlässig angesehen wurde, erscheint sein 
Name noch einmal in einem ausführlichen Bericht über die im Winter 1935-36 
von der NS-Kulturgemeinde veranstalteten Dichterlesungen und die dabei ver-
folgte Kulturpolitik.“542

Aber eins sollte beachtet werden: Selbst wenn davon auszugehen ist, dass 
Ernst Wiechert mit seiner Rede am 16. April 1935 nicht gezielt und vielleicht 
auch nicht bewusst einen eindeutigen Bruch mit dem NS-Regime provozieren 
und den Weg nicht gehen wollte, so deutet sich in den nationalsozialistischen 
Kommentaren und Reaktionen eine massive Distanzierung vom Dichter an. Alle 
Dokumente weisen darauf hin, dass Ernst Wiechert nach seiner zweiten Münch-
ner Rede einer gründlichen Überprüfung unterzogen wurde. Das unterstreicht 
auch Guido Reiner, indem er folgendes schreibt: 

Im Laufe des Jahres 1936 hat sich der Bruch zwischen Ernst Wiechert und dem Re-
gime vertieft. Einerseits verzichtet er konsequent auf jegliche Beteiligung an natio-
nalsozialistisch orientierten Veranstaltungen. So ist zum Beispiel sein Name nicht 
auf der Liste der für den Sommer 1936 vorgesehenen Dichterlesungen in Zeltlagern 
zu finden. Andererseits wurde Ernst Wiechert auf der Teilnehmer-Liste gestrichen, 
die anlässlich des Deutschen Kriegsdichter-Treffens […] aufgestellt worden war 
[…].543

Kurz nach Wiecherts Verhaftung erschienen zwei weitere Rezensionen, die für 
die Wahrnehmung der Situation des Schriftstellers interessant sind. Denn um 
den Autor ist damals gekämpft worden. In der Zeitschrift Der Buchhändler im 
Neuen Reich erschien 1938 ein Artikel von Udo Rosenmeyer. Der Autor reagierte 
auf eine Attacke Harald Eschenburgs, die im Februar 1938 stattfand, d. h. drei 
Monate vor Wiecherts Verhaftung, und schrieb folgendes:

In der Febraur-Folge dieser Zeitschrift hat Harald Eschenburg den Dichter Ernst 
Wiechert angegriffen. Da dieser Aufsatz bereits von anderen Blättern übernommen 
ist und somit die Gefahr besteht, daß die hier dargelegte falsche Auffassung vom 

542  Ebd., S. 69. 
543  Ebd., S. 70. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...236

Wesen eines unserer tiefsten und innigsten Dichter sich in größeren Kreisen unse-
res Volkes verbreitet, kann ich nicht mehr schweigen. Es könnte sonst auch gar zu 
leicht die Auffassung aufkommen, daß das, was Eschenburg schreibt, die wirkliche 
Stellung des Jungbuchhandels wiedergibt. […] Tausende haben Ernst Wiechert ge-
lesen und rechnen sich zu seiner Gemeinde, sehen in ihm mit Recht den Meister, 
der ihnen ein Erlebnis geschenkt hat, an dem auch er selbst zutiefst Anteil nahm. 
Diese Tausende sind bereit, für den Dichter, dem sie so vieles verdanken, jederzeit 
einzutreten. Unter ihnen auch Jungbuchhändler in nicht geringer Anzahl.544

Dies zeigt, wie Ernst Wiechert zu der Zeit hochgeschätzt wurde. Eschenburg 
antwortete darauf mit seinem kurzen Text u. d. T.: Berufung und Anmaßung und 
schloß ihn mit folgenden Worten ab: 

Wiechert gehört heute zu den Wenigen, die sich im entscheidenden Widerspruch 
zum Lebensgefühl ihres Volkes finden: einige lösen dieses Los durch eine Lüge, 
andere vornehm. Allein Wiechert will sich das Martyrium erzwingen, ist so davon 
erfüllt, daß ihm das Märtyrertum gar zum Inhalt seines Wortes wird. Ein sehr priva-
ter Inhalt, der nicht lohnt, ihm auch nur einen einzigen Volksgenossen zuzuführen. 
Wer leidet, frage nach der Ursache seines Leides, statt es anderen als Idee aufzubür-
den. Dazu gibt es keine Berufung, dazu ist nur Anmaßung fähig, deren politischer 
Hintersinn nirgend verborgen bleibt, selbst nicht in den edelmütigen Anspielun-
gen des oben zitierten und mißdeuteten Gedichtes. Kein Jungbuchhändler wird die 
Schlußfolgerung Udo Rosenmeyers bezweifeln, daß der Dichter dem Volke verbun-
den bleiben muß. Um so unerklärlicher die Lanze ausgerechnet für einen, der diese 
Wahrheit beugen will, ja nicht mehr anders kann.545

Eschenburgs Angriff unter dem Titel Die Jugend und der Dichter Ernst Wiechert  
erschien ebenso in der Zeitschrift Der Buchhändler im Neue Reich.546 In der Rezen-
sion wird hauptsächlich Wiecherts Rede Der Dichter und die Jugend vom 6.7.1933 
angegriffen. Eschenburg kritisiert „jene unbesehene Hinnahme und Verehrung“. 
Da Ernst Wiechert für seine Ansichten „so weithin andächtiges Gehör findet“,547 
muss seines Erachtens eindeutig gesagt werden, dass Wiechert seine Leser der 
deutschen Gegenwart entfremde. Die Rede von 1933 ist zwar aus heutiger Per-
spektive harmlos, doch ist darauf hinzuweisen, dass sie in Ton und Pathos mit 
der Enzyklika Mit brennender Sorge (1937) korrespondiert und in diesem Sin-

544  Rosenmeyer, Udo: Ernst Wiechert und wir. In: Der Buchhändler im Neuen Reich. 
H. 5, 1938 sowie Eschenburg, Harald: Berufung und Anmaßung. In: Der Buchhändler im 
Neuen Reich. H. 5, 1938, S. 177-179. 

545  Ebd. 
546  Eschenburg, Harald: Die Jugend und der Dichter Ernst Wiechert. In: Der Buch-

händler im Neuen Reich. H. 2, 1938, S. 61-64.
547  Ebd., S. 63. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 237

ne wahrscheinlich verstanden wurde. Eschenburg greift aber noch eine andere 
Schrift Wiecherts an, und zwar die Hermann Hesse gewidmete Eine Mauer um 
uns baue. Seiner Meinung nach seien Wiecherts Formulierungen „Kassandrarufe 
eines Menschen, der für das Bekenntnis zum Ethos seines Volkes in unserer Zeit 
kein Herz aufbringen kann.“548 

Reaktionen auf die beiden Reden von nicht-nationalsozialistischer Seite

Zu den Reaktionen auch von nicht-nationalsozialistischer Seite schrieb der 
Autor folgendes: 

Am nächsten Tage kam mein Verleger Pezold und beschwor mich händeringend, 
diese Rede nicht zu veröffentlichen, da sie im Ausland das Urteil über das ‚wiederer-
stehende Deutschland‘ verhängnisvoll beeinflussen würde. Ich erwiderte, dass ich 
Reden nicht hielte, um an Urteile zu denken, ob er eine Zeitung oder einen einzi-
gen Verlag in Deutschland kenne, die diese Rede drucken würden. Die Rede war 
stenographiert worden und ging, vervielfältigt, in Hunderten und Tausenden von 
Abschriften über die Grenzen in alle Welt.549

Dass die Ausführungen von Ernst Wiechert wahrheitsgemäß und faktentreu dar-
gestellt wurden, belegen mehrere Dokumente und Berichte von Bekannten und 
Freunden des Autors. 

Dass die Manuskripte über die Grenzen Deutschlands hinaus bekannt wur-
den, ist bekannt. Dass die Rede aber in der in Moskau erschienenen Exilzeitschrift 
Das Wort abgedruckt wurde, weist eindeutig darauf hin, dass sie im Ausland tat-
sächlich als Beweis dafür wahrgenommen wurde, dass sich in Deutschland etwas 
gegen den Nationalsozialismus bewegt.550 Schnell äußert sich dazu wie folgt: 

Der Abdruck der Rede Wiecherts muss als Versuch eines Brückenschlages zwi-
schen Exilliteratur und literarischer Innerer Emigration verstanden werden, der 
sich den sozialistischen Schriftstellern um ‚Das Wort‘ aus der Gemeinsamkeit des 
Antifaschismus zu legitimieren schien.551

Schnell weist auch explizit darauf hin, dass in der abgedruckten Fassung der Rede 
in der Zeitschrift Das Wort einige Passagen weggelassen wurden. Es handelte sich 

548  Ebd., S. 64. 
549  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 657. 
550  Gemeint ist: Das Wort. Literarische Monatszeitschrift, 2. Jhrg. (1937), H. 4-5, 

April-Mai 1937, S. 5-10. Herausgegeben wurde die Zeitschrift von Bertolt Brecht, Lion 
Feuchtwanger und Willi Bredel. 

551  Schnell, Ralf: Literarische Innere Emigration, S. 62. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...238

dabei aber gerade um die zentralen ideologischen Begründungen Wiecherts. Als 
Beispiel für diese Feststellung kann eine Stelle herangezogen werden. Während 
Wiecherts Satz: „Denn es ist nämlich nicht so, was viele glauben möchten, dass 
der Sinn von Revolutionen darin bestehe, noch einmal mit dem ersten Schöp-
fungstage zu beginnen“, in den Abdruck aufgenommen wurde, so fehlt die Be-
gründung für diese Einsicht Wiecherts komplett; nämlich der Bezug auf das 
„Unerschütterliche und Ewige aller Völker“, das seine Ablehnung radikaler Revo-
lutionen überhaupt erst erklärt. Dieser Hinweis wurde nicht abgedruckt:552 

Weil nämlich tief unter dem Grunde aller menschlichen Erschütterung und hoch 
über ihren Sternen das Unerschütterliche und Ewige aller Völker ruhig seine Straße 
weiter zieht: die Natur beispielsweise oder Gott oder die Liebe der Mutter zu ihren 
Kindern.553 

Wiecherts Agnostizismus wird durch das Weglassen der begründenden Passagen 
ausgeblendet. Die Erklärung dafür dürfte sein, dass die Exilzeitschrift versuchte, 
über die Differenzen hinaus, die Gemeinsamkeiten zwischen dem Exil und der 
literarischen Inneren Emigration zu betonen. Besonders hervorzuheben ist die 
Tatsache, dass gerade Ernst Wiechert als einer der Wenigen gefeiert wurde, und 
zwar selbst von Exilanten, der sich mutig über die Massen der Schweigenden er-
hoben hat, während man anderen Autoren, die in Deutschland geblieben waren, 
ihr Schweigen als Versagen vorwirft:

Die Stummsten der Stummen aber sind die einst so gefeierten freisinnigen deut-
schen Bürger, die bei jeder Gelegenheit festlich getoastet haben auf Schaffensfrei-
heit, Lehrfreiheit und Humanität: alle die Hauptmanns, Strauß‘ und Plancks und 
Sprangers. Ihr Schweigen hat auf Deutschland mehr Verachtung herabgezogen als 
Streichers Reden. 

So ist es als ein besonderes Ereignis zu feiern, dass jetzt einer aus ihren Reihen 
die Stimme erhoben und den so kläglich Verstummten die Zunge gelöst hat. Die 
Rede des Ernst Wiechert ist ein rares Geschenk an alle, die Deutschland lieben. Da 
spricht einmal ein Redner für hunderttausend Schweigende; denn wenn er auch 
einzig ist in seinem Mut, so ist er doch nun einer von vielen mit seinen Sorgen.554

Solche Lobsprüche von den Exilanten über die Inneren Emigranten waren eine 
Seltenheit. Doch neben diesem großen Lob für die Courage Ernst Wiecherts, 

552  Ebd. 
553  Wiechert, Ernst: Der Dichter und seine Zeit, B. 10, S. 372.
554	 Der vollständige Abdruck des Nachwortes ist zu finden in: Brekle, Wolfgang: 

Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945, S. 310. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 239

das Schweigen zu brechen, blieben kritische Anmerkungen nicht aus. So hoffen 
die Autoren des Nachwortes, mit Wiechert ins Gespräch zu kommen, um „dies 
und das zu fragen“, aber auch „dies und das zu beantworten.“555 Sie müssen die 
Schwierigkeiten in Wiecherts Reden und ihre Ambivalenz erkannt haben, die of-
fensichtlich auf immer noch vorhandenen Gemeinsamkeiten mit den ideologi-
schen Prämissen des Nationalsozialismus beruhten. Und so stellen sie Wiechert 
am Ende des Nachwortes eine Frage, die deutlich werden lässt, dass es nicht al-
lein darum gehen kann und dass es nicht genug ist, einzelne Erscheinungen des 
nationalsozialistischen Staates anzuprangern, sondern dass es sogar notwendig 
ist, das gesamte Fundament des NS-Systems in Frage zu stellen und daraufhin als 
solches abzulehnen. 

Aber sind wir auch schon darin einig, dass in einem Sumpfgebiet selbst die geschei-
testen Hygieniker die Menschen nicht gesund erhalten können, solange der Sumpf 
nicht ausgetrocknet wird? Hoffentlich vergehen nicht zwei Jahre, bis wir Ihre Ant-
wort erhalten.556

Wiechert reagierte auf diese Anfrage der Exilzeitschrift Das Wort mit keinem ein-
zigen Wort, so dass sich die Hoffnungen der Exilschriftsteller und –dichter auf 
ein ideelles antifaschistisches Bündnis mit den Autoren der Inneren Emigration als 
illusorisch erwiesen. Doch dabei muss beachtet werden, dass dies wahrscheinlich 
kaum möglich war. Denn er hat bestenfalls nur davon erfahren.

Wiechert machte später die liberalen und sozialistischen Schriftsteller mit 
dafür verantwortlich, was in Deutschland unter Hitler geschah. 

Was war also geschehen? Eine ganze Literatur, ja eine ganze Kunst hatte das große 
Nein gesprochen und hatte vergessen, das wenn auch noch so kleine Ja hinzuzufü-
gen. Und in diese kleine, verhängnisvolle Lücke des Grabes war das deutsche Volk, 
ja wahrscheinlich das Abendland gestolpert… Und deshalb sollten sie auch heute 
nicht aufstehen und sagen, dass sie gewarnt hätten. Sie hatten nur vor dem Vergan-
genen gewarnt, nicht vor dem Kommenden.557

Schnell versucht die Bedeutung des unvollständigen Abdrucks der zweiten Rede 
Wiecherts zusammenzufassen, indem er konstatiert: 

Was den deutschen  Lesern der Exilzeitschrift mit dem unvollständigen Abdruck 
der Rede an die Hand gegeben wurde, war das mutige Bekenntnis eines bürgerli-
chen Schriftstellers im Dritten Reich zu Humanität, bürgerlichem Kulturerbe und 

555  Ebd., S. 311. 
556  Ebd., S. 312. 
557  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 746. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...240

einer Pädagogik der Menschlichkeit, eine Absage an politischen Terror, Bilderstür-
merei und Einschränkung kultureller Freiheiten. Was ihnen vorenthalten wurde, 
waren die problematischen Begründungen dieses Schriftstellers für seine Position, 
sein Kulturidealismus, sein Konservatismus, sein kulturphilosophischer Irrationa-
lismus und Agnostizismus, Begründungen also, die die Möglichkeit einer positiv 
bestimmbaren Gemeinsamkeit sozialistischer und bürgerlicher Autoren grundsätz-
lich in Frage gestellt hätte.558

Auch Thomas Mann hat die Rede Wiecherts Der Dichter und seine Zeit vom 
16. April 1935 in seinem Tagebucheintrag vom 28. Juni 1936 geehrt, indem er 
schrieb:

[Die Rede] scheint ein würdiges Dokument darzustellen […], aus tiefem Leiden 
stammend. Eine moralische Blüte dieser Schandepoche in Deutschland, ergreifend 
und Gedenkens wert.559

Die Eintragung vom 13. Juli 1936 ist in ihrer Aussage abgekühlt. Während 
Thomas Mann nach der ersten Lektüre der ihn zuerst nur in Abschnitten zu-
gänglichen Rede Wiechert als Dichter bezeichnete, stuft er ihn jetzt ab, indem 
er ihn nur einen Schriftsteller bezeichnet und die Verschwommenheit seiner 
Ausdrucksweise kritisiert, wobei der Text seines Erachtens trotzdem „schön 
zum Teil“ bleibt:

Die verbotene Rede des deutschen Schriftstellers E. Wiechert, die ich durch Kat-
zenstein erhielt. Schön zum Teil, oft verwaschen.560

Klaus Mann äußerte sich mit seinem Tagebucheintrag vom 28.11.1936 auch po-
sitiv über die Rede Der Dichter und seine Zeit:

Briefe geschrieben, an Alice, an Aminoff. Beidlers zum Abendessen. Er liest Ernst 
Wiecherts sehr mutig oppositionelle Rede vor (vor den Münchner Studenten 
gehalten).561

Aber nicht nur unter Exilanten, sondern auch unter den Mitgliedern der Wider-
standsorganisationen im Dritten Reich, waren die Reden Ernst Wiecherts über-
aus bekannt. So schrieb beispielsweise Willi Graf in einem seiner Briefe: 

558  Schnell, Ralf: Literarische Innere Emigration, S. 63.
559  Mann, Thomas: Tagebücher 1935-1936, S. 322-323. 
560  Ebd., S. 330. 
561  Mann, Klaus: Tagebücher. 1936-1937. Hrsg. v. Heimannsberg, Johannes; 

Laemmle, Peter; Schoeller, Wilfried F. München 1990, S. 6. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 241

Jetzt am Donnerstag liest Ernst Wiechert aus eigenen Werken. Ich freue mich darauf. 
Bin mal gespannt, wie er aussieht. Ich habe eine saubere Rede von ihm, die er Anfang 
des Jahres in München vor den Studenten gehalten hat. Ich muss sie Dir mal geben.562

Aber Ernst Wiechert weist selbst nach einer Notiz in Jahre und Zeiten darauf hin, dass 
Hans Scholl zu Beginn des Krieges versucht hat, mit ihm in Kontakt zu kommen.

Zu Beginn des Krieges oder kurz vorher hat einmal der Student Scholl vor meiner 
Gartentür gestanden, der Begründer der ‚Münchner Revolte‘, und wurde von mei-
ner Frau abgewiesen, da wir keine Unbekannten empfingen, weil jeder ein Spitzel 
sein konnte. Seine Eltern und seine Schwester, die am Leben Gebliebenen, haben es 
mir später erzählt, als ich in ihrem Hause zu Gast war.563

Die beiden Dokumente beweisen die enorme Wirkung Ernst Wiecherts auf die 
Mitglieder der Weißen Rose sowie seinen Beitrag dazu, dass breite Kreise der deut-
schen Gesellschaft über die Umstände der NS-Herrschaft sensibilisiert wurden. 
Sie zeugen auch davon, dass Wiecherts Engagement und seine mutigen Reden 
von den aktiven Widerstandsgruppen mit Aufmerksamkeit aufgenommen und 
verfolgt wurden. Er wurde deswegen nicht als ein Vertreter des Regimes, sondern 
ganz im Gegenteil als ein Verbündeter im Kampf gegen das nationalsozialistische 
Regime angesehen. 

Die Rezeption Ernst Wiecherts und seiner mutigen Reden von 1933 und 
1935 war nicht nur auf den deutschen Widerstand und die Exilanten beschränkt. 
Seine Person und seine Zivilcourage wurden auch von dem jüdischen Journa-
listen und Reformtheologen Schalom Ben-Chorin sehr hoch eingeschätzt. Im 
Zusammenhang mit Wiecherts erster Rede vom 6. Juli 1933 Der Dichter und die 
Jugend berichtet Ben-Chorin:

 (…) und ich hatte seine Rede an die Jugend gehört im Auditorium Maximum 
der Universität, die nun bald den ‚nichtarischen‘ Schülern ihr akademisches Bür-
gerrecht aufsagte. Scheu und verstohlen, wie einer, der nur mehr als Zaungast der 
Wissenschaften geduldet wird, saß ich in der hintersten Reihe des großen Saales 
und hörte die Stimme Ernst Wiecherts, eine sehr einsame Stimme inmitten dieser 
Zeit, die sich aufs Brüllen verstand wie kaum je eine andere. Die Männer der Macht 
hätten den Dichter gern auf ihren Schultern gehoben, aber er redete ihnen nicht 
zum Munde - sondern zum Herzen redete er, zu den jungen törichten Herzen, die 
er zurückrufen wollte von heilloser Verwirrung, und zu den zertretenen Herzen al-
lenthalben im Lande, zu denen sonst keiner mehr öffentlich zu sprechen wagte.564

562  Geschrieben an Hans Eckert, am 3. November 1936. In: Graf, Willi: Briefe und 
Aufzeichnungen. Hrgs. Von Knoop-Graf, Anneliese; Jens, Inge. Frankfurt/M. 1988, S. 328.

563  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 711.
564  Ben-Chorin, Schalom: Begegnung am Starnberger See, S. 38-39. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...242

Zu Wiecherts zweiter Rede vom 16. April 1935 Der Dichter und seine Zeit hat sich 
Ben-Chorin wie folgt geäußert: 

Dann aber, inmitten dieses furchtbaren Schweigens, drang die Stimme Ernst Wie-
cherts wieder zu uns, und wir horchten auf. Die Moskauer Zeitschrift ‚Das Wort‘ 
veröffentlichte im Mai 1935 Ernst Wiecherts Ansprache an die Münchener Studen-
ten. Aus dem Stenogramm eines Hörers war sie wiedergegeben. (…) Für uns war 
sie viel, sehr viel: die Stimme der Menschlichkeit und des Gewissens, die Stimme 
des unabhängigen Geistes und der Unerschrockenheit, mitten im Hexentanz der 
Lüge und Brutalität, der Selbstbespiegelung und wüstesten Hetze.565

Eindeutig ist der Bericht Ben-Chorins im Festband zum 60. Geburtstag Ernst 
Wiecherts von tiefer Verehrung für den Dichter geprägt. Doch er ist zugleich auch 
ein wichtiges und eindrucksvolles Zeugnis eines Zeitgenossen, der angesichts der 
NS-Diktatur das Verhalten Ernst Wiecherts entsprechend würdigen konnte. Und 
Ben-Chorin gibt wohl die Empfindungen und Eindrücke vieler wieder, die unab-
hängig von ihren weltanschaulichen Voraussetzungen oder sogar Differenzen die 
Bedeutung dieser beiden Reden für die in Deutschland Lebenden sehr hoch ein-
geschätzt haben. Nicht nur für Ben-Chorin und nicht nur für Mitglieder der Wei-
ßen Rose war gerade ein Vertreter der christlichen Inneren Emigration derjenige, 
der das Schweigen durchbrach und öffentlich das sagte, was er empfand und was 
er dachte. Dabei ist es eher zweitrangig, ob der Dichter den Nationalsozialismus 
nur teilweise kritisierte, oder ob er durch seinen Konservatismus und seine Welt-
anschauung einiges in seiner Aussage relativierte. Viel wichtiger ist die Tatsache, 
dass jemand den Mut fand, öffentlich Kritik am Regime zu äußern. Denn das war 
für die meisten der ausschlaggebende Punkt. Selbst für die Nationalsozialisten 
war die Enttäuschung, einen Verbündeten verloren zu haben, viel gravierender, 
als die ideologischen Gründe, die ihn zu seinen Reden bewogen haben. 

Darin wird erneut klar, dass es dem heutigen Menschen, der die Reden Ernst 
Wiecherts aus gegenwärtiger Perspektive betrachtet, sehr schwer fällt, sich in 
die Umstände der damaligen Zeit hineinzuversetzen. Rückblickend erscheinen 
verallgemeinernde Aussagen schnell getroffen, jedoch gerät hierbei das alltägli-
che Leben der Menschen zu jener Zeit  allzu schnell in Vergesseheit, das geprägt 
war von Angst, Mut-, Hoffnungslosigkeit, einer permantenten Überwachung, 
eine Zeit in der eine unbedachte Äußerung das Ende des eigenen Lebens, im 
schlimmsten Fall der gesamten Familie nach sich zog.

Zum einen muss man die durchweg positive Aufnahme der Reden in Krei-
sen, die dem Machtstaat distanziert gegenüber standen, wahrnehmen. Zum an-
deren aber sollte auch über die  Grenzen und problematischen Aussagen der Re-

565  Ebd. 



5. Die politische Wirklichkeit um Ernst Wiechert nach den beiden Reden 243

den, die sich aus der teilweise falschen Einschätzung der politischen Lage und 
Wirklichkeit des Dritten Reiches sowie aus den weltanschaulichen Voraussetzun-
gen Wiecherts ergaben, reflektiert werden.

Besonders hervorzuheben ist, wie Guido Reiner treffend bemerkt, „die lang-
same Entwicklung des Dichters.“566 An der Person Ernst Wiecherts wird aufge-
zeigt, „sein Suchen nach Wahrheit und Sinn des Lebens: keine monolithische 
Haltung, die von vornherein beschlossen oder ausgezeichnet wäre, vielmehr ein 
Vorantasten zwischen zwei Fronten, das ein Fehlgehen nicht ausschließt, mit 
Kompromissen und Kursänderungen, bis inmitten einer unruhigen Zeit die klare 
Linie und die gewonnene Distanz erkennbar werden.“567

Der Rückzug Ernst Wiecherts in die Innere Emigration, in die Stille seiner 
eigenen Emigration, ist viel mehr auf seinen eigenen Entschluss zurückzuführen, 
als auf Befehle der nationalsozialistischen Machthaber. Denn dies wirkt sich vor 
allem darin aus, dass der Dichter „alle Einladungen zu Dichterlesungen sowie alle 
Ersuchen, literarische Beiträge zur Verfügung zu stellen, ablehnte.“568

Dass dieser Rückzug langsam aber konstant voranschritt, bezeugt die Erin-
nerung von Alice Epting-Kullmann an eine Dichterlesung aus Paris aus dem Jah-
re 1936:

Viele Erinnerungen aus der Vorkriegszeit knüpfen sich an die Besuche der Persön-
lichkeiten, die im Rahmen der „Zweigstelle Paris des DAAD“ Vorträge hielten. So 
erinnere ich mich besonders lebendig an den Besuch des Dichters Ernst Wiechert. 

Wir freuten uns alle auf sein Kommen, denn wir waren von seinen Büchern, 
die damals in kurzen Abständen nacheinander erschienen waren, von der Magd des 
Jürgen Doskocil, der Majorin, der Hirtennovelle, dem Spiel vom deutschen Bettelmann, 
dem Todeskandidat und wie die Titel alle hießen, sehr eingenommen. Auch unter 
den Franzosen gab es manche Verehrer, so daß die Räume des Austauschdienstes 
am Boulevard Saint-Germain 121 an jenem Abend bis in alle Winkel besetzt waren. 
Auch im Gang standen noch viele Zuhörer. Wiechert sagte gleich, er wolle keine 
Rede halten, sondern einfach aus seinem neuen Manuskript Wälder und Menschen 
vorlesen. Wir waren alle – Franzosen und Deutsche – „ganz Ohr“, oder man sollte 
lieber sagen „ganz Herz“. Vom ersten Augenblick an war der Kontakt zwischen dem 
Dichter und seinen Zuhörern hergestellt, und es blieb bis zum Schluß des Abends 
so. Wiechert zarte, zurückhaltende Art schuf sofort eine Atmosphäre, in der seine 
stille, geheimnisvolle Sprache, sein feiner, nur angedeutender Humor in der rech-
ten Art aufgenommen werden konnten. Man sah, daß auf den Gesichtern immer 
wieder ein leises Lächeln auftauchte. Ich mußte an jenem Abend denken, wie viel 
mehr in uns eindringt durch die Stimme des Dichters, als wenn wir die Worte des 
Dichters nur lesen. Wir wurden nicht müde, Wiechert zuzuhören. Das fühlte er, 

566  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie, S. 195. 
567  Ebd. 
568  Ebd., S. 180. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...244

und er freute sich über das große Verständnis, das ihm entgegengebracht wurde. 
Vielen Zuhörern mußte er nach Lesung die Hand drücken. 

Wir gingen dann zusammen in eine Brasserie in der Nähe. Wiecherts Frau, 
in der wir das Vorbild der Majorin wiederfanden, wich nicht von seiner Seite und 
nannte ihn auch in unserer Gegenwart „Herzchen“. Sie schien ihn wunderbar bis 
in alle Kleinigkeiten zu betreuen; er ließ es sich gefallen, da er so, von den kleinen 
Sorgen des Lebens befreit, sein Wesen ungestört entfalten und seiner Dichtung le-
ben konnte. Ich dachte, Wiechert ist bei seiner Frau so wohl aufgehoben, es kann 
ihm nichts von außen zustoßen, aber ich fand doch auch die Umkehrung der Rolle 
von Mann und Frau, im Sinne der Schillerschen Glocke „der Mann muß hinaus 
ins feindliche Leben“, ein wenig merkwürdig. Oder hatte Wiechert schon so vielen 
Stürmen des Lebens standgehalten, daß er sich jetzt ganz nach innen zurückzog? 
Später ist er ja dann neuen, schrecklichen Stürmen ausgesetzt gewesen.

Dem Abend mit Ernst Wiechert folgten andere Lese- und Vortragsabende: mit 
Hans Carossa, Guido Kolbenheyer, Bruno Brehm, Rudolf G. Binding, Gertrud von 
le Fort, Ludwig Friedrich Barthel, Paul Alverdes, Gerhard Schumann, Ina Seidel, 
Ludwig Klages, Wilhelm Pinder und anderen…569 

569  Epting-Kullmann, Alice: Pariser Begegnungen. Hänner über Säckingen 1972, 
S. 15f. 



2456. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

6. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)
Verschleierte Schreibweise – letzter Versuch, das Wort 

öffentlich zu ergreifen570 

Die vom 2.-20. September 1937571 geschriebene legendenhafte Novelle Der 
weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, die erst 1946 im Druck erscheinen 
konnte, gilt Vielen als der sicherste Beweis für Wiecherts Widerstand gegen den 
Nationalsozialismus und seine Erscheinungsformen. 

Und wirklich erweist sich dieser Text, der scheinbar in einem legendären Indien 
spielt, in Wahrheit aber den Naziterror brandmarkt, als eines der kühnsten und cha-
rakteristischsten Zeugnisse dessen, was man zur äsopischen oder Sklavensprache 
der ‚inneren Emigration’ rechnet. Seine aktuellen Anspielungen sind oft von be-
klemmender Deutlichkeit.572

In Form einer Camouflage573, die für die Schreibweise vieler Autoren der Inneren 
Emigration typisch war, thematisiert Wiechert in dieser Novelle die Auseinan-
dersetzung zwischen Recht und Ohnmacht, Macht und Gewalt, Gerechtigkeit 
und Unterdrückung und bezieht sich auf die Situation im Dritten Reich, ohne 
jedoch die Umstände der nationalsozialistischen Diktatur explizit zu schildern. 
Die Doppel- oder Mehrdeutigkeit zahlreicher Stellen aus der Novelle wird in die-
sem Kapitel einer ausführlichen Analyse unterzogen.

Als Wiechert seinem Verleger Pezold die im September 1937 entstandene 
Erzählung Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit vorlegte, verweigerte 
der Verlag nach anfänglich begeisterter Zustimmung die Publizierung. Wiechert 
nennt in Jahre und Zeiten keine Gründe für die Verweigerung des Verlages,574 aber 
es liegt nahe, im Entschluss des Verlages eine Reaktion auf die verhüllte Anpran-
gerung der Machtpolitik des Dritten Reiches zu sehen. 

570  Dieses Kapitel stützt sich teilweise auf meinen früheren Artikel: Gołaszewski, 
Marcin: Die Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration im Ringen um humanistische 
Werte. Analyse der Novelle Ernst Wiecherts Der weiße Büffel oder Von der großen Gerech-
tigkeit. In: Baranowska-Szczepańska, Magdalena; Karwat, Jan (Hrsg.): Bezpieczeństwo 
współczesnego świata – Edukacja, Nauka, Kultura. Poznań 2011, S. 91-114. 

571  Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Biographie. Band 1, S. 35 u. Rotermund, Erwin; 
Heidrun Ehrke-Rotermund: Zwischenreiche und Gegenwelten, S. 131.

572  Grimm, Reinhold: Im Dickicht der inneren Emigration, S. 406-426.
573  Mit dem Phänomen der Camouflage, der sogenannten verdeckten Schreibweise 

im Nationalsozialismus setzen sich Heidrun Ehrke-Rotermund u. Erwin Rotermund in 
ihrem Buch: Zwischenreiche und Gegenwelten auseinander. Das Buch ist eine vorzügliche 
Studie zur Literatur der Inneren Emigration und eine der ersten Positionen, die sich so 
ausführlich mit der Thematik beschäftigt

574  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 677. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...246

Für Wiechert war die Weigerung des Verlages eine bis dahin nicht gekannte 
Erfahrung. Alle bisherigen Titel waren ohne Beanstandung erschienen. Damit 
wird klar, dass die legendenhafte Novelle als kritische Auseinandersetzung mit 
den aktuellen Verhältnissen im Dritten Reich angesehen wurde.

Eine repressive Maßnahme gegen Ernst Wiechert war die Verweigerung der 
Ausreisegenehmigung für einen literarischen Abend in Basel. Ernst Wiechert 
hatte diesen Vortrag für den 17. Februar 1938 eingeplant.575 Zwischen 1933 und 
1938 war Wiechert auf sehr vielen Vortragsreisen in ganz Europa unterwegs ge-
wesen. Neben seinen Vorträgen und Dichterlesungen in Deutschland, hatte er 
sich in Skandinavien, in der Schweiz und in Frankreich zu Vorträgen und Lesun-
gen aufgehalten. Ende der 1920er Jahre hatte er eine Rundreise durch Frankreich, 
die Schweiz, Norditalien, Österreich und die Tschechoslowakei unternommen.576 
Neben seiner engen Verbundenheit zu seiner ostpreußischen Heimat war für ihn 
eine große Aufgeschlossenheit zur übrigen Welt typisch. Das beweisen u.a. die 
zahlreichen Übersetzungen seiner Werke und sein hoher Bekanntheitsgrad auch 
im Ausland.

In den Jahren 1937 und 1938 sah das NS-Regime aber offensichtlich Hand-
lungsbedarf und verweigerte die Ausreisegenehmigung für die geplante Reise in 
die Schweiz. Ganz offensichtlich ein Gegenschlag der parteiamtlichen Behörden, 
weil Wiechert in vier deutschen Städten Lesungen gehalten hatte, die nicht von 
Nationalsozialisten organisiert waren. 

Am 13., 15., 17. und 19. November hatte Wiechert in Stuttgart, Bonn, Essen 
und Köln an Lesungen teilgenommen.577 Diese Lesungen waren offensichtlich 
auf Einladung einzelner ortsansässiger Buchhändler abgehalten worden, wobei 
die rasche Aufeinanderfolge der einzelnen Abende darauf schließen lässt, dass 
man einem Verbot durch parteiamtliche Stellen zuvorkommen wollte. Während 
dieser vier Lesungen, es sollten die letzten vor Wiecherts Verhaftung im Mai 
1938 werden, las der Dichter auch aus der bisher unveröffentlichten Novelle Der 
weiße Büffel. Ihre Herausgabe wurde daraufhin verboten und sie erschien erst 
nach 1945.

575  Darüber berichtete die Arbeiterzeitung aus Basel in ihrem Artikel Der 
Maulkorb: „Die Basler Studentenschaft hatte den bekannten Münchner Professor 
Wiechert eingeladen, vor der Studentenschaft eine Gastvorlesung zu halten. Wie in 
der gestrigen Generalversammlung der Basler Studentenschaft der Präsident mitteilte, 
hat Prof. Wiechert auf Ersuchen der Reichsschrifttumskammer seinen Vortrag absagen 
müssen, da dieser ‚unerwünscht‘ sei. Die Versammlung nahm mit Mißbilligung von 
dieser Ankündigung Kenntnis.“ In: Arbeiterzeitung, Basel (18), den 10.2.1938, Nr. 34. 

576  Darüber ausführlich in: Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Biographie. Band 2, S. 78-88. 
577  Vgl. Brandenburg, Hans-Christian: Das Stille bewahren, das Müde erneuern. Der 

Dichter Ernst Wiechert starb vor 25 Jahren. In: Bayern Kurier, Nr. 36 v. 30. August 1975, 
S. 12. 



2476. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

Alle Lesungen waren außergewöhnlich stark besucht, was die ungebro-
chene Popularität Wiecherts in dieser Zeit beweist.578 Die Zeitungen der ein-
zelnen Städte berichteten von den Dichterabenden und verschwiegen auch 
nicht, dass Wiechert aus seiner neuen Novelle gelesen hatte. Doch hielten 
sich die meisten Zeitungen mit einer Beurteilung der Erzählung zurück, und 
nur der Berichterstatter der Essener Volkszeitung machte die Leser darauf auf-
merksam, indem er die Erzählung mit den Verhältnissen in Deutschland in 
Beziehung setzte:

Es sind deutsche Charaktere und Gleichnisse, die Wiechert auch da entwirft und 
einsetzt, wo er sich, wie in dem zuletzt vorgetragenen Ausschnitt aus der altindi-
schen Legende Der weiße Büffel oder von der großen Gerechtigkeit, fremdländischen 
Stoffen zuwendet ... [Er lässt] in dieser noch unveröffentlichten legendären Erzäh-
lung die Gerechtigkeit über königliche Herrschsucht triumphieren.579

Für viele war demnach schon 1937 diese Erzählung, wenn sie auch unveröffent-
licht blieb, eine unmissverständliche Anspielung und Kritik an den Zuständen 
des Dritten Reiches.

Inhalt

Die legendenhafte Erzählung, die auch als Parabel auf das Dritte Reich zu 
verstehen ist, teilt sich in zwei parallel gestaltete Kapitel. Die Handlung ist in ei-
nem weder näher lokalisierten noch definierten indischen Dorf im vorzivilisato-
rischen Indien angesiedelt. 

Lange vor der Zeit, in der zum erstenmal über dem niedrigen Strand der ostindi-
schen Küsten die Flagge des christlichen Abendlandes erschien, wurde in einem 
kleinen Dorf an den Ufern des Ganges ein Knabe geboren, den die Eltern Vasudeva 
nannten.580

578  Das beweist u.a. der Artikel: „So war natürlich, daß der Kasinosaal die Hörer 
nicht zu fassen vermochte, als der Dichter als Gast der Literarischen Gesellschaft 
erschienen war. An seiner Erscheinung bemerkt man vor allem die hohe und mächtige 
Stirn, die sich in Querfalten leise furcht. Seine Stimme, die ruhig und gleichmäßig ist, hat 
noch etwas von der Breite der Sprache ostpreußischer Menschen und kaum eine Geste 
der Hände will das gesprochene Wort noch unterstreichen… Das Ahnen von seiner 
tiefen und wertvollen Kunst lag in dem verhaltenen Beifall.“ In: Kölnische Volkszeitung, 
Sonntag, den 21.11.1937, Nr. 321, S. 4. 

579  Schomaker, Hans: Essener Volkszeitung (70) vom 19.11.1937. Zit. nach: Reiner, 
Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 89. 

580  Wiechert, Ernst: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, B. 6, S. 555.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...248

Im ersten Kapitel wird von der Geburt und Entwicklungsgeschichte des Knaben 
und späteren Mannes Vasudeva erzählt. Der Vater prophezeit das Schicksal Vasu-
devas am Tag seiner Geburt: 

,Er wird andere tragen‘, sagte der Vater, als man ihm alles berichtet hatte, ‚aber Blut 
wird an seinen Händen sein.‘581

Zunächst scheint die Prophezeiung nicht in Erfüllung zu gehen. Vasudeva wächst 
auf wie alle anderen Kinder des Dorfes, bis zu dem Tag, an dem die Steuerein-
treiber des despotischen Landesherrn im Dorf auftauchen. Als sie den Dorfälte-
sten demütigen und auf ihn einschlagen, erhebt Vasudeva in blinder Wut seinen 
Bogen, um einen der Soldaten zu töten. Seine Mutter verhindert den Schuss und 
erinnert ihn an das Gebot der Götter, nicht das Blut eines anderen zu vergießen. 
Dadurch verhindert sie, zumindest in dem Moment, dass die  Prophezeiung er-
füllt wird.

,Vasudeva, mein Sohn‘, sagte sie leise, ,die Götter, denen du dienst, haben nicht er-
laubt, dass wir Blut vergießen – und nicht immer ist der Pfeil der beste Weg zur 
Gerechtigkeit. ‘582

Empört über die Demütigung beschließt Vasudeva, sein Dorf und den Glauben 
an seine Götter aufzugeben. Er gründet zusammen mit anderen jungen Män-
nern eine Räuberbande, die andere Dörfer ausraubt. Auf dem Höhepunkt seiner 
Macht kommt es zu einem erbitterten Kampf gegen mehrere verbündete Dörfer. 
Zwar gelingt es Vasudeva, in einem grausamen Kampf alle Feinde niederzuschla-
gen, aber am Ende der Schlacht plagen ihn schwere Zweifel an seiner Lebenswei-
se. Durch die Selbstlosigkeit seiner Mutter, die unerwartet auf dem Schlachtfeld 
erscheint, besinnt sich Vasudeva wieder auf sein früheres Leben und beschließt, 
das Blut wieder abzuwaschen, das er vergossen hat. 

Im zweiten Kapitel geht es um die Läuterung Vasudevas, der nun jeder Ge-
walt abgeschworen hat. Drei Jahre lang lebte er bei einem Heiligen, der ihm die 
Lehren der Religion wieder nahebrachte. Dann kehrt er als Einsiedler zurück in 
sein Dorf und führt dort ein Leben der Entsagung.

Zuerst kehrte er heim und wurde ein Trost seines Dorfes. In Armut, in Dürre und 
Krankheit brauchte er nur da zu sein, eine unerschütterte Seele, ein Brunnen, der 
nie versiegte, und alles war leichter als jemals in undenklichen Zeiten. Er legte die 
Hand auf, und alles schien sich zu verwandeln, weil hinter dem Vergänglichen das 
Bleibende erschien. Es war, als wohnten die Götter nun näher an den niedrigen 

581  Ebd., S. 556.
582  Ebd., S. 563.



2496. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

Hütten. Sie brachten weder Reichtum noch ewiges Leben, aber ihr ruhiger Atem 
stand über den Palmen, der Atem eines Großen und unerschütterlichen Mächtigen, 
unter denen die Kinder ungefährdet spielen konnten.583

Doch einmal wird Vasudeva mit der Gewalt konfrontiert. Wieder sind es Solda-
ten des Landesherren, die den einzigen Büffel eines alten Mannes töten, weil er 
ihnen den Weg versperrte und nicht weichen wollte. Vasudeva beschließt, diese 
Tat nicht ungesühnt zu lassen, und so macht er sich auf den Weg zu dem despo-
tischen Landesherrn, um vor dessen Thron Gerechtigkeit für den alten Mann zu 
fordern.

Am nächsten Morgen nahm Vasudeva Abschied von seiner Mutter und machte sich 
zur Königsstadt auf, um an den Stufen des Thrones um Recht zu bitten. Einen wei-
ßen Büffel mit vergoldeten Hörnern werde er wiederbringen, sagte er lächelnd zu 
dem Geschädigten, und zwischen den Hörnern werde eine goldene Tafel hängen, 
auf der geschrieben sein werde, dass das Recht ein Geschenk der Götter und Könige 
an die Armen sei.584

Weil er sich auf der Reise weigert, vor einem Standbild des Herrschers Mur-
duk zu knien, wird er gefangen genommen und vor den Landesherrn gebracht. 
Auch im Palast des Herrschers weigert sich Vasudeva, vor dem König in die 
Knie zu gehen. Er begründet seine Haltung damit, dass man in seiner Heimat 
nur vor den Göttern kniet. Murduk ist erstaunt über so viel Mut. Er lässt Vasu-
deva nicht sofort töten, sondern es entwickelt sich eine geistig-philosophische 
Auseinandersetzung zwischen den Beiden über die Bedeutung von Gewalt, 
Macht, Recht, Gerechtigkeit und Unterdrückung. Murduk bietet Vasudeva die 
Freiheit an, wenn dieser sich seiner Macht beugt und ihm die nötige Ehrer-
bietung zollt. Vasudeva weigert sich aber standhaft und weicht auch nicht von 
seiner Überzeugung ab, als man seine Mutter als Geisel holt. Er muss mitanse-
hen, wie seine Mutter auf dem Scheiterhaufen stirbt. Er selbst wird kurz darauf 
geköpft. Beide, Vasudeva und seine Mutter, aber beugten sich bis zuletzt nicht 
der Macht Murduks. 

Murduk lässt ein Grabmal für die Beiden errichten, aber er findet nach dieser 
Gewalttat keine Ruhe mehr. Er muss erkennen, dass seine Macht durch den mo-
ralischen Widerstand Vasudevas gebrochen wurde. Murduk verzichtet auf sein 
Amt und überträgt seinem Sohn die Herrschaft, der das Unrecht seines Vaters 
sühnt, indem er der Dorfgemeinschaft Vasudevas hundert weiße Büffel mit ver-
goldeten Hörnern senden lässt. 

583  Ebd., S. 590.
584  Ebd., S. 593.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...250

„Schreiben zwischen den Zeilen“ – Camouflage im Dritten Reich

Wiechert bedient sich in dieser Novelle der Form der Camouflage, in der er 
verhüllt die Wirklichkeit des Dritten Reiches beschreibt. Welche Bedeutung und 
Funktion aber hatte die Camouflage generell im Dritten Reich? Auf diese Frage 
soll in dem Kapitel näher eingegangen werden und in diesem Zusammenhang 
ist Wiecherts Erzählung näher zu analysieren. Bestand die Möglichkeit einer Ca-
mouflage, war diese bedingt durch die Realität des totalitären Staates nur in ei-
nem (sehr) begrenzten Rahmen möglich.	  

Das Tarnen politischer Aussagen – die Camouflage – war eines der wichtig-
sten literarischen Hilfsmittel während der Zeit der NS-Herrschaft. Der national-
sozialistische Staat versuchte im Verlauf seiner Machtfestigung durch ein unnach-
giebiges Lenkungssystem, in alle Bereiche des politischen und gesellschaftlichen, 
aber auch kulturellen und literarischen Lebens einzugreifen. 

Autoren, die sich nicht gleichschalten lassen wollten, vielmehr ihre oppositionel-
len Überzeugungen offenkundig machten, mussten sich auf repressive Maßnahmen 
des Regimes einstellen. Ansonsten waren die Autoren gezwungen, so zu schreiben, 
dass die Werke von der NS-Zensur zwar nicht beanstandet werden konnten, der kriti-
sche Leser aber in ihnen die wahren Intentionen des Autors erkennen konnte. 

Bertolt Brecht schrieb in seinem 1939 veröffentlichten Werk Fünf Schwierig-
keiten beim Schreiben der Wahrheit, das wie eine Anweisung für den literarischen 
Widerstand klang:

Wer heute die Lüge und Unwissenheit bekämpfen und die Wahrheit schreiben will, 
hat zumindest fünf Schwierigkeiten zu überwinden. Er muss den Mut haben, die 
Wahrheit zu schreiben, obwohl sie allenthalben unterdrückt wird; die Klugheit, sie 
zu erkennen, obwohl sie allenthalben verhüllt wird; die Kunst, sie handhabbar zu 
machen, als eine Waffe; das Urteil, jene auszuwählen, in deren Händen sie wirksam 
wird; die List, sie unter diesen zu verbreiten.585

Und trotz der Tatsache, dass sich Bertolt Brecht in erster Linie auf die Situation 
der Schriftsteller und Dichter unter der nationalsozialisischen Diktatur konzen-
trieren wollte und obwohl seine Worte vor allem in Bezug darauf zu deuten sind, 
meinte er, dass ihr Gültigkeitsbereich weit größer sei:

Diese Schwierigkeiten sind groß für die unter dem Faschismus Schreibenden, sie 
bestehen aber auch für die, welche verjagt wurden oder geflohen sind, ja sogar für 
solche, die in den Ländern der bürgerlichen Freiheit schreiben.586 

585  Brecht, Bertolt: Fünf Schwierigkeiten Beim Schreiben der Wahrheit. In: Brecht, 
Bertolt: Gesammelte Werke, Bd. 18. Frankfurt/M. 1967, S. 222.

586  Ebd., S. 222. Der gesamte Text des Aufsatzes ist auch zu finden: http://www.
gedankenfrei.wordpress.com, Stand vom 17.2.2015.



2516. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

In seinen autobiographischen Aufzeichnungen aus dem Jahre 1947 weist auch 
Werner Bergengruen auf die Schwierigkeiten hin, in einem totalitären Staat die 
Wahrheit zu schreiben, und diese noch auf die Art und Weise zu explizieren, dass 
sie nicht sofort erkannt wird. Eine unter solchen Umständen entstandene Litera-
tur birgt die Gefahr, dass spätere Generationen diese Art der Sprache und ihren 
gesellschaftlichen, politischen und kulturellen Zusammenhang nicht mehr ver-
stehen und daraufhin nicht mehr würdigen können, sondern gelegentlich abwer-
tend als Trostliteratur sehen.

Wer nicht selbst ein Terror- und Zensursystem von der Art des nationalsozialisti-
schen kennen gelernt hat, wer aufgewachsen ist im selbstverständlichen Genuss 
der Rede- und Schreibefreiheit, der kann sich unmöglich auf die Technik der stich-
worthaften Anspielung, die Technik der indirekten und doch unmissverständlichen 
Aussagen verstehen, unmöglich auf die immer mehr sich verfeinernde Kunst des 
Schreibens – aber auch des Lesens – zwischen den Zeilen.587

Eine der wichtigsten literarischen Gattungen für die Innere Emigration war die 
Camouflage in Form des historischen Romans. Im 19. Jahrhundert war der histo-
rische Roman die erfolgreichste Neuerung innerhalb der literarischen Gattungen 
gewesen. Immer wieder wurde er als Mittel gesehen, auf die Gegenwart aufmerk-
sam zu machen, ohne dass man aber einen direkten Bezug zu aktuellen Gescheh-
nissen hergestellt und dementsprechend zumindest indirekt Stellung genommen 
hat. Andererseits entwickelte sich aber der historische Roman im Dritten Reich 
zur wichtigsten Gattung der NS-Literatur. Gleichzeitig wurde diese Literaturgat-
tung aber auch von den Exilschriftstellern und deren Autoren der Inneren Emi-
gration genutzt. 

Es war beliebt, daher unverdächtig; mit ihm konnte man durch verdeckte Anspie-
lungen auf die Gegenwart zielen, durch die Darstellung humanen Verhaltens konn-
te man Trost und Kraft geben. Freilich war diese camouflierende Verwendung hei-
kel, die Form konnte die Botschaft dementieren.588

Ein weiteres Mittel des „Schreibens zwischen den Zeilen“ ist die nur scheinbar im 
Widerspruch zur historischen Camouflage stehende Form des Mythos, die gera-
de in der Novelle Ernst Wiecherts ihren Einsatz gefunden hat. In Erzählungen in 
Form eines Mythos hat man es nicht mit einem bekannten historischen Gesche-
hen zu tun, sondern die Handlung vollzieht sich in einem übergeschichtlichen 

587  Bergengruen, Werner: Dichtergehäuse. Aus den autobiographischen Aufzeichnun-
gen. In: Bergengruen, Christianne (Hrsg.). Zitiert nach: Schoeps, Karl-Heinz: Deutsche 
Literatur zwischen den Weltkriegen. Literatur im Dritten Reich, Bern 1992, S. 158.

588  Kurz, Gerhard: Träume vom abendländischen Reich, S. 220.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...252

und überzeitlichen Rahmen. Die Orte und Personen sind nicht auf geschichtli-
che Vorbilder zurückzuführen, sie sind rein fiktive Gebilde des jeweiligen Autors. 
Unabhängig von räumlichen und zeitlichen Grenzen soll mit dem Mythos auch 
auf gegenwärtige Zustände hingewiesen werden. Die Wirkungsmöglichkeiten 
einer solchen Erzählung sind allerdings doppel- oder sogar mehrwertig und des-
halb oft in sich widersprüchlich. Zum Einen hat der Mythos bessere Möglichkei-
ten als der historische Roman, ohne das belastende und ablenkende historische 
Beiwerk direkt auf die Gegenwart zu verweisen. Durch die Überzeitlichkeit um-
fasst er ohnehin alle Epochen und somit auch die gegenwärtige. Zum Anderen 
bewirkt die mythische Erzählung durch ihre Realitätsferne und Ungeschichtlich-
keit aber auch eine Distanz zur Gegenwart. Das Erzählte kann als allgemeines, 
ahistorisches Geschehen verstanden und interpretiert werden und wird dann 
nicht mehr auf die aktuelle Lebenssituation übertragen.589

Die Erzählung Wiecherts Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit lässt 
sich am ehesten als Camouflage in Form eines Mythos verstehen, weniger als histo-
rischer Roman, da er keine konkreten historischen Geschehnisse zur Grundlage 
hat. Eine Tatsache ist aber, dass der Autor den Namen Vasudeva offensichtlich dem 
indischen Märchen- und Abenteuerroman Vasudevahindi des Sanghadasa entnom-
men hat. Die Hauptfigur des Werkes ist der Prinz Vasudeva.590

Die Autoren der Camouflage haben auf unterschiedliche Methoden der 
Tarnung zurückgegriffen. Um den Leser die wirklichen Absichten des Autors 
–  nämlich den Gegenwartsbezug – erkennen zu lassen, ist eine Distanzierung 
vom eigentlichen Erzählgegenstand, z.B. dem konkreten historischen Ereignis 
oder dem konkret bestimmten Zeitraum, notwendig. Dafür gab es unterschiedli-
che literarische Mittel. 

Reinhold Schneider z.B. stellte seiner historischen Erzählung Las Casas vor 
Karl V. (erschienen 1938) ein Motto von Calderon voraus, das dem Leser den 
Bezug zur eigenen Gegenwart vor Augen führen sollte:

Christen, dieser ist Zeuge,
der vor künftigen Geschlechtern
meine Rechtlichkeit bezeugt.591

Durch dieses Motto lenkte Schneider den Blick auf die Hauptgestalt des Romans 
und machte dessen Position zu seiner eigenen. Das Motto sollte dem Leser 
Orientierungs- und Identifikationsmöglichkeiten bieten.

589  Vgl. Schnell, Ralf: Literarische Innere Emigration, S. 101.
590  Rotermund, Erwin; Ehrke-Rotermund, Heidrun: Zwischenreiche und Gegenwel-

ten, S. 136.
591  Schneider, Reinhold: Las Casus vor Karl V. Leipzig 1939, S. 3.



2536. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

Ähnlich beschreibt die Situation Werner Bergengruen in seinem Roman Der 
Großtyrann und das Gericht (1935), der in Form eines überzeitlichen Mythos 
verfasst ist. Bergengruen stellt seinem Roman eine Präambel voran, in der er die 
allgemeine, aber auch die aktuelle Verbindlichkeit des Werkes betont: 

Es ist in diesem Buche zu berichten von den Versuchungen der Mächtigen und 
von der Leichtverführbarkeit der Unmächtigen und Bedrohten. Es ist zu berich-
ten von  unterschiedlichen Geschehnissen in der Stadt Cassano, nämlich von der 
Tötung eines und von der Schuld aller Menschen. Und es soll davon auf eine sol-
che Art berichtet werden, dass unser Glaube an die menschliche Vollkommenheit 
eine Einbuße erfahre. Vielleicht, dass an seine Stelle ein Glaube an des Menschen 
Unvollkommenheit tritt; denn in nichts anderem kann ja unsere Vollkommenheit 
bestehen als in eben diesem Glauben.592

Andere Autoren versuchten dagegen durch eine bestimmte Erzählhaltung ihre 
wahren Intentionen deutlich werden zu lassen. Zum Beispiel durch eine in dem 
Werk auftauchende Begründung für die Wahl des Stoffes593 oder durch eine dop-
pelte Erzählebene, indem der Autor auf der Handlungsebene das historische 
Geschehen schildert und auf einer zweiten Ebene, einer Reflexionsebene, das 
Erzählte kommentiert.594 Solch eine Reflexionsebene ermöglicht es dem Autor, 
historische Ereignisse durch eine Kommentierung direkt auf die Gegenwart zu 
beziehen. Allerdings lässt diese Art des Erzählens dem Leser kaum einen Frei-
raum zum eigenen Analysieren. Vielmehr besteht die Gefahr, dass der Leser von 
den suggestiven Einschaltungen des jeweiligen Autors unkritisch in den Bann der 
Überzeugungen des Schriftstellers gezogen wird. 

Die Camouflage bleibt trotz aller gutgemeinten Versuche der Autoren proble-
matisch. Zumeist von Autoren des bürgerlich konservativen Umfeldes gebraucht, 
wurde die Kritik an den Verhältnissen während des Dritten Reiches durch irratio-
nale oder ahistorische Erklärungsversuche sehr oft relativiert, ganz zu schweigen 
davon, dass diese Interpretationsversuche häufig misslungen und unangemessen 
waren. Auch muss die Frage offen bleiben, ob der Leser die verhüllte Kritik in den 
einzelnen Werken tatsächlich als solche erkannt hat. Denn trotz gutgemeinter In-
tentionen vieler Autoren bleibt es ungewiss, ob und wenn, dann in welchem Grade 
ihre Werke das Denken einfacher Menschen, ihrer Leser, beeinflusst haben. Und 
wohl kaum ist die nationalsozialistische Zensur so naiv gewesen, diese Versuche, 

592  Bergengruen, Werner: Der Großtyrann und das Gericht. Hamburg 1941, S. 7.
593  So z.B. in dem historiographischen Werk Friedrich Reck-Malleczewens Bockel-

son. Geschichte eines Massenwahns (1937). Schnell, Ralf: Literarische Innere Emigration, 
S. 105f.

594  Zu finden in Friedrich Sieburgs historischer Biographie Robespierre (1936) und 
in Ernst Jüngers Auf den Marmorklippen (1939). Ebd., S. 107-109. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...254

Kritik am Regime zu verschleiern, nicht zu bemerken. Vielmehr ist davon auszuge-
hen, dass die verhüllte Kritik die Nähe der Autoren zu nationalsozialistischen Ideo-
logemen nicht aufgewogen hat. Die Werke waren zwar nicht gern gesehen, wurden 
aber nicht als eine direkte Gefahr für das Regime eingestuft. Man ließ die Schrift-
steller gewähren, solange ihre Kritik in einem bestimmten Rahmen blieb. Das Bild 
einer Kulturnation sollte ja, besonders im Blick auf das Ausland, aufrechterhalten 
werden. Denn während die Exilanten bereits das Bild des Dritten Reichs als eines 
totalitären Staates, der alle Freiheiten verachtet, und der Deutschen unter der natio-
nalsozialistischen Herrschaft als einer mit Ketten gefangen genommenen Nation 
dargestellt haben, lag es den neuen Machthabern sehr daran, sich nach außen als 
eine hochkultivierte Nation präsentieren zu lassen. 

Dass die Zensur auch auf andere Weise reagieren konnte, zeigt das Beispiel 
Ernst Wiecherts, der seine Erzählung Der weiße Büffel oder Von der großen Gerech-
tigkeit erst nach 1945 publizieren konnte. 

Kritik am Nationalsozialismus und versteckte Anspielungen auf das 
Dritte Reich

Mag Ernst Wichert seine Erzählung Der weiße Büffel oder Von der großen Ge-
rechtigkeit auch im fernen Indien und in einer nicht näher definierten Zeit spielen 
lassen, so sind jedoch einige Indizien vorhanden, die eindeutig dafür sprechen, 
dass der Autor die Novelle als Parabel auf die gegenwärtige Situation im Dritten 
Reich verstanden haben wollte. 

Das Grundthema der Novelle, der Konflikt zwischen Gerechtigkeit, Recht 
und einer totalitären Macht, symbolisiert in der Person Murduks, zeigt die große 
Nähe zum nationalsozialistischen Alltag. 

Mit dem Kult, der um den Gott-König Murduk getrieben wird, spielt Wie-
chert auf den Führerkult der Nationalsozialisten an. Murduk verlangt von sei-
nen Untertanen, sich vor seinem Abbild niederzuwerfen. Als Parallele dazu kann 
man den Zwang zum ‚Hitler-Gruß’ während des Dritten Reiches sehen. Jeder 
Deutsche war verpflichtet, statt eines alltäglichen Grußes den Gruß ‚Heil Hitler’ 
zu gebrauchen. Kam er dieser Verpflichtung nicht nach, drohten ihm repressive 
Maßnahmen. Diese Wirklichkeit seiner Zeit spiegelt Wiechert in dem Kult um 
die Person Murduks. 

Aber Ernst Wiechert thematisiert diesen Zwang zur Huldigung nicht nur in 
der Novelle Der weiße Büffel, sondern es kommt auch in dem späteren Roman Die 
Jeromin-Kinder ein weiteres Mal vor. Der Junge Johannes wird, weil er den Gruß 
aus Unkenntnis verweigert und anschließend in eine Schlägerei mit SA-Leuten 
verwickelt wurde, zu einem halben Jahr KZ-Haft verurteilt.595

595  Wiechert, Ernst: Die Jeromin-Kinder, S.  888-895.



2556. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

In der Beschreibung der Herkunft Murduks könnte man eine weitere An-
spielung auf Hitler und die Nationalsozialisten sehen. Er und seine Vorfahren 
stammen „aus einem Land hinter den Schneebergen.“596 Man könnte die Stelle 
auf Hitler selbst beziehen, der aus Österreicht stammt. Diese Stelle erlaubt aber 
auch eine zweite Interpretation. Die immer wieder als „Fremde“ bezeichneten 
Eroberer kamen aus einem Land der Steppen und Wüsten in ihr jetziges Herr-
schaftsgebiet:

(...) Steppen waren dort, auf denen das Gras im Winde sang. Pferde, Rinder und 
Kamele weideten dort. Die Sonne warf keine Schatten, weil kein Baum auf der Erde 
stand, und in der Nacht schienen die Sterne, tausendmal mehr Sterne als hier. So 
erzählen die alten Leute.597

Hinter diesen Beschreibungen könnte sich eine Andeutung auf die Verherrli-
chung des Ariertums im nationalsozialistischen Deutschland verbergen. Arische 
Stämme waren ungefähr im 12. Jahrhundert v. Chr. von Nordiran und Armenien 
kommend nach Nordwestindien eingedrungen. Möglicherweise wollte Wiechert 
auf die Rassenideologie der Nationalsozialisten hinweisen, die – wie auch Mur-
duk und seine Truppen – alle nichtarischen Bürger ausgrenzten, unterdrückten 
oder sogar töteten.598

Vasudeva wurde von Murduk nach seiner Gefangennahme nicht in eine 
dunkle Zelle gesperrt, sondern auf eine offene Galerie mit Blick auf den Fluss 
und die Wälder gebracht –  in die Freiheit. Als Vasudeva über seine neue Lage 
nachdenkt, wird ihm klar:

Nun erkannte er ohne Täuschung, weshalb man ihn hier oben gefangen hielt und 
nicht in der finsteren Mauer, und das Lächeln des Königs erschien ihm nicht mehr 
sanft. Ein Feind war er, der stärkste, den er jemals getroffen hatte. Nicht weil er ihm 
das Leben nehmen wollte, sondern das reine Herz, und als ein Geschändeter sollte 
er einmal eingehen zu den Toten.599

Wiechert entwirft hier eine Parallele zur Wirklichkeit Deutschlands unter der 
Herrschaft der Nationalsozialisten, das für ihn einem Gefängnis mit Blick auf 
die Freiheit gleicht. Wie König Murduk, so wollten auch die Nationalsozialisten 
die  totale Kontrolle über alle Menschen und Bereiche des Lebens erreichen. 
Überall sollten an erster Stelle die Belange der Partei und des neuen deutschen 

596  Wiechert, Ernst: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, B. 6, S. 607.
597  Ebd., S. 607.
598  Mehr dazu: Parsek-Perret, F.B.: Ernst Wiechert’s Dissident Novella, Der weiße 

Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit. In: Neophilologicus 73 (1989), S. 562.
599  Wiechert, Ernst: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, B. 6, S. 602-603.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...256

Staates stehen. Somit lebt man aus dieser Sicht Wiecherts im Dritten Reich wie 
in einem Gefängnis, in dem man sich zwar von Außen gesehen nach Belieben be-
wegen kann, das aber in Wirklichkeit ein Gefängnis für Geist und Gesinnung ist. 
Der Nationalsozialismus trachtet nach dem ganzen Menschen. Wiechert drückt 
dies im Symbol des reinen Herzens aus, das Murduk von Vasudeva erlangen will.

In der Verhaftung von Vasudevas Mutter erkennt Parkes-Perret eine weitere 
Parallele zu der nationalsozialistischen Gegenwart, in diesem Falle zur Praxis der 
Sippenhaft, einer Form der Kollektivhaftung, die aus dem altdeutschen Recht 
kommt. Sie bedeutete in der Regel das Einstehenmüssen aller Familienmitglie-
der für Taten ihrer Angehörigen und wurde im Nationalsozialismus als Terror-
maßnahme gegen politische Gegner und deren Familien angewandt: 

Finally, Wiechert alludes to the Nazis’ barbaric resurrection of ‚Sippenhaft’, the an-
cient Germanic custom of joint liability of the entire clan for the political actions 
or crimes of one of its members. This is exemplified by Vasudeva’s mother being 
arrested and put to death for the actions of her son.600

Eine weitere Parallele zu den Vorgängen während des Dritten Reiches findet sich 
in dem Satz Vasudevas, den er während eines Gesprächs mit Murduk über die 
Aufgaben des Königs äußert:

Denn Könige sind dazu da, dass die Erde keine Schande leide. Die Füße der Men-
schen sollen zu den Königen laufen, nicht aber von ihnen fort.601

Die Realität eines totalitären Staates, des Dritten Reichs, sah aber genauso aus, 
dass viele Menschen von den neuen Machthabern flüchteten. Schon unmittelbar 
nach der Machtergreifung setzte die erste Welle der Emigration ins Ausland ein. 
Diese Entwicklung dauerte bis der Krieg ausbrach. Tausende Deutsche suchten 
ihr Heil im Exil oder waren zur Flucht gezwungen. Der Diktator Hitler wider-
spricht damit offensichtlich den Vorstellungen des Dichters von einem wahren 
und wirklichen Herrscher, dem das Volk freiwillig huldigt. 

Auch wenn sich nicht exakt nachweisen lässt, dass Wiechert in den erwähn-
ten Passagen seiner Erzählung immer die Wirklichkeit des Dritten Reichs vor Au-
gen hatte, so steht doch fest, dass der Text selbst die Ziehung solcher Parallelen 
impliziert. Wiechert hat sich in seinen autobiographischen Schriften nicht dazu 
geäußert. 

Der eindeutigste Hinweis darauf, dass Wiechert mit dieser Parabel seine ei-
gene Gegenwart darstellt, ist die verbale Auseinandersetzung zwischen Vasudeva 
und dem Gott-König Murduk. 

600  Parsek-Perret, F.B.: Ernst Wiechert’s Dissident Novella, S. 562
601  Wiechert, Ernst: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, B. 6, S. 610.



2576. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

Totalitätsanspruch und Innerlichkeit – Kritik am Nationalsozialismus

Der Konflikt der beiden Protagonisten, Vasudeva und Murduk, ist nicht 
der Konflikt zwischen Untergebenem und Herrscher. Vielmehr erscheinen die 
Beiden als gleichwertige Partner, die auf derselben Ebene kommunizieren, dann 
aber von anderen Ausgangspunkten dieselbe Sache betrachten und deshalb nicht 
zum Konsens kommen können. Der eine im Vollbesitz seiner Macht, der andere 
im Verzicht auf die Macht, die er einmal innehatte und die ihn nur zum Bösen 
gebracht hat. Dass beide Personen parallel gestaltet sind, wird an einer Textstelle 
besonders deutlich. Beide haben als Symbol ihrer Macht das blanke Schwert auf 
den Knien liegen. Vasudeva am Ende seiner letzten Schlacht, als er ermüdet an 
einem Baum niedersinkt: 

Er saß dort, den Rücken an den riesigen Stamm gelehnt, das Schwert ohne Gedan-
ken über seinen Knien, und blickte hinaus.602

Ähnlich wird auch Murduk beschrieben, und Vasudeva erkennt sich selbst in der 
Gestalt Murduks: 

Die Gestalt hatte ein nacktes Schwert über den Knien, und Vasudeva erinnerte sich 
flüchtig, dass er selbst auch einmal so gesessen hatte.603

Vasudevas Kritik am Missbrauch der Macht durch Murduk und von seinen Ge-
folgsleuten ist also nicht die Kritik eines Unwissenden, sondern die eines Men-
schen, der selbst einmal Macht und Herrschaft besaß und nun den Glauben an 
diese Macht verloren hat. Die Machterfahrung Vasudevas soll dem Leser vor Au-
gen führen, dass die Gewaltanwendung immer eine Eigendynamik besitzt. War 
das erklärte Ziel Vasudevas und seiner Gefolgsleute das Abwaschen der Schande 
gewesen, so entwickelte sich daraus sehr schnell eine unkontrollierte Machtaus-
übung:

Zuerst raubten sie nur Vieh und Waffen, aber der Rausch der Macht verwirrte ihre 
Hände. Seide und Edelstein funkelten vor ihren Augen, und bald erkannten sie, 
dass die Mädchen sich nicht nur fürchteten, sondern mitunter innehielten auf ihrer 
Flucht, als wären sie lieber geblieben. Das Gesetz hörte auf, über ihnen zu sein als 
etwas in sich Ruhendes. Sie selbst waren das Gesetz, und von nun ab war das Blut 
nichts mehr, was zu scheuen war. Sie schonten es, aber sie fürchteten es nicht, und 
nur Vasudeva erkannte früh, dass, wer in der Macht sei, auch neben der Sünde sei.604

602  Ebd., S. 582.
603  Ebd., S. 599. 
604  Ebd., S. 572.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...258

Vor diesem Hintergrund wird die Alternative, die Vasudeva nach seiner Sinnes-
änderung Murduk anzubieten hat, noch plastischer. Er setzt jetzt der Gewalt, 
die immer in Gefahr steht, bloßer Selbstzweck zu werden, Gewaltlosigkeit und 
Selbstaufgabe entgegen. Murduk hingegen erscheint in den Gesprächen als der 
Repräsentant einer Macht, die ihre eigentliche Besinnung verfehlt hat und das 
Recht der Untertanen beugt. Murduk erklärt sich selbst zur letzten Instanz, 
die darüber entscheidet, was Recht und Unrecht ist. Er akzeptiert keine ande-
re Macht über sich, auch nicht das Gesetz der Götter. Vielmehr beansprucht er 
weltliche und religiöse Macht, was er in dem Satz: „Ich bin dein Gott!“605 Vasude-
va unmissverständlich illustriert.

Damit richtet sich Wiechert ausdrücklich gegen die Machtpolitik der natio-
nalsozialistischen Regierung. Hatte er vielleicht zu Beginn der Machtergreifung 
noch die Hoffnung gehegt, dass mit den Nationalsozialisten eine neue Zeit, eine 
neue Blüte des Deutschen Reiches entstehen könnte, so klagt er nun den Miss-
brauch der Macht durch die Nationalsozialisten an. Denn die Macht ist nicht 
mehr auf das Wohl des Volkes, auf Wiedergutmachung und Neuanfang ausge-
richtet, sondern zum Selbstzweck geworden. Nur noch Machterhaltung und ei-
gener Vorteil sind die Ziele der neuen Machthaber. Wiechert lehnt diese Art von 
Politik ab, die mit Hilfe von Gewalt, Einschüchterung, Folter und Hinrichtung 
ihre Macht demonstriert, und entwickelt in der Gestalt Vasudevas ein Gegenmo-
dell. Er fordert eine Politik, die sich an einem näher definierten göttlichen Gesetz 
und Recht orientiert, so wie Vasudeva von Murduk eine Rückbesinnung auf die 
Gesetze der Götter fordert. Vasudeva erscheint als der Bote, der Murduk auf die-
sen Weg wieder zurückführen soll: 

Denn Könige sind dazu, dass die Erde keine Schande leide. Die Füße der Menschen 
sollen zu den Königen laufen, nicht aber von ihnen fort. Auch die Füße der Armen, 
gerade sie. Niemand läuft zum König der Wälder, weil er kein König, sondern ein 
Mörder ist. Dünn ist die Grenze, und auf der dünnen Schneide steht die Macht. 
Sie heilt: und Recht ist da. Die Götter haben mich geschickt, dass ich dich auf die 
Schneide führe. Niemand hat dich geführt bisher, niemand hat zu dir gesprochen, 
ohne nach deinem Lächeln zu schielen, ob das Gesprochene gefalle.606

Wie Vasudeva den König Murduk anklagt, er habe Recht gegen Gewalt einge-
tauscht, so hält Wiechert den Nationalsozialisten vor, sich nicht mehr auf der 
dünnen Schneide zu befinden, welche die Grenze zwischen Gewalt und Recht 
symbolisiert. Die neuen Machthaber, die mit dem Gott-König Murduk gleichge-
setzt werden, haben sich von ihrer eigentlichen Bestimmung gelöst. Diese fordert 
von den Repräsentanten der Macht, dass sie vor allem auf das Wohl der Unter-

605  Ebd., S. 599. 
606  Ebd., S. 610. 



2596. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

tanen ausgerichtet ist. Sie sollen für die Armen sorgen, sollen heilen und dem 
Recht Geltung verschaffen. Dabei sind sie Vertreter eines göttlichen Rechtes, was 
sie als Regierende in eine besondere Verantwortung stellt. Doch genau diese Auf-
gaben haben die Nationalsozialisten nach den Überzeugungen Wiecherts nicht 
wahrgenommen und verfehlt.

Ihre Herrschaft versuchen sie – wie Murduk und seine Soldaten – mit Ge-
waltanwendung zu legitimieren, sie „wollten reiten und Blut in der Rinne der 
Schwerter sehen.“607 Sie verleugnen die Existenz einer höheren Gesetzlichkeit 
und schaffen sich stattdessen eigene Sondergesetze und Regeln, die allein zur Er-
haltung ihrer Macht dienen. Sie unterdrücken ihre Untertanen und vertreten ei-
nen Totalitätsanspruch, der alle Bereiche des Lebens umfassen sollte. Mit diesen 
Aussagen wendet sich Wiechert ganz eindeutig gegen die Praxis der nationalso-
zialistischen Politik. War er in seiner zweiten Rede zum Teil noch sehr allgemein 
geblieben und hatte vom „Gladiatorenruhm“ und „Boxerethos“ gesprochen, so 
prangert er in dieser Erzählung die Zustände im Dritten Reich sehr konkret an. 

Auf den Totalitätsanspruch der Nationalsozialisten wird an einer Stelle zu 
Beginn des ersten Gespräches zwischen Murduk und Vasudeva deutlich ver-
wiesen. Für Murduk und das neue Regime gibt es keine Alternative zu ihrer 
Machtausübung. Aus ihrer Sicht gibt es nur zwei Möglichkeiten der Existenz: 
Entweder man steht auf der Seite der Macht oder man ist gegen sie und muss 
vernichtet werden, denn jeder Widerstand bedeutet eine Schwächung der Macht. 

Und hast du nicht erfahren, dass Macht nur ist, wo das Schwert über alles Wider-
strebende geht wie die Sichel über das Gras? Dass Macht verwelkt und verfault, 
wenn das Schwert stumpf wird oder das Recht aufstehen will gegen die Macht? 
Dass es nur zweierlei Dasein gibt: mit dem Schwert oder unter dem Schwert? Hast 
du dies nicht erfahren?608

In diesem Denksystem gibt es nur eine logische Konsequenz. Die Macht kann 
nur dadurch erhalten bleiben, wenn jeder Widerstand im Keim erstickt und je-
der Widerständler ums Leben gebracht wird. Dabei muss der Staat das gesamte 
gesellschaftliche Leben unter vollständiger Kontrolle haben. Diese Fixierung auf 
eine solche Macht, die sogar das Recht als eine Gefahr ansieht und unterdrückt, 
hält Wiechert dem NS-Regime vor, wie es in den Gesprächen zwischen Murduk 
und Vasudeva offensichtlich wird. 

Die Alternative Vasudevas ist die Rückbesinnung darauf, was seiner Mei-
nung nach die Macht in Wirklichkeit legitimiert, nämlich ein religiös definiertes 
transzendentes Normensystem: 

607  Ebd., S. 607.
608  Ebd., S. 602-603.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...260

,Ich habe es geglaubt, Herr, aber nun glaube ich es nicht mehr. Es gibt etwas, das 
die Sichel mit dem Grase zusammenknüpft. Wir beten nicht zum Tiger oder zum 
Mörder der Ströme und nicht zum Wurm, der auf dem Grashalm lebt. Sondern wir 
beten zu den Göttern, die über diesen sind und in deren Brust beides leben mag, der 
Atem des Tigers und der Atem des Wurmes.‘
,Und dieser Atem, was hat er uns geschenkt?‘
,Die Liebe, Herr, und das Recht!‘609

Diese Rückbesinnung der Herrschenden auf eine transzendente Instanz, die ih-
nen nach Wiecherts Überzeugung die Macht überhaupt erst verliehen hat, wird 
auch für die Gegenwart gefordert. Nicht der Glaube an die Macht, sondern der 
Glaube an diese transzendente Größe, die Wiechert hier mit „Göttern“ um-
schreibt, garantiert eine Machtausübung, die das Wohl des Einzelnen will und 
nicht zum bloßen Selbstzweck verkommt. Durch eine asketische Innerlichkeit, 
die von Hingabe und Selbstlosigkeit bestimmt ist, kann der Herrschende dem 
„Rausch der Macht“ entkommen und seiner eigentlichen Bestimmung, dem Trö-
sten, Helfen und Heilen, nachkommen. 

Diese Wandlung von der Gewaltherrschaft hin zu freiwilligem Gewaltver-
zicht illustriert Wiechert an der Umkehr Vasudevas im ersten Teil seiner Erzäh-
lung. Vasudeva wandelt sich vom Gewaltherrscher zum asketischen Einsiedler, 
der nun ausschließlich zum Wohle der Dorfbewohner wirkt. Vasudevas Lebens-
weg demonstriert damit, dass eine Umkehr vom falschen Wege möglich ist. Wie-
chert beweist mit der Wandlung Vasudevas, dass es eine Alternative zur Gewalt-
herrschaft Murduks und damit auch zu der Herrschaft der Nationalsozialisten 
gibt. So wie Vasudeva seinen Irrweg erkannte und sich ändern ließ, so scheint 
auch eine Wandlung Murduks möglich zu sein. Wiechert äußert hier seine Über-
zeugung und Hoffnung, dass die negativen Entwicklungen des Nationalsozialis-
mus doch noch gestoppt werden können und eine Wandlung und Veränderung 
des Dritten Reiches noch möglich ist. Aber ob diese Einschätzung und Hoffnung 
realistisch sein konnten, ist eine Frage, die Wiechert damals nicht objektiv hat be-
antworten können. Aus unserer heutigen Perspektive scheint eine solche Denk-
weise naiv und realitätsfern zu sein. Doch wenn man bedenkt, wie schwierig es 
für konservative Schriftsteller und Dichter sein musste, einzusehen, dass all das, 
woran sie glaubten, sich als verbrecherisch erwiesen hat, dann wird die Sichtwei-
se Wiecherts verständlicher und nachvollziehbarer. 

Ein Umdenken Murduks im Sinne der Bekehrung Vasudevas scheint nur 
durch Gewaltlosigkeit und Selbstaufgabe möglich. Dabei kann diese Selbstauf-
gabe bis zum Martyrium führen, wie es Vasudeva und seine Mutter auch erleiden 
müssen. Aber gerade dieser letzte Schritt – eine Verweigerung, sich der Macht 

609  Ebd., S. 601. 



2616. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

auszuliefern, bis zur Konsequenz des Martyriums – ist der ausschlaggebende 
Faktor, der am Ende selbst Murduk bezwingt und ihn zum Umdenken veranlasst. 

Vasudeva erscheint in der Auseinandersetzung mit dem Gott-König Murduk 
als der eigentliche Führer, der den Führer des Volkes auf den rechten Weg brin-
gen will. Er erscheint als Vermittler zwischen den Göttern, die Macht und Recht 
verleihen, und dem Menschen, der glaubt, sich selbst Macht durch Anwendung 
von Gewalt aneignen zu können. Selbst die Hinrichtung wird dann zum Zeichen 
für das Volk, dass die Macht des Menschen begrenzt ist. Die Gewalt kann schla-
gen, foltern und töten, aber sie kann den Menschen nicht wirklich zerstören, 
selbst dem Armen bleibt noch der Tod als Möglichkeit der Flucht, der Rettung 
und daraufhin der Befreiung. Hinrichtung, Marter und Folter machen damit für 
Wiechert nur die Ohnmacht der Macht erkennbar.

Auch das habe ich gewusst, Herr. Die Marter ist immer da, wenn die Macht ohn-
mächtig wird. Sie ist das Lächeln des Lügners über seiner Angst. Aber alle Marter 
mündet in den Tod. Er ist der große Barmherzige für den, der die Lüge durchschaut. 
Du kannst das Leben auslöschen, Herr, aber nicht den Tod. Immer bleibt den Ar-
men noch etwas, was du ihnen nicht nehmen kannst.610

Wiecherts Vorwurf gegenüber dem NS-Regime ist unüberhörbar. Terror und 
Gewalt zeigen nur die Ohnmacht der Herrschenden. Macht ist zum Selbstzweck 
verkommen, und aus Angst davor, diese Macht wieder zu verlieren, wird sie mit 
Gewalt durchgesetzt und jedes Aufbegehren im Keim erstickt. Wiechert geht so-
gar noch weiter. Nicht nur als Lügner, die ihre Angst hinter der Maske des Terrors 
verstecken, werden die Nationalsozialisten bezeichnet, sondern für Wiechert 
sind Murduk und damit das NS-Regime die eigentlichen Knechte und Gefange-
nen. Er bezeichnet sie als Kinder, die glauben, durch ihre Kinderspiele wirkliche 
Krieger zu werden. 

,Du siehst es, wie die Kinder es sehen Herr“, erwiderte Vasudeva. ,Sie legen einen 
Kinderpfeil auf einen Kinderbogen und dünken sich Krieger. Sie tragen eine Ei-
dechse heim und denken, es sei der Mörder der Ströme. Du trägst das Schwert des 
Landes und kannst es fallen lassen, und so meinst du, du seist ein Herr des Lebens. 
Aber du bist nur, was ich damals war: ein Knecht des Lebens. Denn deine Begier-
den treiben dich, deine Ängste, deine Verzweiflungen.‘611

Doch stärker als dieser Selbstbetrug und der Terror des Herrschers ist derjenige, 
der freiwillig der Macht entsagt, sich durch Hingabe und Selbstlosigkeit verän-
dern lässt. Das versucht Wiechert immer wieder dem Leser klar zu machen. Er 

610  Ebd., S. 607. 
611  Ebd., S. 605-606. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...262

glaubt, dass seine Ideologie der asketischen Innerlichkeit der Machtausübung 
und dem Terror des NS-Regimes überlegen ist. Der Mensch kann in seinem In-
neren nicht zerstört werden, und auch ein totalitärer Staat, der durch Gleichschal-
tung alle Bereiche des gesellschaftlichen Lebens zu durchdringen sucht, kann auf 
die Seele des Einzelnen keinen Einfluss nehmen. Die wahren Verlierer sind nicht 
die Unterdrückten und Gefolterten, sondern die Machthaber selbst, die an dem 
Widerstand der Innerlichkeit die Ohnmacht ihres Tuns erkennen müssen. 

Hier ist einer, der dich nicht anbetet. Alle, die du kennst, beten dich an, mit der 
Stirn wenigstens, die im Staube liegt, und mit den Lippen, die jede Lüge sprechen 
können. Aber ich bete dich nicht an, nicht einmal mit der Stirn und den Lippen. 
Und daran erkennst du, wie ohnmächtig du bist. Du kannst mich nicht zwingen, du 
kannst mich nur töten. Aber … jeden Herzschlag lang wirst du wissen, dass einst-
mals einer lebte, vor dem du ein Bettler warst.612

Dem Terror und der Gewalt des Nationalsozialismus setzt Wiechert eine Inner-
lichkeit entgegen, die sich im Rückzug auf religiös definierte Werte dem Zugriff 
des Staates entzieht und für Recht und Gerechtigkeit auch öffentlich eintritt. Ei-
nen Kampf gegen die Diktatur mit deren Mitteln, also mit Gewalt, lehnt Wie-
chert konsequent ab. Seine Botschaft ist die der Gewaltlosigkeit und der Selbst-
aufgabe. Eine Selbstaufgabe, die auch bereit ist, für die Gerechtigkeit das eigene 
Leben einzusetzen. 

Mit der Erzählung Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit liegt dem 
Leser ein Werk Ernst Wiecherts vor, in dem er mit einer bislang unbekannten 
Eindeutigkeit die Missstände im Dritten Reich anprangert. In dieser Kompro-
misslosigkeit ist das in keinem anderen seiner Werke zu finden. Fast prophetisch 
klingt der Satz Murduks: „Wenn die Könige morden, nennt man es Pflicht!“. Die-
ser wird besonders deutlich, wenn man bedenkt, wie viele der ehemaligen NS-
Anhänger nach dem Zweiten Weltkrieg vor den Gerichten ihre Verantwortung 
für das Geschehene mit dem Rückzug auf bloße Pflichterfüllung zu leugnen ver-
suchten. 

In einer Zeit des zunehmenden Druckes auf seine Person ist diese Erzählung 
Wiecherts als ein mutiger Schritt zu sehen. Mutig vor allem, weil er sich mit sei-
nen Vorwürfen an die Öffentlichkeit wendet. Die Lesungen im November 1937, 
in denen er Teile aus dem Weißen Büffel vorlas, zeigen, wie wichtig es ihm war, 
mit seinen Überzeugungen an die Öffentlichkeit zu gehen und nicht in der In-
nerlichkeit seines dichterischen Daseins zu bleiben. Das Verbot der Publikation 
schreckte ihn nicht davor zurück, sich in den Lesungen zu seinen Vorbehalten 
dem Dritten Reich gegenüber zu bekennen. 

612  Ebd., S. 606. 



2636. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

Damit ist die Erzählung nicht nur ein wichtiges Dokument der literarischen 
Inneren Emigration, das einzigartig und in der Aussagekraft ohnegleichen bleibt, 
sondern auch ein Beleg für den Widerstand Ernst Wiecherts. Bei aller Kritik, die 
man auch dieser Erzählung gegenüber, wie den beiden Reden aus dem Jahre 1933 
und 1935, nicht verschweigen darf, muss eindeutig festgehalten werden, dass 
Ernst Wiechert gerade nach diesen beiden Reden nicht ins Schweigen zurückfiel, 
sondern weiter zu seinen Überzeugungen stand und sich mutig, ungeachtet der 
Gefahren, denen er sich damit aussetzte, in aller Öffentlichkeit dazu bekannte. 

Voraussetzungen und Grenzen der Kritik 

Wird in vielen Aufsätzen und wissenschaftlichen Abhandlungen der persön-
liche Mut Ernst Wiecherts hervorgehoben, in einer Zeit, in der auch er Repressa-
lien ausgesetzt war, so sollen die Probleme und Grenzen der Kritik Wiecherts am 
Dritten Reich nicht verschwiegen werden. Denn auch in dieser kurzen Parabel 
über die nationalsozialistische Machtpolitik ist an vielen Stellen Wiecherts ge-
schichtsphilosophischer Ansatz erkennbar. 

So steht am Anfang der Novelle die Weissagung des Vaters, der dem Kind 
Vasudeva prophezeit, dass er andere tragen wird, während Blut an seinen Händen 
klebt. Vasudevas Leben scheint nach der Überzeugung des Vaters von Beginn an 
vorausbestimmt zu sein. Den Weg, den die Götter ihm bestimmt haben, wird Va-
sudeva gehen müssen. Diese überindividuelle Prädestination spiegelt sich auch 
in der Wandlung Vasudevas vom Gewaltherrscher zum Gewaltlosen wider. Es 
sind nicht rationale Erkenntnis und analytisches Vermögen, die Vasudeva zur 
Umkehr von seinem todbringenden Weg veranlassen, sondern sein Gefühl, sein 
Unbewusstes drängen ihn auf den neuen Weg.

Als einziger unter allen Furchtlosen erkannte er, dass er geirrt hatte. Er erkannte es 
nicht durch seinen Gedanken, sondern an dem schweren Schlag seines Herzens. Er 
trug ihn nicht, weder in den hellen Morgen noch in die blühende Nacht hinein, son-
dern er musste es tragen, so wie ein Träger seine Last schleppt. Und von Tag zu Tag 
wurde die Last ihm schwerer in seinem Blut. Er fühlte, dass die Götter ihn zu An-
derem bestimmt hatten als zu diesem, aber er vermochte nicht zu erkennen,  
zu welchem Weg seine Füße geboren waren.613

In dieser Situation der Ungewissheit erscheint Vasudeva hilflos. Er ist sich seines 
falschen Handelns bewusst, und dennoch nimmt er den blutigen Kampf mit den 
angreifenden Dorfbewohnern auf. Auch nach diesem Kampf findet der Protago-
nist nicht die Mittel, sich rational mit seinen Handlungen auseinander zu setzen 
und eine Lösung für seine Fragen zu finden. Stattdessen heißt es von ihm: „Er 

613  Ebd., S. 574.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...264

dachte nichts. Er litt nur. An einem dumpfen, unbenennbaren Schmerz, der ihn 
erfüllte und begrub.“614

Vasudeva scheint nicht in der Lage, sein Leben selbst zu bestimmen und ver-
antwortlich zu planen. Diese Lethargie zu durchbrechen gelingt erst der Mutter 
Vasudevas, die unerwartet auf dem Schlachtfeld erscheint. In dieser Textpassage 
baut Wiechert einen Muttermythos auf, der dem Kult um die Figur der Mutter als 
Erzeugerin und Bewahrerin des menschlichen Lebens, wie ihn auch die Natio-
nalsozialisten feierten, sehr nahe kommt. Der Mutter gelingt es schließlich durch 
ihre Demut und Selbsthingabe, Vasudeva zur Umkehr und zum Neubeginn zu 
bewegen. Symbolhaft entfällt seinen Händen die Klinge, das Signum der Macht, 
und ergriffen kniet er vor seiner Mutter nieder. Vasudeva erlebt eine Läuterung 
und Neugeburt, die jenseits aller rationalen Begründung liegt, die vielmehr von 
Anbeginn durch den Willen der Götter vorgegeben war. 

Die schicksalhafte Prädestination des Menschen durch nicht näher definier-
te transzendente Kräfte begegnet dem Leser immer wieder im Werk Ernst Wie-
cherts. Auch in seinen beiden Reden lässt sich diese irrationale Vorstellung von 
menschlichen und historischen Prozessen feststellen. Problematisch wird dieses 
geschichtsphilosophische Denken Wiecherts allerdings in dem Moment, wo er 
es auf die Gegenwart des Dritten Reiches überträgt. Mit der Konversion Vasude-
vas und seiner Abkehr von Macht und Gewalt, legt Wiechert den Schluss nahe, 
dass auch Murduk in ähnlicher Weise eine Wandlung erfahren könnte. Dies tritt 
am Ende der Erzählung, nach dem Märtyrertod Vasudevas und dessen Mutter, 
auch tatsächlich ein. 

Wird diese Überzeugung Wiecherts auf die politische Realität des National-
sozialismus übertragen, so ist danach zu fragen, ob der Glaube an eine positive 
Konversion, eine Abkehr der neuen Machthaber von ihrer Gewaltpolitik, nicht 
eine sehr naive Vorstellung Wiecherts war. Hinzu kommt, dass diese Umkehr bei 
Vasudeva und Murduk nicht auf Grund einer rationalen Erkenntnis ihres Un-
rechts geschieht, sondern durch ein unbestimmtes Gefühl, das sie dazu treibt, 
ihr bisheriges Leben aufzugeben. Auch bei Murduk ist dies der Fall, der den Tod 
Vasudevas nicht verarbeiten kann und von dem Gefühl besessen ist, die Steine 
des Grabmals würden beben. 

Wiecherts Alternative, sein Gegenbild zur Gewaltherrschaft der National-
sozialisten, ist demnach die irreale Vorstellung einer Bekehrung der Verantwort-
lichen des NS-Regimes. Diese Bekehrung sollte sich nicht auf Grund rationa-
ler Erkenntnisse vollziehen, sondern durch die Erkenntnis der schicksalhaften 
Bestimmtheit des Menschen. Darauf deutet auch die immer wieder im Verlauf 
der Erzählung geforderte Rückbesinnung auf die eigentliche Bestimmung der 
Macht. Wahre und gerechte Macht kann es nur in Übereinstimmung mit dem 

614  Ebd., S. 582. 



2656. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

göttlichen Gesetz geben. Die Machthaber sind nur Vertreter dieses göttlichen 
Normen- und Wertesystems. 

An keiner Stelle der Erzählung konkretisiert Wiechert jedoch dieses göttli-
che Normensystem. Das göttliche Gesetz erscheint immer als numinose, über-
menschliche Größe, die dem Menschen weitgehend verborgen bleibt, ihn aber 
unweigerlich bestimmt. Da bei Wiechert diese göttliche Ordnung, die er an an-
deren Stellen seines Werkes als „große Ordnung“ oder „die ewigen Dinge“ be-
schreibt, unklar und verschwommen bleibt, überlässt er es dem Leser, eine eigene 
Definition zu finden. Das birgt die Gefahr in sich, dass – je nach Hintergrund des 
Rezipienten – das Vakuum auf unterschiedlichste Weise gefüllt wird. Jede Ideo-
logie könnte diesen Platz der göttlichen Ordnung einnehmen. Zwar beschreibt 
Wiechert einige Äußerungen dieser göttlichen Ordnung, nämlich Liebe, Recht, 
Demut und Selbstaufgabe. Die Motivation aber, die diesen Idealen zu Grunde 
liegt, bleibt seltsamerweise im Dunkeln. 

Damit erweist sich Wiecherts Hoffnung auf eine Wandlung des nationalso-
zialistischen Staates, auf eine freiwillige Absage an Gewalt und Terror, als irrealer 
Wunschtraum, der der Wirklichkeit nationalsozialistischer Politik nicht gerecht 
wird. Wiechert unterschätzt bzw. negiert die wirklichen politischen, sozialen und 
geistigen Bedingungen, die den Nationalsozialismus an die Macht gebracht haben. 
Ob der Autor dies bewusst oder unbewusst tut, bleibt dem heutigen Leser leider ein 
Rätsel. Der Nationalsozialismus legitimierte sich ja nicht allein, wie Wiechert dem 
Leser glaubhaft machen will, durch bloße Gewaltanwendung. Vielmehr wurde die 
Machtergreifung Hitlers besonders in den Anfangsjahren von einer Mehrheit des 
deutschen Volkes getragen und begrüßt. Und nicht zuletzt lieferten die konserva-
tiv-bürgerlichen Autoren durch ihre ideologischen Konstrukte den Nährboden für 
die nationalsozialistische Bewegung und deren Ideologien.

Die Ziele und Politik der Nationalsozialisten sind wesentlich differenzierter 
und vielschichtiger, als sie Wiechert hier verkürzt in der Person Murduks und 
seiner Gefolgsleute darstellt. Es kommt bei Wiechert immer wieder zu einer un-
reflektierten Vermischung von politischen und moralischen Kategorien, die zu 
einer Fehleinschätzung der Realität des Dritten Reiches führt.

Sehr deutlich wird die Unterschätzung des Nationalsozialismus durch Ernst 
Wiechert, als er Vasudeva behaupten lässt, dass sich Murduk und seine Mitläufer 
wie Kinder verhielten, die sich als erwachsene Krieger denken würden. Und nicht 
er, Vasudeva, sei der eigentliche Gefangene, sondern Murduk selbst sei ein Knecht 
des Lebens und seiner Machtgelüste. Zwar mag Wiechert mit dieser Ansicht im 
Sinne eines ethischen Urteils durchaus richtig liegen, wenn er den Nationalsozia-
listen vorhält, dass sie nur vermeintlich die Herren des Lebens seien. Doch den 
hochorganisierten Machtapparat des Dritten Reiches als ein Spiel von Kindern zu 
beschreiben, ist nicht nur eine Verkennung des politischen Geschehens, sondern 
spricht den Realitäten hohn. Dass diese „Kinderspiele“ bittere Realität waren, mus-
ste Wiechert ein halbes Jahr später schmerzhaft am eigenen Leibe erfahren. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...266

Die Beschränkung der Erzählung auf nur zwei Personen legt den Schluss 
nahe, dass für Wiechert nur Vasudeva in der Lage ist, sich dem Diktator gegen-
über zu behaupten. Er wird von Wiechert als der eigentliche Führer stilisiert, 
der den verirrten König wieder auf den rechten Weg bringen will. Ein Sieg über 
das „Böse“ ist demnach nur einem moralisch reinen Einzelkämpfer möglich, der 
durch sein beispielhaftes Handeln den Herrscher zur Umkehr bewegt. Die legen-
denhafte Ausschmückung der Erzählung und die Beschränkung auf den Lebens-
lauf Vasudevas verstärken die Glorifizierung des Helden. Wiechert schreibt seine 
Werte und Weltanschauungen Vasudeva zu und lässt damit den Rückschluss zu, 
dass sich Wiechert selbst in der Rolle des „Erlösers“ und Führers des Volkes und 
der Regierung sieht. Ob er damit sich selbst meint oder den Dichter als Auser-
wählten, der die Massen bewegt, ist unklar. Bereits in den beiden Reden, in der 
vom 6. Juli 1933 Der Dichter und die Jugend und in der vom 16. April 1935 Der 
Dichter und seine Zeit hatte sich Wiechert als „Gewissen der Nation“ charakteri-
siert und einen Führungsanspruch für die Dichtung und die Person des Dichters 
reklamiert. Damit kommt man zu einer der grundsätzlichen Schwierigkeiten der 
Kritik Wiecherts am Nationalsozialismus.

Wiechert ist von seiner Herkunft und Entwicklung her zutiefst geprägt von 
einer antidemokratischen Grundposition. Messing beschreibt Wiecherts Ein-
stellung folgendermaßen: 

Ernst Wiechert, der Dichter aus den ostpreußischen Wäldern, war geprägt von ei-
nem ständischen Gesellschaftsideal, nach welchem der Adel als Grundbesitzer zu-
gleich eine Führungs- und Schutzfunktion inne hatte, und jedem Einzelnen ein ge-
nau definierter Platz im sozialen Gefüge zugedacht war. So konnte die Demokratie 
für ihn nicht viel mehr als Gleichmacherei und ‚plebejischen‘ Aufruhr mit daraus 
folgendem Orientierungs- und Werteverlust bedeuten, weshalb er – ohne den Na-
tionalsozialisten im Mindesten nahe zu stehen – keinen Anlass hatte, das Ende der 
Republik zu bedauern.615

Diese Antipathie demokratischen Bewegungen gegenüber findet sich vor allem 
in seinen frühen Werken, aber auch durch seine späteren Werke zieht sich eine 
grundsätzliche Distanz zur Demokratie. Das zeigt sich auch darin, dass Wiechert 
in seinen Romanen und Erzählungen immer wieder autoritäre, adelige Personen 
in positiver Weise darstellt. Sie symbolisieren für ihn das Zwischenglied zwischen 
der göttlichen und weltlichen Ordnung. Zu solch einem Zwischenglied soll sich 
auch Murduk entwickeln. 

So ist in Wiecherts Gegenbild zum Dritten Reich erwartungsgemäß kein 
Entwurf einer sich demokratisch selbstverwaltenden Gesellschaft enthalten. 
Vielmehr bejaht Wiechert auch in dieser Erzählung die autoritäre Herrschafts-

615  Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 150. 



2676. Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit (1937/1946)... 

form, in der sich die göttliche Herrschaft auf weltlicher Ebene spiegelt. Seine Kri-
tik am Nationalsozialismus ist also keine Kritik an der Herrschaftsform an sich, 
sondern nur an der seiner Meinung nach missbräuchlich ausgeübten Herrschaft. 
Die Legitimation zur Machtausübung wurde von den Führern nicht zum Wohl 
des Volkes eingesetzt, sondern diente allein den Eigeninteressen der Machthaber. 
Die ihnen übertragene Macht wurde durch Terror und Gewalt kompromittiert. 
Die Machthaber haben sich von dem sie legitimierenden Normensystem gelöst 
und werden deswegen vom Dichter angegriffen. Wiechert will mit seinen Vor-
würfen nicht den Führerkult stürzen, er will den Führer auf seine eigentliche Be-
stimmung – das Recht zu wahren – zurückführen. Dass seiner Meinung nach das 
Volk noch einen Führer braucht und auch geführt werden will, hat er bereits in 
seinen beiden Reden von 1933 und 1935 explizit und unmissverständlich erklärt. 

Somit ist Wiecherts Kritik – auch in der Novelle Der weiße Büffel oder Von der 
großen Gerechtigkeit – keine grundsätzliche Ablehnung des Nationalsozialismus, 
sondern eine Anklage gegen die gewaltsamen Auswirkungen der nationalsoziali-
stischen Politik. Der Dichter scheint noch immer darauf zu hoffen, dass sich die 
Verantwortlichen des NS-Regimes von seinen Ermahnungen beeindrucken las-
sen und ihre Politik ändern. Dass diese Hoffnung auf die Kraft des Dichterwortes 
völlig illusionär war, ist Wiechert erst später bewusst geworden. 

Bei allen Vorbehalten gegenüber den weltanschaulichen Prämissen Wie-
cherts darf sein persönlicher Einsatz und sein Engagement gegen die gewaltsa-
men Entwicklungen im Dritten Reich nicht gering geschätzt werden. Vielmehr 
ist zu fragen, ob seine Form des Widerstandes nicht schon mehr ist, als von ei-
nem Schriftsteller des bildungsbürgerlichen Lagers überhaupt erwartet werden 
konnte. Dass seine Kritik nicht eine totale Ablehnung des Nationalsozialismus 
bedeuten kann, erschließt sich schon aus der Tatsache, dass er Deutschland nicht 
verlassen hat, obwohl er auf seinen vielen Auslandsreisen die Möglichkeit dazu 
gehabt hätte. 

Nicht umsonst hatte auch Ernst Wiechert, wie so viele andere bürgerlich 
konservative Autoren, große Hoffnungen an den Beginn der nationalsozialisti-
schen Herrschaft geknüpft. Diese Hoffnung ist bei Wiechert besonders in seiner 
ersten Rede vor den Münchner Studenten evident. Schriftsteller und andere Op-
positionelle, die aus weltanschaulichen und politischen Gründen von Anfang an 
den Nationalsozialismus ablehnten, hatten das Land längst verlassen oder waren 
von den Machthabern mundtot gemacht worden. Deshalb würde die Erwartung, 
eine eindeutige politische Meinungsäußerung zu Gunsten einer demokratischen 
Verfassung von Ernst Wiechert oder anderen Autoren616 des geistigen Widerstan-
des zu erhalten, eine Überforderung dieser Autoren bedeuten. Ihr Beharren auf 

616  Jochen Klepper, Hans Carossa, Ricarda Huch, Werner Bergengruen, Reinhold 
Schneider, Albrecht Goes, Manfred Hausmann, Edzard Schaper oder Ruth Schaumann. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...268

den Normen und Idealen eines bildungsbürgerlichen Ständesystems ist ebenso 
wie ihre ablehnende Haltung gegenüber der Demokratie oder irgendeiner Form 
der Herrschaft des Volkes, vielfach in den Werken dieser Autoren nachweisbar. 
Aber nicht nur bei den Schriftstellern und Dichtern der bürgerlichen Inneren 
Emigration lässt sich ein solcher Gedankengang bemerken, sondern sogar ausge-
prägter ist er unter den Vertretern der Katholischen Kirche in der Zeit des Natio-
nalsozialismus zu sehen.617

Vor diesem Hintergrund erscheint das Aufbegehren Wiecherts als ein be-
merkenswerter Schritt heraus aus dem sicheren Hort einer bürgerlichen Inner-
lichkeit in das unsichere Terrain der politischen Auseinandersetzung.618

Demnach verfolgte Wiechert mit seinen kritischen Äußerungen keine kon-
kreten politischen Ziele, seine Aussagen sind meist unpräzise, oft mehrdeutig. 
Seine Äußerungen wurden von den zuständigen nationalsozialistischen Stellen 
zwar registriert, aber sie blieben geduldet, solange sie eine bestimmte Grenze 
nicht überschritten. Reiner fasst Wiecherts Stellung und Überzeugungen in die-
ser Frage zusammen: 

Dabei ist nicht zu verkennen, dass seine Gegnerschaft eher moralisch und psycho-
logisch als politisch begründet war. Sie wurzelte in einer elitären Auffassung von 
Dichtung und Dichtertum. Die Welt der Bibel und die geistige Tradition, in der 
Ernst Wiechert beheimatet war, seine Sehnsucht nach Zurückgezogenheit, Stille 
und Geborgenheit ließen sich auf die Länge der Zeit nicht mit den Zielvorstellun-
gen des Regimes vereinbaren. Massenkundgebungen und Lautsprecherpropagan-
da, Aufmärsche und Uniformgepränge, Gleichschaltung und Reglementierung 
waren ihm wesensfremd, man kann wohl hinzufügen, zuwider. Es gibt aber, nicht 
einmal in seiner unveröffentlichten Korrespondenz, irgendwelche Anhaltspunkte, 
die auf eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit der nationalsozialistischen 
Ideologie hindeuten. Ernst Wiecherts politische Einstellung war nicht rational fun-
diert; sie beruhte vielmehr auf intuitiven Einsichten.619

Aber Wiechert stand zu seinen einmal geäußerten Überzeugungen, die er auch 
Vasudeva in den Mund gelegt hatte. Die Geschehnisse des Frühjahres 1938, die 
Festnahme des Dichters und seine Verschleppung in das Konzentrationslager 
Buchenwald, erscheinen im Nachhinein wie eine Wiederholung dessen, was 
Wiechert im Weißen Büffel beschrieben hat.

617  Mehr dazu: Gołaszewski, Marcin: Clemens August Graf von Galen.
618  Mehr dazu: Brekle, Wolfgang: Die antifaschistische Literatur in Deutschland 

(1933-1945). In: Weimarer Beiträge 6 (1970), S. 112. 
619  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 97.



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 269

7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945)620

Am 6. Mai 1938, morgens um sechs Uhr, kamen Beamte der Geheimen 
Staatspolizei, um Wiecherts Wohnung zu durchsuchen und Wiechert anschlie-
ßend zu verhaften. Dabei wurden Tagebücher, Manuskripte, Notizen und Korre-
spondenz beschlagnahmt. 

An den Tag erinnerte die Abendzeitung in ihrer Ausgabe anlässlich der Er-
scheinung des autobiographischen Berichtes aus dem Konzentrationslager Bu-
chenwald Der Totenwald von Ernst Wiechert, indem sie einige Aussagen der Ehe-
frau des Dichters, Lilje Wiechert, zitierte: 

Im holzgetäfelten Bibliothekszimmer von Hof Gagert, unter dem Bild ihre (sic!) 
1950 verstorbenen Mannes, erinnert sich eine alte Dame. Sie erinnert sich, wie 
Ernst Wiechert, beaufsichtigt von den Gestapo-Männern, im Arbeitszimmer des 
ersten Stockes seine wenigen Gepäckstücke zusammenpackte. Einer seiner Be-
wacher stöberte inzwischen in der Korrespondenz und in den Manuskripten. ‚Als 
ich in das Zimmer kam, flüsterte mir mein Mann zu, das Tagebuch sei weggenom-
men worden. Dann nannte er mir die Namen all jener Freunde, die ich anrufen 
sollte.‘621

In einem anderen Artikel, der zum 10. Todestag des Dichters erschien, erinnerte 
sich seine Ehefrau an diese Zeit mit den Worten: „‚Das war wohl seine schwerste 
Zeit’“. Weiter beschreibt der Verfasser des Artikels, wie sich die Einsamkeit des 
Dichters immer mehr verstärkt hatte:

[...] Im Jahre 1936 ging er noch in die größere Einsamkeit des Gagerthofs bei 
Wolfrathshausen. Er ließ den ehemaligen Bauernhof ganz nach seinen Wünschen 
umbauen und einrichten. Überall begegnet man noch heute auf Schritt und Tritt 
dem Dichter. [...] So manche frohe Stunden verlebten sie [Ernst Wiechert mit sei-
ner Ehefrau] hier. Aber auch Tage der Bitterkeit und des Leides, Tage der Angst und 
der Sorge um Deutschland, dessen Untergang der Dichter kommen sah, den er aber 
nicht abwenden konnte. Hier nahm er Abschied von seiner Frau, als ihn im Som-
mer 1939 Häscher der Diktatur für mehrere Monate nach dem KZ Buchenwald 
abholten.“622 

620  Dieses Kapitel stützt sich teilweise auf meinen früheren Artikel: Gołaszewski, 
Marcin: Ernst Wiechert – Schriftsteller und Dichter der Inneren Emigration in politischer 
Schutzhaft im Dritten Reich. In: Kolago, Lech (Hrsg.): Studia Niemcoznawcze – Studien 
zur Deutschkunde. Bd. XLIX. Warszawa 2012, S. 459-473. 

621  Nöhbauer, H.F.: Schergen im Morgengrauen. Ernst Wiecherts Aufzeichnungen in 
der Gestapo-Haft jetzt erschienen. In: Abendzeitung vom 10.3.1966, S. 7. 

622  Brieskorn, Richard: Ein Gespräch mit Lilje Wiechert. Zum 10. Todestag Ernst 
Wiecherts am 24. August. In: Ludwigsburger Kreiszeitung vom 24.8.1960, S. 5. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...270

Die Verhaftung Ernst Wiecherts und seine spätere Einlieferung in das Konzentraons-
lager Buchenwald haben maßgeblich daran Anteil, dass nach 1945 das Bild des  
verfolgten und geschmähten Dichters vorherrschte. Eine gründliche Überprüfung 
der Haltung und der Äußerungen Wiecherts während des Dritten Reichs wurde da-
durch lange Zeit verhindert. Deshalb soll kurz auf die tatsächlichen Hintergründe 
für seine Verhaftung eingegangen werden, soweit sie rekonstruiert werden können. 

Vor allem ist es zu sagen, dass die Verhaftung Ernst Wiecherts, seine siebenwö-
chige Haft im Münchner Polizeigefängnis und sein knapp zweimonatiger Aufent-
halt im Konzentrationslager Buchenwald ein größeres Trauma ausgelöst hatten als 
die Erfahrungen des Ersten Weltkrieges. Er kehrte aus Buchenwald gesundheitlich 
und seelisch gebrochen zurück. Die Auswirkungen dieser dramatischen Erlebnisse 
spiegeln sich auch in seinen darauf folgenden Werken und in seinem weiteren Ver-
halten wider. Von diesem Zeitpunkt an begann sein siebenjähriger Rückzug in die 
Innerlichkeit. Erst 1945 trat er wieder öffentlich in Erscheinung. 

Als Quellen für die Gründe seiner Verhaftung und den Verlauf seiner Haft 
dienten bisher ausschließlich seine autobiographischen Aufzeichnungen im To-
tenwald sowie der von Gerhard Kamin 1966 veröffentlichte Band623 mit einer 
Auswahl von Briefen und Tagebuchaufzeichnungen aus Wiecherts Haftzeit. Erst 
Guido Reiner trug 1974 in seinem zweiten Band der Ernst-Wiechert-Bibliographie 
erstmals zahlreiche Dokumente zusammen, die ein differenziertes Bild der politi-
schen Hintergründe der behördlichen Maßnahmen entstehen lassen.624 

Verschiedenen Aussagen zufolge soll Ernst Wiechert im Dezember 1937 
einen Brief an den Reichspropagandaminister Joseph Goebbels geschrieben ha-
ben, der folgendes Bekenntnis enthielt: „Ich bin überzeugt, dass der einfachste 
Hütejunge aus meiner Heimat mehr Takt und Kultur gezeigt haben würde als die 
Beamten der höchsten Kulturbehörde des Dritten Reiches.“625

Diese Angaben konnten jedoch bis heute nicht nachgeprüft werden. In kei-
ner anderen Quelle – auch nicht von nationalsozialistischer Seite her – wird die-
ser Brief erwähnt. Doch sollte der Brief wahr sein, dann ist wahrscheinlich, dass 
gerade der Brief zu seiner Verhaftung geführt hat.626

623  Wiechert, Ernst: Häftling Nr. 7188. Tagebuchnotizen und Briefe, München 1966.
624  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 93-135. 
625  Zum ersten Mal erwähnt wurde dieser Brief von Dr. G. Andres Jaenecke in 

seinem Aufsatz: Ernst Wiechert – Leben, Werk, Wirkung. In: Bekenntnis zu Ernst Wiechert. 
Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag des Dichters, München 1947, S. 197. Guido Reiner 
erwähnt noch eine weitere, allerdings spätere Quelle: Dr. Schützinger: Sein Leben war 
Bekenntnis. Heute wäre der Dichter Ernst Wiechert 75 Jahre alt geworden. In: Hannoversche 
Rundschau, 18.5.1962. Wahrscheinlich stammt die Information Dr. Schützingers aus 
dem Buch Bekenntnis zu Ernst Wiechert.  

626  Böhme, Gernot: Es war ihm bestimmt, S. 36.



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 271

1940 erteilte Ministerialdirigent Haegert, Abteilungsleiter im Reichsministe-
rium für Volksaufklärung und Propaganda, dem Staatssekretär im Innenministe-
rium, Pfundter, Auskunft über Ernst Wiechert. Dieser ausführliche Bericht ist aus 
mehreren Gründen interessant. So beweist er, wie problematisch es sein kann, sich 
zur Beurteilung eines Dichters der Inneren Emigration ausschließlich auf die Aussa-
gen nationalsozialistischer Akten zu verlassen. Da heißt es z.B. an einer Stelle: 

Wiechert, der früher bündisch orientiert war, bekannte sich in den Nachkriegsjah-
ren zu den Zielen der sozialdemokratischen Partei, ohne selbst Mitglied der Partei 
zu werden. Das Aufwachsen in sozial-demokratischen und liberalen Gedankengän-
gen verführte Wiechert dazu, sich allen Maßnahmen des nationalsozialistischen 
Staates gegenüber ablehnend zu verhalten und brachte ihn zu einer ideellen Unter-
stützung gegnerischer Kreise.“627 

Die Einschätzung der Person Ernst Wiecherts, wie sie in diesem Bericht gege-
ben wird, ist einmalig. In seinem ganzen Werk oder in anderen veröffentlichten 
Dokumenten gibt es nicht einen einzigen Hinweis auf irgendwelche Verbindun-
gen Wiecherts mit sozialdemokratischen Kreisen. Vielmehr findet man in seinen 
früheren Schriften und Äußerungen eine heftige Aversion gegenüber jeder Form 
von Demokratie und Volksherrschaft.

Was den Ministerialdirigenten dazu brachte, eine solche Auskunft zu ertei-
len, kann wohl nicht mehr geklärt werden. Entweder steckt dahinter eine par-
tei- oder polizeiamtliche Taktik, oder man hatte dieses Bekenntnis von Ernst 
Wiechert während seiner Haftzeit erpresst, um ihn irgendeinem verfemten poli-
tischen Lager zuordnen zu können. 

Neben diesen fast kurios anmutenden Informationen gibt der Bericht aber 
auch Aufschluss über mögliche Hintergründe der Verhaftung des Dichters. So 
heißt es in dem Bericht: 

Das Verhalten Wiecherts gab den Grund zur Überwachung der Veranstaltungen 
[hingewiesen wird hier auf Dichterlesungen Wiecherts] durch die Geheime Staats-
polizei und hatte auch eine erste und ernsthafte Verwarnung des Reichspropa-
gandaministeriums und der Reichsschrifttumskammer als der berufsständischen 
Gliederung zur Folge. Besonders unangenehm fielen dabei 2 Vortragsabende vor 
der Studentenschaft in München und vor einem Kreis geladener Gäste im Harnack-
Haus in Berlin auf.628

627  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 45 u. Reiner, Guido: Ernst 
Wiechert im Wandel der Zeiten 1887–1950. In: Weigelt, Klaus (Hrsg.): Vorträge und 
Beiträge der Politischen Akademie der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V., Alfter-Oedekoven 
1987, S. 18-36, hier S. 33. 

628  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 45. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...272

Hier wird von Vorgängen berichtet, die in dieser Form jedoch nur hier belegt 
sind, aber mit der Verhaftung Wiecherts in Zusammenhang stehen könnten. 
Zum einen ist von der Überwachung einzelner Veranstaltungen Wiecherts die 
Rede. Ähnliches bezeugt auch Dr. Jaenecke in seinem kurzen Aufsatz über Ernst 
Wiechert:

Die Schreckenstyrannei des Nazismus formte den Dichter tiefster lyrischer Emp-
findsamkeit zum unbeugsamen Kämpfer für Recht und Freiheit. 1933 und 1935 
hielt Wiechert seine beiden aufrüttelnden Reden vor der Münchener Studenten-
schaft, mit denen er in den Herzen aller Geknechteten zündenden Widerhall er-
weckte. Seine mutige Entschlossenheit erregte den Argwohn der Machthaber des 
Dritten Reiches, die ihn von da ab von der Gestapo beschatten ließen.629

Zum Anderen berichtet Haegert von einer ernsthaften Verwarnung, die gegen 
Ernst Wiechert ausgesprochen worden sei. Und als letztes wird neben den bei-
den Münchner Reden noch ein Abend im Harnack-Haus in Berlin erwähnt, der 
das Misstrauen des Regimes noch verstärkt habe. Auch wenn sich die einzelnen 
Behauptungen in diesem Bericht nicht überprüfen lassen, so wird doch deutlich, 
dass es eine Vielzahl von Gründen gegeben hat, die die parteiamtlichen Behör-
den zu härterem Vorgehen gegen Ernst Wiechert bewogen haben. 

Den vielleicht entscheidenden Ausschlag zur Verhaftung Wiecherts gab die 
Affäre um den Dahlemer Pastor Niemöller, der sich mit an der Gründung der 
Bekennenden Kirche beteiligt hatte und am 1. Juli 1937 verhaftet worden war. 
Am 2. März 1938 wurde er zu 2000 Reichsmark Strafe und zu sieben Monaten 
Festungshaft verurteilt, die durch die Untersuchungshaft schon abgegolten wa-
ren. Eigentlich hätte er gleich nach Verkündung des Urteils freigelassen werden 
müssen, stattdessen wurde er am Abend von zwei Gestapobeamten in das KZ 
Sachsenhausen gebracht, später kam er nach Dachau.630 

Als Ernst Wiechert von diesem Vorfall hörte, war er über diesen offen-
sichtlichen Rechtsbruch tief erschüttert. Unter Berufung auf das Wort Hitlers: 
„Recht muss Recht sein, auch für Deutsche“, das Hitler in einer Rede nach dem 
Anschluss Österreichs gebraucht hatte, schrieb Wiechert einen Brief an eine von 
ihm nicht näher bezeichnete NS-Dienststelle.631 In seinen autobiographischen 

629  Jaenecke, G. Andrés: Ernst Wiechert – Leben, Werk und Wirkung. In: Bekenntnis zu 
Ernst Wiechert. Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag des Dichters. München 1947, S. 197.

630  Vgl. Bentley, S. James: Martin Niemöller. Eine Bibliographie. München 1985, S. 161.
631  Vgl. Krenzlin, Leonore: Innere Emigration. Unschärfe und Chancen eines literari-

schen Begriffs. In: Hans-Fallada-Gesellschaft (Hrsg.): Hans Fallada Jahrbuch. Neubran-
denburg 2006, S. 12-31, hier S. 22-23. Höchstwahrscheinlich richtete Wiechert sein 
Schreiben an die Gauleitung in München. Bisher wurde jedoch nicht eindeutig bewie-
sen, dass ein solches Dokument überhaupt existiert. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 273

Erinnerungen an seinen KZ-Aufenthalt in Buchenwald, die er in der Er-Form 
abgefasst hatte, indem er sich selbst das Pseudonym Johannes gab, beschrieb er 
seinen Protest folgendermaßen:

Auf ihn [den Satz des Führers] berief Johannes sich in dem Brief, den er an die 
leitende Parteibehörde seiner Landschaft schrieb und in dem er von der Teilnahme 
an allen Wohlfahrtseinrichtungen zurücktrat, mit dem Bemerken, dass er seine Un-
terstützung fortan nur der Frau und den Kindern jenes Pfarrers zukommen lassen 
werde, solange eben, bis dieses Wort auch auf diesen angewendet werde statt auf 
den nebelhaften und demagogischen Begriff aller Deutschen.632

Der genaue Wortlaut dieses wichtigen Schreibens an die NS-Behörden ist nicht 
bekannt, auch eine Reaktion von nationalsozialistischer Seite liegt nicht vor. 
Trotzdem spricht vieles dafür, dass Wiecherts Eintreten für Pastor Niemöller ein 
ausschlaggebender Faktor für die Verhaftung des Dichters war. Zum einen wurde 
Wiecherts Einsatz für Niemöller schon sehr bald mit seiner Verhaftung in Verbin-
dung gebracht. So schreibt Jochen Klepper in seinem Tagebuch am 1. Juni 1938:

Harald Poelchau meldet sich auch wieder mal telefonisch, Bericht zu erstatten und 
Bericht einzuholen. Ernst Wiechert im Zusammenhang mit der Niemöller-Sache 
im Konzentrationslager. August Winnig hart daran vorbei. Sie sind nicht dankbar 
dafür, wieviel der Staat uns noch lässt.633

Der Dichter selbst schrieb in einem seiner letzten Briefe vor seiner Verhaftung an 
Walter Bauer:

Mir ist das Leben so schwer wie schon lange nicht in diesen Monaten. Zumal seit 
man Niemöller nach seiner Verurteilung ins Lager geschleppt hat. Ich habe getan, 
was ich kann, und mich damit hier bei den offiziellen Stellen um den letzten Ruf 
gebracht. Aber was ist das schon, was unsereiner kann? Jede Stunde ist mir bedrückt 
durch sein Schicksal und durch alles, was sonst geschieht.634

Auch in dem schon erwähnten Bericht des Ministerialdirigenten Haegert wird 
Wiecherts Verhaftung in Zusammenhang mit der Niemöller-Affäre gesehen:

Ernst Wiechert, der nach Aussagen seiner eigenen Verwandten auch persönlich ein 
sehr unzuträglicher und rigoroser Mensch sein soll, hat sich dann während des Pro-
zesses Niemöller öffentlich für Niemöller eingesetzt und schreckte nicht vor unan-

632  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 207. 
633  Klepper, Jochen: Unter dem Schatten deiner Flügel, S. 600. 
634  Zit. nach Reiner, Guido: Ernst Wiechert und seine Freunde. In: Reiner, Guido; 

Weigelt, Klaus (Hrsg.): Ernst Wiechert heute. Frankfurt/M. 1993, S. 11-54, hier S. 26. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...274

gebrachter Kritik gegen die Staatsführung und deren Entscheidungen im Falle Nie-
möllers zurück. Das führte zu seiner Festnahme durch die Geheime Staatspolizei 
und seiner befristeten Einlieferung in ein Konzentrationslager.635

Die Behauptung Wiecherts, er habe die Teilnahme an allen Wohlfahrtseinrich-
tungen des Staates verweigert, um Frau und Kinder von Pastor Niemöller zu un-
terstützen, wird durch die Aussagen Niemöllers gestützt, die er in einem Brief 
1973 Guido Reiner mitteilte. Niemöller schreibt: 

Persönlich begegnet bin ich Ernst Wiechert nur ein einziges Mal, und zwar im 
Herbst 1945 (12.10.1945), als ich bei Ernst Wiechert die Nachricht bekam, dass 
mein zweiter Sohn aus tschechischer und russischer Gefangenschaft nach Berlin 
zurückgekommen war. Damals hatte ich erfahren, dass Wiecherts Verhaftung mit 
seinem Eintreten für mich unmittelbar im Zusammenhang gestanden hatte. Es ist 
tatsächlich so gewesen, dass Ernst Wiechert eine Spende für das Winterhilfswerk 
der NSV verweigerte mit der Bemerkung, er müsse meine Familie unterstützen. 
Das hat er tatsächlich auch getan. Meine Frau (die allerdings seit 1961 nicht mehr 
lebt) konnte mir das ins KZ nicht mitteilen, hat es aber mir mit großer Dankbarkeit 
gegen Ernst Wiechert gleich nach meiner Rückkehr gesagt, - und das war für mich 
auch der Grund dafür, dass ich am 12. Oktober 1945 abends bei Wiechert, bei der 
Rückkehr von der Zugspitze, einen Besuch machte.636

Insofern ist dokumentiert, dass Wiecherts Verhaftung in unmittelbarem Zusam-
menhang mit der Affäre Niemöllers stand. Die autobiographischen Angaben, die 
Ernst Wiechert dazu im Totenwald macht, scheinen demnach den tatsächlichen 
Ablauf der Ereignisse wiederzugeben. 

Als weiterer Grund für die Verhaftung wird angeführt, dass er sich geweigert 
habe, an der Volksabstimmung über den Anschluss Österreichs teilzunehmen, die 
am 10. April 1938 stattgefunden hatte. Im Totenwald schreibt er folgendes dazu:

Er hatte aufrecht und unbewegt im Wagen gesessen. Nur einmal hatte einer seiner Be-
gleiter sich umgedreht und gefragt, ob er bei der eben abgehaltenen Wahl (wegen der 
Einverleibung Österreichs) mitgestimmt habe. Nein, er habe nicht mitgestimmt.637

Darüber hinaus ist eine Tagebuchnotiz vom 27. Juni 1938 von Ernst Wiechert zu 
finden, in der er auf die vermutlichen Gründe seiner Verhaftung hinweist: „Er-
fahre erst jetzt den wahren Grund über Niemöller und die Beurteilung, dass ich 
nicht gewählt habe.“638 

635  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 45. 
636  Ebd., S. 102. 
637  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 212.
638  Wiechert, Ernst: Häftling Nr. 7188. Tagebuchnotizen und Briefe, München 1966, S. 92. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 275

Bei Wiecherts ausgeprägter deutschnationaler Gesinnung erscheint es wenig 
glaubhaft, dass er die Wahl aus politischen Gründen verweigert haben sollte. Viel-
mehr waren es wohl private Pläne, die eine Teilnahme an der Volksabstimmung 
verhinderten. Schon seit längerer Zeit hatte Wiechert einen Ferienaufenthalt im 
Schwarzwald auf Einladung seines Freundes Wilhelm Hug639 und dessen späterer 
Frau Hilge Frey geplant. Auf Initiative des Landesforstmeisters in Baden, Wil-
helm Hug640, hielt sich Wiechert im April des Jahres 1938 in einer Jagdhütte im 
Schwarzwald zur Auerhahnjagd auf. Obwohl erst zu Ostern eingeladen, fuhr er 
schon mehr als eine Woche früher dorthin, so dass er am 10. April – eine Woche 
vor Ostern – nicht zur Wahl in seinem Heimatort war.641 Ein politischer Grund 
für die Wahlverweigerung scheidet also vermutlich aus, kann jedoch mit Sicher-
heit nicht ausgeschlossen werden.

639  Wilhelm Hug hat sich für die Freilassung Wiecherts aus dem KZ-Buchenwald 
eingesetzt. In seinem Brief vom 17. Mai 1938 an Heinrich Himmler erfragt er nach den 
Umständen der Inhaftierung und erbittet die Freilassung: Abbildung: 19. Dazu auch 
Briefe von Wilhelm Hug an Paula Wiechert: Abbildung 20 und ein Brief vom Reichs-
führer der SS und Anlage: Abbildung 21. Für die rechtlichen Angelegenheiten wurde 
Dr. Robert Bandorf beschäftigt: Abbildung 22. Für die Freilassung Wiecherts haben 
sich mehrere bekannte Persönlichkeiten eingesetzt, u.a. auch Schriftstellerkollegen. Bör-
ries Freiherr von Münchhausen hat in seinem Brief vom 3.10.1938 an Paula Wiechert 
berichtet, dass er sich an mehreren Stellen für seine Freilassung engagierte (bisher unbe-
kannt und unveröffentlicht): Abbildung 23. 

640  Brief von Wilhelm Hug an Ernst Wiechert vom 26. März 1938: „Sehr verehrter 
Herr Wiechert! Das freut mich, dass Sie zugesagt haben. Es bleiben noch die praktischen 
Fragen zu lösen übrig. [...] Vom Forstamt Forbach habe ich heute gehört, dass die Hähne 
mit der Balz vereinzelt schon begonnen haben. Allem Anschein nach kommen also für 
die Jagd schon die nächsten Wochen in Betracht. Wäre es Ihnen lieb, über die Ostertage 
zu kommen oder vorher? [...]“ Ostersonntag 1938 fiel auf den 17. April. Reiner, Guido: 
Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 104.

641  In Jahre und Zeiten beschreibt Wiechert seinen Aufenthalt im Schwarzwald aus-
führlich: „Noch vor meiner Verhaftung schenkten mir meine Bücher die Freundschaft mit 
dem damaligen Landesforstmeister von Baden, Wilhelm Hug. Er war Oberförster gewe-
sen, war ein unerschütterlich überzeugter Nationalsozialist. Träger des goldenen Parteiab-
zeichens, ein ‚alter Kämpfer’ und ‚trotzdem ein anständiger Mensch’, wie in meinen Tage-
büchern zu lesen stand. [...] Ich war im April des Jahres 1938 sein Gast auf seiner Jagdhütte 
im Schwarzwald. Seine junge und gute Frau, der neuen Zeit ebenso ergeben wie er, sorgte 
für uns, und ich schoss dort einen Auerhahn, was er mir seit langem als ein Zeichen seiner 
Liebe zugedacht hatte. Am nächsten Tage fand die ‚Wahl’ statt, in der das deutsche Volk 
entscheiden sollte, ob es mit der Besetzung Österreichs einverstanden sei. Hug und seine 
Frau gingen zu einem der weit entfernten einsamen Dörfer, um zu wählen, und ich erinnere 
mich mit Rührung des Zartgefühls, mit dem sie ohne ein Wort hinnahmen, dass ich sie 
nicht begleitete.“ Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 679-680.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...276

Die Hauptgründe für Wiecherts Verhaftung sind – neben seinem provozie-
renden Einsatz für Pastor Niemöller – die verstärkten politischen Aktionen, die 
vor der Verwirklichung der expansionistischen Politik der Nationalsozialisten 
einsetzten. Der Jahresbericht 1938 des Reichssicherheitshauptamtes gibt dar-
über Aufschluss.642 Darin ist von einer Reihe personeller und organisatorischer 
Veränderungen die Rede, die allesamt eine bessere und effektivere Kontrolle des 
Kulturbetriebes gewährleisten sollen. Ziel ist es, durch eine stärkere Vereinheit-
lichung der Kontrolle, die Tendenz zu unterdrücken, die Kompetenzstreitigkei-
ten innerhalb der Lenkungsorgane zur Durchsetzung eigener Ziele auszunutzen. 
Man versucht, der Verselbstständigung einzelner Unterorganisationen, z.B. des 
Börsenvereins der deutschen Buchhändler, zuvorzukommen.643 Erst dann wird 
auf einige Dichter im Einzelnen eingegangen. Dort heißt es: 

Für die ältere Dichtergeneration ist 1938 vielfach ein Jahr der Entscheidung gewe-
sen. Hans Grimm hat sich nunmehr ganz abseits gestellt und nichts geschaffen. Eine 
kleine Broschüre – eine Rede – gab er in einen ausgesprochenen Verlag. Andere 
blieben wie Ina Seidel ohne innere Beziehung zu den bewegenden Kräften des neu-
en Reiches. Ihr Roman „Lennacker“ hält sich ohne konfessionelle Tendenz ganz in 
der gut-deutschen und – christlichen Vergangenheit. Der seit 1933 ständig oppo-
nierende Ernst Wiechert wurde gewaltsam zur Besinnung gebracht.644

Hier bestätigt sich erneut die Feststellung, dass Ernst Wiechert wohl schon seit 
1933 von den Behörden besonders beobachtet wurde. Die Aussage, er  habe 
seit dieser Zeit ständig opponiert, macht klar, dass es eine Vielzahl von Ereignis-
sen war, die schließlich seine Verhaftung aus der Sicht der parteiamtlichen Stellen 
unumgänglich machte. Das Ziel seiner Verhaftung war hier ebenfalls formuliert: 
Man wollte ihn, wenn nötig mit Gewalt, wieder zur „Besinnung“ bringen. 

Dass seine Verhaftung und vorübergehende Inhaftierung im KZ Buchenwald 
eine Einschüchterungsmaßnahme der Nationalsozialisten war, bestätigt auch der 
Bericht des Ministerialdirigenten Haegert: 

642  Reichssicherheitshauptamt – Jahresbericht 1938, Kap. Schrifttum, S. 134-136. 
Bundesarchiv Koblenz: R 58/1095, fol. 135-137. In: Reiner, Guido: Ernst Wiechert im 
Dritten Reich, S. 104-106.

643  „Durch die mehrfachen organisatorischen und personellen Verschiebungen bil-
dete sich zeitweise ein Zustand heraus, der vom Verleger und Buchhändler als Unsicher-
heit z. T. bedauert, z. T. von wirtschaftlichen und konfessionellen Interessengruppen 
benutzt wurde, um sich gegen die Reichsschrifttumskammer zu verselbständigen. Kenn-
zeichnend sind die Bestrebungen, den Börsenverein der deutschen Buchhändler als alte 
Verlegerorganisation wieder stärker aufleben zu lassen und die Pläne zur Schaffung eines 
Gesamtlektorats für den evangelischen Verlag in Anlehnung an das Reichskirchenmini-
sterium.“ Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 105.

644  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 106. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 277

Das führte zu seiner Festnahme durch die Geheime Staatspolizei und seine befri-
stete Einlieferung in ein Konzentrationslager. Nach seiner Entlassung wurde dem 
Schriftsteller durch den Herrn Reichsminister Gelegenheit gegeben, seine Ein-
stellung zu revidieren. So wurde zunächst sein durch die Inhaftierung notwendig 
gewordener Ausschluss aus der Reichsschrifttumskammer auf dem Gnadenwege 
gestundet und er selbst zum ersten vom Reichspropagandaministerium veranstalte-
ten ‚Großdeutschen Dichtertreffen’ in Weimar eingeladen. Wiechert hat bei seinem 
Empfang durch den Herrn Minister zum Ausdruck gebracht, dass er dieses Entge-
genkommen als besonderen Gnadenerweis ansehe und sich in Zukunft bemühen 
werde, sich dessen würdig zu erweisen. Aus diesem Grunde wurde von einem Ver-
bot der Bücher Wiecherts abgesehen, die nach wie vor im Buchhandel vertrieben 
werden können. Es ist ihm lediglich zur Auflage gemacht worden, jedes neue Werk 
vor Erscheinen zur Durchsicht vorzulegen.645

Wiechert selbst schweigt über die letzte Etappe seiner Inhaftierung. Weder in 
Der Totenwald noch in Jahre und Zeiten berichtet er über Einzelheiten der Aus-
sprache mit Goebbels. Deswegen ist zu beachten, dass zwischen dem Schrei-
ben Haegerts und den nur ganz allgemeinen Äußerungen Wiecherts über seine 
Begegnung mit dem Propagandaminister gewisse Differenzen bestehen. Nach 
Wiecherts Version fand die „Audienz“ vor seiner Entlassung, nach Haegerts 
Schreiben nach seiner Entlassung statt. Dieser Unterschied ist wohl darauf 
zurückzuführen, dass Ernst Wiechert von seiner endgültigen Entlassung aus 
der Haft am 30. August spricht, während Haegert von der Entlassung aus dem 
KZ am 26. August berichtet. Es ist aus diesem Grunde nicht eindeutig, ob die 
Aussprache mit dem Reichsminister doch erst Mitte September stattfand, wie 
andere Angaben es vermuten lassen. 

Darüber hinaus ist die unterschiedliche Darstellung der Unterredung selbst 
interessant. Wiechert hat nur die Bedrohung seiner Existenz festgahalten, Hae-
gert dagegen das Einlenken des Dichters. Es ist deswegen anzunehmen, dass 
Ernst Wiechert die angebliche Revision seiner Einstellung dem Regime gegen-
über in einer „Erklärung“ hat zu Protokoll geben müssen, was auch einer seiner 
Briefe belegen sollte: 

Die Erklärung, von der Du schreibst, hätte ich gerne längst abgegeben, kann es aber 
von hier aus nicht. Du mußt also bitte gleich nach Berlin schreiben und bitten, daß 
man sie dort von mir anfordert. Ich möchte vermeiden, daß man aus dem Nichtein-
treffen der Erklärung dort den Schluß zieht, daß ich sie nicht abgeben wolle. Ich will 
sie natürlich nach wie vor sehr gerne abgeben. Schreibe bitte also gleich nach B.646

645  Ebd., S. 45-46. 
646  Brief Ernst Wiecherts an seine Frau vom 7. August 1938. In: Ernst Wiechert 

Häftling Nr. 7188, München 1966, S. 116. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...278

Daraufhin erfolgte seine „Begnadigung: sein Ausschluss aus der Reichsschrif-
tumskammer wurde rückgängig gemacht, vom Verbot seiner Bücher wurde ab-
gesehen und nur bei Neuerscheinungen wurde ihm eine vorherige Zensur aufer-
legt.647 Wie Wiechert weiter behandelt wurde, zeigt seine Einladung im Herbst 
1938 zum Dichtertreffen nach Weimar. 

Das jedes Jahr stattfindende Weimarer Dichtertreffen, bis 1939 „Großdeut-
sches Dichtertreffen“ genannt, ab 1940 „Europäisches Dichtertreffen“, war die 
wichtigste und höchstdotierte literarische Veranstaltung in der Zeit des National-
sozialismus im Deutschen Reich, schreibt Simone Bautz in ihrer Dissertation.648 
Weiter beschreibt sie welche Funktion es hatte und wie es von der NS-Propagan-
da missbraucht und instrumentalisiert wurde: 

Goebbels versuchte damit „seine wichtigsten Autoren in seine Propaganda-
tätigkeiten“ einzubinden und nicht nur „der literarischen Elite des NS-Staates ein 
angenehmes Forum zu verschaffen.“ Er beorderte die Autoren dorthin, die der 
nationalsozialistischen Diktatur eher fern standen, wie 1938 z.B. Albrecht Goes, 
Martin Luserke, Georg von der Vring, Walter Molo, Friedrich Bischoff und Ernst 
Wiechert. Wiechert fühlte sich, wie er in seiner Autobiographie schrieb, „als Plakat 
mißbraucht, das man aushängen konnte, damit jedermann sehe, wie großmütig das 
Dritte Reich war.“649

Für Literaten war das Treffen eine Farce. Der Inhalt des Treffens war mehr 
Propaganda als Dichtung und Literatur. Auf der Tagung 1938 sprach zum Bei-
spiel auch Joseph Weinheber650: „dasjenige Buch, das uns Deutschen, allen Deut-

647  Dass der Ausschluss aus der Reichsschrifttumskammer nicht nur für Wiechert, 
sondern auch für alle Kulturschaffenden ein Schock war, bestätigt die Korrespondenz 
zwischen Ernst Wiechert und Heinz Hilpert, dem Intendanten des Deutschen Theaters 
in  Berlin. Hilpert teilt in seinem Brief vom 14. September 1938 mit (bisher unbekannt 
und unveröffentlicht): „Auch mir ist Ihr Ausschluss aus der Reichsschrifttumskammer 
angekündigt worden. Ich kann ihn aber nicht glauben und da er auch nicht offiziell ver-
kündigt worden ist, bin ich der festen Überzeugung, dass er in mehr als einem Sinne eine 
Greuelnachricht ist. Ich denke mir, dass durch die Unterhaltung mit dem Minister die 
Sache vollkommen geklärt ist, habe aber auch hier noch einmal durch Telefongespräch 
mit dem Reichsdramaturgen veranlasst, dass der Minister persönlich gefragt werden soll, 
der bestimmt für sein Wort einsteht, das er Ihnen gegeben hat.“: Abbildung 24. Ausführ-
lich zu Heinz Hilpert: Dillmann, Michael: Heinz Hilpert. Leben und Werk. Berlin 1990.

648  Bautz, Simone: Gerhard Schumann – Biographie. Wirkung eines prominenten 
nationalsozialistischen Autors. Gießen 2008. 

649  Ebd., S. 195f. 
650  Josef Weinheber (1892-1945) wird als „der wohl bedeutendste österreichische 

Lyriker seit Rilke und Hofmannstahl [bezeichnet], der aus deutschnationaler Gesinnung 
den Anschluß [begrüßte], ohne das Verderberliche der nationalsozialistische Ideologie 
zu durchschauen.” Riegel, Paul; Rinsum van, Wolfgang: Deutsche Literaturgeschichte. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 279

schen in der Welt, das Bewußtsein unseres Wesens, unserer Kraft, unserer Größe 
und unserer Pflicht wieder zurückgegeben hat: Adolf Hitlers Mein Kampf.“651

Die Begegnung hatte den Charakter einer Arbeitstagung, die von verschie-
denen kulturellen Festlichkeiten umrahmt wurde. Höhepunkt war ein Staatsakt, 
an dem „die wichtigsten deutschen Schriftsteller der Zeit“ sowie ausländische 
Dichter teilnahmen. 

In dieser Atmosphäre sollte Ernst Wiechert gedemütigt werden. In seiner 
Autobiographie Jahre und Zeiten schrieb er: 

[…] und Korfiz Holm652 hat bei der denkwürdigen Dichtertagung des Herbstes 
1938 in Weimar, zu der ich von der Geheimen Staatspolizei befohlen worden war, 
in einer betonten, furchtlosen und sogar auffälligen Weise sich meiner angenom-
men, während fast alle anderen Teilnehmer sich darauf beschränkten, mich aus der 
Entfernung anzustarren oder mich nur in einem dunklen Winkel ihrer Teilnahme 
zu versichern.653

Weiter berichtet Wiechert ausführlich, wie er es selbst empfand, an der Veranstal-
tung teilnehmen zu müssen und welche Folgen seine Verhaftung für seine spätere 
schriftstellerische Tätigkeit hatte: 

Ich fühlte mich geschändeter, als ich mich in Ketten gefühlt hatte. Manche begrüß-
ten mich mit Betonung, manche in einer dunklen Ecke, die meisten gar nicht. Nur 
ein paar von den Jüngeren kamen zu mir, und wenigstens in ihren Augen war zu 
lesen, wie es ihnen ums Herz war. Und die uralte, schneeweiße Gabriele Reuter, die 
ich vor Jahren besucht hatte, legte ihre zitternden Hände um mich und streichelte 
mich, als wäre ich von den Toten auferstanden. Frauen können eine schönere Tap-
ferkeit haben als Männer und auch als Dichter. Vielleicht weil sie unter Schmerzen 
geboren haben. 

Beim Hinausgehen fragte mich einer der hohen SS-Führer, die bei meiner 
Unterredung mit Goebbels zugegen gewesen waren, wie es mir ginge und ob ich 
dem Ortgruppenleiter in Wolfratshausen einen Besuch gemacht hätte. Ich ver-
neinte, und er hielt es für „ratsam“, es zu tun. Aber ich habe es auch in Zukunft 

Band 10: Drittes Reich und Exil. München 2000, S. 62. Von den Nationalsozialisten kurde 
er geschätzt und gefördert. Als die sowjetischen Truppen sich Österreich näherten, hat 
er sich das Leben genommen, indem er Schlaftabletten nahm. Er befand sich auf der vom 
Reichsministerium für Volksaufklärung und Propaganda und Adolf Hitler vorbereiteten 
Gottbegnadeten-Liste der Künstler

651  Verweyen, Theodor: Bücherverbrennungen. Eine Vorlesung aus Anlass des 65. 
Jahrestages der „Aktion wider den undeutschen Geist“. Heidelberg 2000, S. 190. 

652  Korfiz Holm (1872-1942): deutscher Schriftsteller und Verleger; bekannt vor 
allem für seine Übersetzungen der Werke Gogols ins Deutsche. 

653  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 678. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...280

nicht für ratsam gehalten. Er war ein verkrachter Handwerker und dann ein Lei-
chenwagenfahrer gewesen, und er war auch sonst einiges, was es mir nicht ratsam 
erscheinen ließ. 

Ich wurde dann nie mehr eingeladen, und das „Amt Rosenberg“ hat mir dann 
viel später erklärt, daß auch diese Einladung nur auf einen „Irrtum“ der Geheimen 
Staatspolizei zurückzuführen gewesen sei. Es war zu spät, zu wünschen, daß der 
Irrtum unterblieben wäre. 

Ich wurde aus der Reichsschrifttumskammer ausgeschloßen und wurde dann 
wieder aufgenommen. Dem Verlag wurde verboten, meinen Namen in seinen Ver-
lagsprospekten zu erwähnen und in meinen Büchern die Auflagenhöhe anzugeben. 
Den Buchhandlungen wurde verboten, meine Bücher im Fenster auszulegen. Jeder 
briefliche und telephonische Verkehr wurde überwacht.654

Auch andere Schriftstellerkollegen erinnerten sich an den Kongress und ihre Be-
gegnung mit Ernst Wiechert. Der Dichter Manfred Hausmann655 beschriebt die-
ses Zusammentreffen wie folgt:

Auch Wiechert wurde verhaftet und zur Warnung für seinesgleichen in das Kon-
zentrationslager Buchenwald gebracht. Als Goebbels nach geraumer Zeit meinte, 
es habe sich nun genug herumgesprochen, was jeden Künstler erwarte, der so wie 
Wiechert aufzubegehren wagte, ließ er ihn frei. Er durfte sogar oder er mußte an 
dem Dichtertreffen teilnehmen, das gerade in Weimar, also in der unmittelbaren 
Nähe von Buchenwald, stattfand. Die Versammlung von zweihundert „Dichtern“ 
entbehrte nicht einer gespenstigen Komik. Wo gab es denn ein Land, das zweihun-
dert Dichter auf einmal präsentieren konnte? Was da von den „Dichtern“ und für 
die „Dichter“ geredet wurde, war denn auch, mit ganz wenigen Ausnahmen, Ge-
schwätz. Zum Glück hatte man jeweils am späten Abend Gelegenheit, sich in ver-
schiedenen Weimarer Gaststätten und behaglichen Kneipen von den „geistigen“ 
Anstrengungen zu erholen und dort den einen oder andern Kollegen zu treffen, 
dessen Werke man zwar kannte, den man aber noch nie von Angesicht zu Angesicht 
erblickt hatte. Das war eine schöne Sache. Und wenn der Zufall es wollte, daß man 
auf einen Gleichgesinnten stieß, dann konnte man endlich wieder einmal ein gutes 
Gespräch, ein Flüstergespräch führen. Was solche Gespräche damals bedeuteten, 

654  Ebd., S. 685. 
655  Manfred Hausmann (1898-1986): deutscher Schriftsteller und Journalist. Au-

tor zahlreicher Gedichte, Kurzgeschichten, Landschaftsbeschreibungen und politischer 
Artikel. Nach Arn Strohmeyer und Karl Müller war er ein „regimetreuer“ Autor. Nach 
Strohmeyer schrieb Hausmann 1933-1945 neun Bücher und beruft sich dabei auf Karl-
heinz Schauder: Manfred Hausmann. Weg und Werk. Neukirchen/Vluyn 1979.  Stroh-
meyer unterschreicht: Hausmann habe „dem Regime und seiner Ideologie viel näher 
gestanden, als der breiten Öffentlichkeit bekannt gewesen sei.“ Der Mitläufer. Manfred 
Hausmann und der Nationalsozialismus. Bremen 1998. Sein Verhalten im Nationalsozia-
lismus ist umstritten und bis heute ambivalent. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 281

wie wohl sie einem taten, welcher Trost ihnen innewohnte, können die Menschen 
unserer Zeit kaum noch verstehen.656 

Heinrich Wolfgang Seidel, der Ehemann der Dichterin Ina Seidel657, Schriftsteller 
und Pfarrer, und mit Ernst Wiechert befreundet, hat den Kongress in Weimar 
1938 auch besucht und über eine Begegnung mit Ernst Wiechert berichtet. Er 
schreibt in einem Brief aus Starnberg an den Schriftsteller und Theologen Al-
brecht Goes658 am 4.11.1938 über diese Begegnung: 

Es fehlten Carossa, Jünger, Grimm, Ricarda Huch (diese war wohl leider nicht gela-
den), es fehlte Frenssen (der todkrank ist. Ich liebe ihn nicht, doch er gehörte dazu). 
Dagegen war zu meiner Freude Wiechert da; ein Beweis, daß er nicht nur aus der 
Haft entlassen ist, sondern auch, daß er vergeben und vergessen will. Nicht jeder 
der Geladenen hatte die Zivilcourage, ihm die Hand zu geben.659

656  Hausmann, Manfred: Kleine Begegnung mit großen Leuten. Neukirchen-Vluyn 
1973, S. 61. 

657  Ina Seidel (1885-1974): deutsche Lyrikerin und Romanautorin. In ihrem Schaf-
fen verband sich „tiefes religiöses Empfinden mit ebenso starker vaterländischer Gesin-
nung, die sich blind machte gegenüber dem Nationalsozialismus, erst recht und allzu 
lang gegenüber der Person Hitler. Diesem widmete sie noch 1939 zu seinem Geburtstag 
ein Gedicht.“ Riegel, Paul; Rinsum van, Wolfgang: Deutsche Literaturgeschichte. Band 10: 
Drittes Reich und Exil. München 2000, S. 60. „Wir Mit-Geborenen der Generation, die im 
letzten Drittel des vergangenen Jahrhunderts aus deutschem Blute gezeugt war, waren 
längst Eltern der gegenwärtigen Jugend Deutschlands geworden, ehe wir ahnen durften, 
daß unter uns Tausenden der eine war, über dessen Haupte die kosmischen Ströme deut-
schen Schicksals sich sammelten, um sich geheimnisvoll zu stauen und den Kreislauf in 
unaufhaltsam mächtiger Ordnung neu zu beginnen.“ Zit. nach Klee, Ernst: Das Kultur-
lexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und nach 1945. Frankfurt/M. 2007, S. 565. 

658  Albrecht Goes (1908-2000): deutscher Schriftsteller und protestantischer Theo-
loge. Bekannteste Werke: Erzählungen Unruhige Nacht (1950) und Das Brandopfer (1954). 
Im ersten Werk ist der Hauptprotagonist, ein militärischer Geistlicher, ein Rad im militä-
rischen Terrorsystem. Die Reflexionen des Ich-Erzählers spiegeln die Zerrissenheit wider 
und implizieren, dass man 1942 von den Verbrechen des NS-Regimes einschließlich der 
Judenverfolgung Kenntnis haben und sich nach dem Krieg nicht als unwissend herausre-
den konnte: „Und wenn wir je doch übrigbleiben sollten, dann wird man uns fragen: was 
habt ihr getan? Und dann werden wir alle daherkommen und sagen: wir, wir tragen keine 
Verantwortung, wir haben nur getan, was uns befohlen wurde. Ich sehe es schon im Geist, 
Herr Bruder, das ganze Heer der Beteuerer, die Händewäscher der Unschuld.“ Oberleut-
nant Ernst an den Ich-Erzähler. Berlin 1950, S. 42. In der zweiten Erzählung thematisiert 
der Autor die Judenverfolgung aus der Perspektive einer einfachen Metzgerfrau. Sein Werk 
wird bis heute als Beitrag zur deutsch-jüdischen Versöhnung verstanden. 

659  Zit. nach: Goebel, Klaus: Das große Brandungsgebrüll ist nicht das Meer. In: Ina 
Seidel. Eine Literatin im Nationalsozialismus. Berlin 2011, S. 97. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...282

Albrecht Goes berichtete wiederum auch über seine Erfahrung des Dich-
tertreffens aus dem Jahre 1940 in einem Brief an das Ehepaar Seidel am 
29.10.1940:

Vor allem aber – und das blieb durchgängig mein Eindruck – sah ich eine große 
Zahl von solchen, die nicht da waren, ich sah sie im geistigen Auge des Vermis-
sens, des schmerzlichen Vermissens. Nicht waren da: Kolbenheyer und Schäfer, 
Klepper und Kramp, Wiechert und Agnes Miegel, Horst Lange und Ernst Ber-
tram, Sie beide fehlten, und auch Hans Carossa war tiefschmerzlicherweise nicht 
da… Ich habe eine Menge Leute getroffen und gesprochen, ein paar auch auf 
Gängen in den Park vernünftig und ausführlich, so Manfred Hausmann, Martin 
Raschke, Joachim von der Goltz, Lulu von Strauß und Torney; […]  auch sonst 
waren ein paar Damen recht erfreulich: Gertud Fussenegger, die Helene Voigt-
Diederichs (die ich nicht kennenlernte) und Frau Juliane von Stockhausen, Wa-
gerl war da, mit Tumler gab es Gespräche, mit Fritz Diettrich, dessen Beleibtheit 
und Lebensfreude etwas Elementar-Vergnügliches und Ansteckendes hatte, vor 
allem aber war die Begegnung mit dem Dichter Jürgen Eggebrecht mir interessant 
und im Nachklang bewegend: dieser etwa vierzigjährige, nur durch wenige (sic!) 
hervorgetretene Mann war der insgeheim mächtigste der illustren Versammlung: 
er ist der oberste Militärzensor des Reiches und als solcher von, wie ich dankbar 
wahrnehme, höchst erfreulichem Einfluß. Daß ich bei einem Akt neben Herrn 
Anacker zu sitzen kam, mußte getragen werden, der streitbare Sänger machte ei-
nen vergleichsweise friedlichen Eindruck. Ach, gute Heimkehr nach Herrenalb! 
Guter Morgengang in meinem Wald! Keine Gespräche mehr, sondern Wesent-
licheres, der echte Ton des winterlichen Windes über den Tannen. Wirklich er-
hellendes Licht fällt doch nur sehr spärlich aus solchen Tagen auf den eigenen 
Weg. Es sei denn, daß man an diesen Wust der Eitelkeiten und Eifrigkeiten die 
Glockenstimme des alten Matthias Claudius deutlicher vernehmen lerne: Es ist 
nichts groß, was nicht gut ist…660

Die „Dichtertreffen“ haben sich zu einer Farce entwickelt und dies wird auch do-
kumentiert. Sie dienten nun viel mehr der Propaganda als dem Austausch der 
Literaten untereinander. Klaus Goebel661 schreibt dazu: 

1941 wünscht Seidel, daß Goes die Teilnahme am Weimarer Dichtertreffen mög-
lich wird. Er selbst (Heinrich Wolfgang Seidel) habe mit seiner Frau (Ina Seidel) 
diesmal abgesagt: „ausgesprochene Strapazen mit wahrscheinlich magerem Ge-
winn sucht man in späten Jahren nicht mehr leidenschaftlich.“662

660  Ebd., S. 98. 
661  Klaus Goebel (1934): deutscher em. Professor für Neue Geschichte und ihre 

Didaktik. 
662  Goebel, Klaus: Das große Brandungsgebrüll ist nicht das Meer, S. 98. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 283

Dass man Ernst Wiechert mit seiner Verhaftung „nur“ zum Einlenken bewegen 
wollte und nicht vorhatte, ihn auf Dauer zu inhaftieren, zeigt sich auch in seinen 
Haftbedingungen. Schon im Münchner Polizeigefängnis wurde ihm manche Er-
leichterung gestattet, was seine Briefe und Tagebucheintragungen aus dieser Zeit 
bestätigen.663 Im KZ Buchenwald genoss er wohl ebenfalls einen Sonderstatus. 
So wurde ihm genehmigt, seine sämtlichen Bücher, die im Langen-Müller und 
Grote Verlag erschienen waren, in mehreren Exemplaren für die Lagerbibliothek 
anzuschaffen. Auch auf seinen schlechten Gesundheitszustand wurde Rücksicht 
genommen, und er kam sehr bald zu den „Strumpfstopfern“, wo die Arbeitsbe-
dingungen besser waren.664

Ob das Ende der Haftzeit auf die Intervention der zahlreichen Freunde und Be-
kannten Wiecherts oder auf dessen eigenes Einlenken zurückgeht, lässt sich nicht 
eindeutig klären. Dass die Unterredung mit dem Reichsminister Goebbels wirklich 
stattgefunden hat, belegen nicht nur Wiecherts autobiographische Aussagen.665 Wie-
chert spricht selbst in seinen Briefen aus der Haftzeit von einer Erklärung, die er ab-
geben wollte. Welchen Inhalt diese Erklärung hatte, kann nicht mehr rekonstruiert 
werden. Sicher ist, dass Wiechert sie nicht mehr in Buchenwald geschrieben hat. 
Vielleicht ist das auch der Grund, warum er am 26. August zuerst ins Columbia-Haus 
nach Berlin gebracht wurde, wo er noch vier Tage bis zu seiner endgültigen Entlas-
sung blieb.666 In dieser Zeit hatte er aller Wahrscheinlichkeit nach auch das Gespräch 
mit Goebbels, in dem ihm Goebbels bei wiederholter politischer Widerständigkeit 
die „physische Vernichtung“ androhte.667 Welche Gründe auch immer dazu geführt 
haben, dass Ernst Wiechert verhaftet und in das KZ Buchenwald eingeliefert wurde, 
fest steht, „[d]ie Gefangenschaft hatte ihn körperlich und seelisch zerbrochen.“668 So 
gelang es ihm erst am 17. Oktober 1939, also mehr als ein Jahr nach dem KZ-Auf-
enthalt, mit der Niederschrift seines autobiographischen Berichtes Der Totenwald zu 
beginnen, der letzten Endes erst im Garten versteckt, dann nach dem Zweiten Welt-
krieg veröffentlicht werden konnte. Der deutlichste Hinweis auf seinen Rückzug in 
die Innerlichkeit ist sein nächstes Werk Das Einfache Leben. Dieser Roman sollte auch 
seine letzte Veröffentlichung während der Zeit des Dritten Reiches bleiben. 

663  Mehr dazu: Wiechert, Ernst: Häftling Nr. 7188. Tagebuchnotizen und Briefe, 
S. 23-102. 

664  Mehr dazu: Wiecherts Beschreibungen im Totenwald: Wiechert, Ernst: Der 
Totenwald, S. 294-295, 319. 

665  S. dazu wieder den Bericht des Ministerialdirigenten Haegert u. Reiner, Guido: 
Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 118-129.

666  Vgl. Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 93.
667  Vgl. Fröhlich, Elke (Hrsg.): Die Tagebücher von Joseph Goebbels, S. 522.
668  Brieskorn, Richard: Besuch bei Lilje Wiechert. Vor zehn Jahren starb Ernst Wiechert 

in der Schweiz. In: Westfälischer Anzeiger vom 20./21.8.1960. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...284

Dass der Dichter sich in die Innere Emigration zurückgezogen hat, in die Stil-
le seiner eigenen Emigration, ist viel mehr auf seinen eigenen Entschluss zurück-
zuführen, als auf Beschlüsse der nationalsozialistischen Lenkungsorgane. Und 
dies spiegelt sich vor allem darin, dass der Dichter „alle Einladungen zu Dich-
terlesungen sowie alle Ersuchen, literarische Beiträge zur Verfügung zu stellen, 
ablehnte.“669

An dem Antwortschreiben vom 19.6.1943 von Ernst Wiechert an den Gene-
ralgouverneur von Polen, Dr. Hans Frank, in dem er die Einladung nach Krakau 
ablehnte, lässt sich die Einstellung des Dichters zum Nationalsozialismus und zu 
seinem Rückzug in die Innere Emigration am besten erkennen: „Ich habe in den 
Jahren des Krieges nur den einen Weg für mich gesehen: zu schweigen, als ob ich 
tot wäre, und deshalb ist jede Vorlesung im öffentlichen oder privaten Kreise für 
mich ausgeschlossen.“670 Darüber hinaus fügt der Dichter hinzu, was der Grund 
dafür war, dass er jegliche Form der Zusammenarbeit mit den Nationalsoziali-
sten ablehnte: 

Und wenn ,die in Raum und Zeit Mächtigen‘ […] einmal für gut befunden haben, 
mich, mit Ketten an einen uniformierten Zuchthäusler gebunden, bei hellem Tage 
über den Münchner Hauptbahnhof führen zu lassen, nur weil ich geglaubt hatte, 
meinem Gewissen folgen zu müssen, so vergisst sich das nicht und wird seinen 
Schatten auch auf Reisen werfen, die unter einem anderen Stern stehen.671

Niemand hat das Leiden Ernst Wiecherts und seine Passion besser verstanden 
und erkannt als Reinhold Schneider. Mit Recht hat er in einem Aufsatz über ihn 
seine Sprache als ‚Melodie des Leidens‘ bezeichnet. Reinhold Schneider sagte, 
auf Ernst Wiechert bezogen: 

Er ist den Weg nach Buchenwald gegangen; wir werden ihm immer dankbar sein 
müssen dafür – nicht weil er uns darin rechtfertigen könnte, dass wir diesen Weg 
nicht auch gegangen sind –; aber auch dieser grausigste Anblick von Menschen-
schuld und Leid hatte den Anspruch, in die Klage des Dichters aufgenommen zu 
werden, auf die furchtbarste Gefahr hin. Wir können diese Gefahr nicht verschwei-
gen, nachdem sie der Dichter selbst mit Entschiedenheit ausgesprochen hat. ‚Er 
fühlte’, sagte er von seiner Ankunft in Buchenwald, ‚wie durch das Bild Gottes ein 
Sprung hindurchlief, der nicht mehr heilen würde.’ Wir müssen diesen Satz stehen 
lassen, ohne den Versuch zu machen, ihn zu entschweren. Wir wollen ihn vielmehr 
so ernst nehmen, wie er es verdient. Es wäre sehr sonderbar, wenn wir das Recht 

669  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 180. 
670  Abbildung 25: Der Brief vom 11. Juni 1943 von Hans Frank an Ernst Wiechert 

mit der Einladung nach Krakau (Originaldokument).
671  Ebd. 



7. In politischer „Schutzhaft“ im Dritten Reich (1939-1945) 285

beanspruchten, dem Dichter daraus einen Vorwurf zu machen. Er hat das ganze 
harte Problem des Leidens in die Zeit gestellt – so wie es auch Käthe Kollwitz getan 
hat, mit der er nicht nur die verlorene Heimat gemeinsam hatte; wir sollten dankbar 
dafür sein und uns um die Antwort mühen, ohne das Leid zu verschleiern... Es ist 
die Macht der Schönheit wie der Kunst, Herzen aufzutauen, das Leben zu reinigen, 
das Leid der Welt zu unserem persönlichsten Eigentum zu machen. Wir werden mit 
dem Geschaffenen umso inniger verbunden sein, je tiefer wir sein Leid erfahren 
haben. Sowenig ein Dichter sich lösen kann von der Welt der Bilder und von Gott, 
dem er alle Bilder dankt, sowenig dürfen wir uns lösen von seinem Schmerz, der 
nichts anderes ist und sein kann als das Verlangen nach der Befriedigung der Erde, 
dem neuen Einklang bewahrender Liebe. Denn dem Dichter sind, innerhalb seines 
Bereichs, Geschöpfe und Dinge anvertraut, und er darf nicht schweigen und uns 
nicht schweigen lassen – von dem Unrecht, das ihnen geschieht (1951).672

Direkt nach dem Zweiten Weltkrieg wurde Ernst Wiechert in der ersten Phase 
der Auseinandersetzung mit der deutschen Schuld als Hauptvertreter der literari-
schen Opposition gegen den Nationalsozialismus geehrt. Aber in der entstehen-
den Bundesrepublik wollte man sich so schnell wie möglich aus den Trümmern 
eigener Vergangenheit befreien und einen neuen Anfang setzen. Erst Wiechert, 
der nach gestern Gewandte, wies keinen Weg in die Zukunft und wurde darauf-
hin den Trümmern zugerechnet.673 

672  Kamin, Gerhard: „…das Leidende zu lieben”. Gedanken zum dreißigsten Todestag 
von Ernst Wiechert am 24. August. In: Das Ostpreußenblatt vom 23.8.1980, S. 9.

673  Ollech, Burkhardt: Ein Land aus Lächeln und Tränen geschaffen. Vor hundert 
Jahren wurde der Masuren-Dichter Ernst Wiechert geboren: Eine Reise zum Schauplatz seiner 
Erzählungen, die zu Unrecht fast vergessen sind. In: Rheinischer Merkur vom 15.5.1987, 
S. 17. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...286

8. Das einfache Leben (1939)
„Siebenjähriges Schweigen“: Rückzug in die Innere Emigration 

oder Schreiben für die Schublade?

Dieses Buch gehört, genauso wie der Mann, der es 
schrieb, zum Absonderlichsten, was die deutsche Litera-

tur im Dritten Reich hervorbrachte.674

Knapp drei Monate nach seiner Entlassung aus dem KZ Buchenwald  be-
ginnt Ernst Wiechert mit der Niederschrift des Romans Das einfache Leben. Er 
schreibt diesen Roman in der Zeit vom 16. November 1938 bis zum 23. Januar 
1939,675 also noch bevor er mit seinem autobiographischen Bericht Der Toten-
wald beginnt.676 Der Roman hat eine für einen politisch unzuverlässigen Autor 
immens große Auflage erreicht. Er erschien im Verlag Langen & Müller in einer 
Gesamtauflage von über 260.000 Stück bis zum Jahr 1942.677 Damit widerlegt 
dieses Buch eindrücklich Wiecherts autobiographische Aussagen, dass seine 
Schriften nach seiner Verhaftung nicht mehr in den Verlagsprospekten erschei-
nen durften und sein Roman Das einfache Leben nur durch einen Irrtum der Be-
hörden möglich wurde.678 

Doch gerade auf diese Behauptungen stützten sich nach 1945 viele, die Wie-
chert mit der Aura des vom Hitlerregime verfolgten und verfemten Dichters um-
geben wollten. Ein Blick auf einen Verlagsprospekt des Langen & Müller Verlages 
aus dem Jahr 1942 zeigt jedoch, dass die Aussagen Wiecherts bezweifelt werden 
müssen. Im April 1942 veröffentlichte der Verlag ein „Erstes Verzeichnis vergrif-
fener Bücher, von denen Neuauflagen nicht vor Mitte 1943 erscheinen“, darunter 

674  Krüger, Horst: Ein Denkmal deutscher Innerlichkeit. Horst Krüger über Ernst Wie-
cherts „Das einfache Leben“. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung (44) vom 21.2.1980, S. 21 
u. Krüger, Horst: Ein Denkmal deutscher Innerlichkeit: Über Ernst Wiecherts ‚Das einfa-
che Leben’. In: Reich-Ranicki, Marcel: Romane von gestern – heute gelesen,  Frankfurt/M. 
1990 (Bd. 3: 1933-1945), S. 238. 

675  Mit der politischen Lage des Dichters nach seiner Aussprache mit dem Propa-
ganda Minister J. Goebbels und der Freilassung aus dem Konzentrationslager Buchen-
wald: Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert als politischer 
Redner und Autor. Köln 2003, S. 82-89, hier S. 82.  

676  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 33.
677  Ebd. 
678  In Jahre und Zeiten schreibt Ernst Wiechert: „Dem Verlag wurde verboten, mei-

nen Namen in seinen Verlagsprospekten zu erwähnen und in meinen Büchern die Auf-
lagenhöhe anzugeben. Den Buchhandlungen wurde verboten, meine Bücher im Fenster 
auszulegen.“ Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 686. 



2878. Das einfache Leben (1939)...

sind Ernst Wiecherts Hirtennovelle, Die Majorin sowie Wälder und Menschen. Die-
se langfristige Planung des Verlages zeigt, dass der Druck der angezeigten Bücher 
genehmigt worden war.679 

Auch ist es nicht richtig, Wiechert als unerwünschten Autor zu bezeichnen. 
Das hätte seinen Ausschluss aus der Reichsschrifttumskammer und ein Verbot 
seiner sämtlichen Werke bedeutet.680 Auf keiner der verfügbaren Verbotslisten 
erscheint jedoch sein Name.681 Somit muss festgehalten werden, dass seine Wer-
ke weiterhin von der Presse angezeigt werden durften und auch angezeigt wor-
den sind.682 Nichtsdestotrotz beschäftigte die Sache Wiecherts das Amt Rosen-
berg selbst nach seiner Freilassung aus dem Konzentrationslager Buchenwald. 
Denn gerade zu dem Zeitpunkt, als Das einfache Leben erscheinen sollte, wurde 
der Lektoren-Brief im März 1939 mit einem sehr negativen Gutachten über das 
Gesamtschaffen Ernst Wiecherts herausgegeben. In dieser Form ist ein solches 
Gutachten einzigartig. Es wurde darin mit dem unbeugsamen Dichter kompro-
misslos abgerechnet: 

Über Ernst Wiechert.

Eine eingehende Betrachtung des dichterischen Gesamtwerkes von Ernst Wiechert, 
die Dr. Hellmuth Langenbucher in seinem Werke: „Volkhafte Dichtung der Zeit“ gibt, 
beginnt mit folgenden Feststellungen: „Das dichterische Werk Ernst Wiecherts ist in 
seiner Bedeutung für die Lebensgestaltung des deutschen Volkes in unserer Zeit sehr 
umstritten. Die Bücher Ernst Wiecherts sind reich an Ansätzen zu einer echten künst-
lerischen Gestaltung bodenständigen, landschaftsgebundenen Lebens, sie verraten 

679  Prospekt im Bundesarchiv Koblenz, fol. 0321762-63. Zit. nach: Reiner, Guido: 
Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 136.

680  In einem „Leitheft Schrifttumswesen und Schrifttumspolitik“ des Reichssicher-
heitshauptamtes aus dem Frühjahr 1937 heißt es mit Bezug auf die Reichsschrifttums-
kammer: „Dem nationalsozialistischen Grundsatz von der berufsständischen Selbstver-
waltung entsprechend ist es daher die Aufgabe der Reichsschrifttumskammer, ungeeig-
nete und unzuverlässige Mitglieder auszuscheiden. Der Ausschluss von Mitgliedern ge-
nügt jedoch zur Ausmerzung unerwünschten Schrifttums nicht. Daher hat der Präsident 
der Reichsschrifttumskammer am 25. April 1935 die ‚Anordnung über schädliches und 
unerwünschtes Schrifttum‘ erlassen […] Die Reichsschrifttumskammer hat also die 
Möglichkeit, Bücher und Schriften, in deren Inhalt sie eine Gefährdung des national-
sozialistischen Kulturwollens sieht, in die ‚Liste 1 des schädlichen und unerwünschten 
Schrifttums‘ aufzunehmen. Weil für die in die Liste aufgenommenen Druckschriften ein 
Verbreitungsverbot besteht, ist damit die Schrift praktisch verboten.“ Bundesarchiv Kob-
lenz, R 58/1106, Anhang, S. 1-6, fol. 76-81. Zit. nach: Guido, Reiner: Ernst Wiechert im 
Dritten Reich, S. 138. 

681  Vgl. ebd., S. 146-150. 
682  Ebd., S. 150. Bis auf zwei Ausnahmen.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...288

außerdem einen Künstler, der über hohe Fähigkeiten verfügt. Aber Ernst Wiechert 
ist über diese Ansätze nicht hinausgekommen; denn ihm ist eine Lebenshaltung zum 
Verhängnis geworden, die sicher zum Teil auf seine Blutmischung (deutsches, fran-
zösisches und polnisches Blut fließt in seinen Adern) zurückzuführen ist, und die ihn 
dazu gebracht hat, tiefer und tiefer in den Schacht des persönlichen Ich-Erlebens hin-
unterzusinken und dieses Ich-Erleben als Maßstab für seine Weltschau übertrieben 
wichtig zu nehmen. In seinem Erstlingswerk, dem Roman „Die Flucht“ (o. J., erschie-
nen 1916, zweite Auflage 1936), den er noch unter dem Pseudonym Ernst Barany 
Bjell herausgebracht hat, stehen ein paar Sätze, die die Schaffensweise Wiecherts 
kennzeichnen, wie der Außenstehende es besser nicht zu tun vermöchte. Von der 
Hauptgestalt dieses Buches, einem Lehrer, der aus der Gesellschaft und aus seinem 
Beruf aufs Land geflohen ist, ohne hier die Erfüllung dessen zu finden, was er suchte 
(er endet dann durch Selbstmord), heißt es: „Seine Gedanken hatten keine Arbeit, 
die sie fesseln und in gerade, nüchterne Wege hätte leiten können; sie hatten keine 
Zukunft, die sie aufbauen und ausschmücken konnten. So spannen sie sich in die Ver-
gangenheit ein und wendeten das Erlebte betrachtend, bedauernd, beklagend hin und 
her.“ „Dinge tauchten auf, die im Rausche des Erlebens nicht geschienen hatten, und 
erfüllten die Erinnerung mit schmerzlicher Zärtlichkeit… So wandte er jede Falte sei-
ner Seele um und um und versank in der Betrachtung seiner selbst, wie ein Kind in 
einem großen, leeren Raum immer wieder vor den Spiegel an der Wand laufen wird, 
um bang und leis hineinzublicken.683

Langenbucher schreibt dann weiter von der dichterischen Lehre und Verherr-
lichung der Müdigkeit, die Ernst Wiechert in seinen Werken gibt, von seiner 
selbstquälerischen Lust am ausweglosen Leid, und er zeigt uns, wie selbst in den 
Büchern, die nach dem Kriege spielen, nicht die überpersönlichen Geschehnisse 
durch den Dichter gestaltet wurden, sondern daß auch hier wieder das „bekla-
gend und bedauernd“ hin und her gewendete Erleben des eigenen Ich sich in den 
Vordergrund schiebt und alles andere überwuchert. 

Sehr im Gegensatz zu Wiecherts sonstiger Entscheidungslosigkeit standen einige sei-
ner Reden vor jungen Studenten, in denen er sich die überhebliche Rolle eines Zeit-
kritikers anmaßte, die ihm in keiner Weise zustand. Anfangs hatte man ihm gewähren 
lassen, als er aber seine Vorträge zu Ausfällen gegen Einrichtungen des Staates und 
der Bewegung mißbrauchte, konnte man ihm die vorübergehende persönliche Be-
kanntschaft mit dem Konzentrationslager nicht ersparen. Für die Schulungsarbeit der 
Bewegung kommen die Werke Ernst Wiecherts auf keinen Fall in Frage.684 

Angesichts all dieser Fakten ist jedoch zu beachten, dass sich Dr. B. Payr von der 
Reichsstelle zur Förderung des deutschen Schrifttums bei dem Beauftragten des 

683  Ebd., S. 205f. 
684  Lektoren-Brief (2) 1939, 3. Folge, S. 7-8. Bundesarchiv Koblenz, NSD 16/69. 



2898. Das einfache Leben (1939)...

Führers für die gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP in 
seinem Gutachten für Verleger über Das einfache Leben Ernst Wiecherts wie folgt 
äußert: 

Alle Gestalten Wiecherts sind von Gedanken überlastet, innerlich zergrübelt und 
von schwerem Leid gequält. Sie passen nicht zu uns, sie leben deshalb auch gleich-
sam naturnotwendig in der Zurückgezogenheit der Wälder, wo sie ihre angekrän-
kelte Art pflegen können. Sie sind und bleiben Abseitige ihr Leben lang. Die Über-
betonung gewisser christlicher Momente ist ein deutliches Zeichen für die ganz 
andere Welt, in der dieser (sic!) Menschen leben. Es ist keine Welt einer gesunden 
Innerlichkeit, die man bejahen kann, sondern eine Welt mit so vielen direkt krank-
haft anmutenden Zügen, dass man sie nur mit Nachdruck ablehnen kann. Darüber 
vermag auch die Schilderung der Menschen und der ostpreußisch-masurischen 
Landschaft nicht hinwegzutäuschen, die überaus plastisch und eindrucksvoll ist 
und eine dichterische Höhe erreicht wie kaum in einem der anderen Bücher Wie-
cherts. Der Roman kann nicht empfohlen werden.685 

Deswegen muss man berücksichtigen, dass der Dichter eher als geduldeter Autor 
verstanden wurde und man ihn weder unterstützt noch ihm größere Schwierig-
keiten bereiten wollte. Aber die Anzahl der Rezensionen, die Das einfache Leben 
begutachtet haben, ist im Vergleich zu seinen früheren Werken wesentlich klei-
ner.686 

Wiechert schreibt in Jahre und Zeiten über seinen neuen Roman und dessen 
Funktion:

Vielleicht war der Umriss schon in den schlaflosen Lagernächten entstanden, als 
eine Rettung, die einzige, die es gab. Und nun verdichtete es sich und nahm lang-
sam seine Gestalt an. Für die anderen war es ein Buch wie andere Bücher, nur noch 
stiller, noch innerlicher, und ich wusste damals, noch nicht, welch ein Trost es für 
Unzählige werden würde. Für mich aber, als ich es schrieb, war es mehr. Es war 
‚mein‘ Buch, das einzige meiner Bücher vielleicht, das ganz mein war. Es war nicht 
nur die Flucht vor den Eumeniden, es war der Sieg über sie. Es war ein Traumbuch, 

685  Payr, Bernhard: Gutachten für Verleger (Abschrift). Berlin C2 vom 7.6.1939, 
Reichsstelle zur Förderung des deutschen Schrifttums bei dem Beauftragten des Führers 
für die gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP. In: Königsberger 
Sammlungen der Stadtgemeinschaft Königsberg (Pr.). Inv.Gr. 7 Nr. 5/78, S. 5-6. Vgl. Ab-
bildung 4. 

686  Erschienen sind nur folgende Rezensionen: Schönfeld, Herbert: Ernst Wiechert 
– Das einfache Leben (Buchbesprechung). In: Die Literatur (41), H. 11 (August 1939), 
S. 693; Hilger, Lina: Ein einfaches Leben? (Buchbesprechung). In: Die Frau (47), H. 7, 
S. 198-201; Stehmann, Siegbert: Ernst Wiechert – Das einfache Leben. In: Eckart (15), 
H. 7/8 ( Juli/August 1939), S. 364-366. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...290

in dem ich mich mit Flügeln über diese grauenvolle Erde hinaushob. Mit ihm spülte 
ich mir von der Seele, was sie beschmutzt, befleckt, erniedrigt, entwürdigt und zu 
Tode gequält hat. Mit ihm gingen die Schatten und die Toten fort, nicht in das we-
senlose Nichts, sondern in ein beglänztes Land der Erinnerung und der Verklärung. 
Mit ihm baute ich noch einmal eine Welt auf, nachdem die irdische mir zusammen-
gebrochen  oder schrecklich entstellt worden war. Nicht eine wirkliche, aber eine 
mögliche, und jede mögliche Welt ist auch eine wahre Welt. Ich umfing alles mit 
Liebe, auch das Unvollkommene, das Irrende, das Verkehrte. Aus dem Abgrunde 
des Hasses zurückgekehrt, verströmte ich, was ich an Liebe nur besaß. Es war mir, 
als müsste ich nicht nur mich, sondern auch das Bild meines Volkes retten.687

Wiechert beschreibt seinen Roman als unmittelbare Reaktion auf die Erlebnisse 
des nationalsozialistischen Terrors. Es ging ihm um eine Verarbeitung, ja um eine 
Verklärung der schrecklichen Erlebnisse, die ihn zutiefst erschüttert haben. Wie 
sehr er davon betroffen war, drücken am besten die Erinnerungen des Schriftstel-
lers Manfred Hausmann aus: 

Am zweiten Abend geriet ich in eine Gaststätte, die, wenn ich mich nicht irre, „Zum 
Schwan“ hieß. An allen Tischen hockten die „Dichter“ aufs engste mit den Weima-
rer Kleinbürgern zusammen, die sich in solcher Gesellschaft wunder wie erhoben 
fühlten. Da entdeckte ich, während ich einen freien Stuhl suchte, Ernst Wiechert. 
Er saß wie ein Gezeichneter ganz allein an einem kleinen Tisch. Offenbar wollte 
niemand mit dem Mann, der aus dem Konzentrationslager kam, gesehen werden. 
Mich kümmerte es wenig. Nach ein paar Begrüßungsworten sagte ich: „Herr Wie-
chert, wie war es wirklich?“ Damals wusste man wohl, daß es Konzentrationslager 
gab, man wusste auch, daß es in ihnen hart zuging, aber niemand war imstande, mit 
irgendwelchen Einzelheiten aufzuwarten. Es liefen nur Gerüchte um, die sich nicht 
nachprüfen ließen. Jetzt saß ich jedoch einem gewesenen Häftling gegenüber, der 
mir eine verlässliche Auskunft geben konnte. Wiechert senkte die schweren Augen-
lider und sagte in seinem langsamen, ostpreußisch gefärbten Tonfall: „Ich darf dar-
über nicht sprechen. Sie verstehen. Aber“ – und jetzt sah er mich voll an – „das Eine 
können Sie immerhin wissen: lebendig bekommen sie mich nicht wieder hinein. 
Genügt ihnen das?“ Es genügte mir.688

Daher nimmt dieses Werk eine Sonderstellung in der Auseinandersetzung Wie-
cherts mit der Politik und Ideologie des Dritten Reiches ein, denn es ist gerade 
das erste von seinen Werken, das nach diesen schrecklichen Erlebnissen entste-
hen konnte. In ihm lassen sich keine direkten Bezüge und Anspielungen auf seine 

687  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 688-689. 
688  Kipp, Erika: Das einfache Leben: Erinnerungen an Ernst Wiechert. Rundfunkessay, 

SWR 20.8.2000. Signatur im Deutschen Literaturarchiv Marbach/Neckar: RFS: AA 
(Wiechert, Ern.), S. 12-13. 



2918. Das einfache Leben (1939)...

Erlebnisse in Buchenwald finden. Erst ein Jahr später wird er das Erlebte und Er-
littene in dem autobiographischen Bericht Der Totenwald niederlegen. Wiechert 
konzipiert diesen Roman bewusst als Gegenwelt und Abgrenzung zum Dritten 
Reich. Ihm geht es um die Errichtung einer neuen, innerlichen Welt, in welcher 
der Hass durch die Liebe kompensiert werden soll. Für Wiechert scheint dies 
der einzig mögliche Weg, um mit der Wirklichkeit des Nationalsozialismus und 
seiner Tätigkeit als Dichter fertig zu werden. Daher kann der Roman Das einfache 
Leben nicht nur als eine Art Distanzierung von der wahren Welt wahrgenommen 
werden, sondern auch als eine Art Selbstschutz vor dem Erlittenen, als Flucht in 
die ideelle Welt, in die Natur der ostpreußischen Heimat, in seine Erinnerungen. 
Denn das Generalthema – Flucht in das Reich der Verinnerlichung, Gottsucher-
tum, Absage an Krieg und Gewalt – wird im Roman gleichsam programmatisch 
dargestellt. Das Buch ist für seine Leser von einer Faszination gewesen, die sich 
nur aus den damals gegebenen literarischen, aber auch politischen und gesell-
schaftlichen Verhältnissen  erklären lässt. Der humanistische Grundzug bedeu-
tete durchaus Lebenshilfe in einem totalitären Staat. Die Hoffnung auf ein An-
derswerden ging nicht verloren, solange solche Veröffentlichungen noch auf den 
Büchermarkt kamen. 

Inhalt

Der Protagonist des Romans, der ehemalige Korvettenkapitän Thomas von 
Orla, findet nach den Ereignissen des Ersten Weltkrieges keine Rückkehr in das 
Leben der Großstadt. Seine Abneigung gegen die Auswüchse der Zivilisation 
und die zunehmende Vermassung in den Städten lassen ihn nach einem neuen 
Lebenssinn und einer neuen Heimat suchen. Auf Anraten eines Pfarrers be-
schließt Thomas von Orla schließlich, in Arbeit und dem Verzicht auf materiellen 
Wohlstand sein Leben wieder neu zu ordnen. So verlässt er seine Frau Gloria, die 
sich ganz dem lockeren Leben der so genannten „Goldenen Zwanziger“ hingibt 
und seinen Sohn Joachim. Er verdingt sich auf dem Gut eines alten Generals in 
den ostpreußischen Wäldern und versucht nun, durch ein einfaches Leben als 
Fischer der ewigen Ordnung, die alles durchdringt und bestimmt, auf die Spur 
zu kommen. 

Sein Lebenskreis umfasst in dieser Einsamkeit nur wenige Personen, die 
ihn in vielen Gesprächen in seinem Naturmystizismus bestätigen. Da ist der alte 
General und dessen junge Enkeltochter Marianne, der Förster Gruber und seine 
Frau, die im Verlauf des Romans Selbstmord begeht, sowie der schwermütige 
Graf Natango Pernein. Orlas ehemaliger Matrose Bildermann kehrt zu seinem 
Herrn zurück. Gemeinsam leben sie auf einer kleinen Insel inmitten eines Sees. 

Thomas von Orla entfremdet sich immer mehr von seiner Familie, und 
so sieht er seine Frau erst kurz vor ihrem Tod, als sie schwerkrank auf die Insel 
kommt. Schwindsucht und Morphium haben ihre Gesundheit völlig zerrüttet. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...292

Sie stirbt, nachdem sie sich mit Thomas ausgesöhnt hat. Auch sein ehrgeiziger 
Sohn Joachim findet keine richtige Beziehung mehr zu seinem Vater. Sein ein-
ziges Ziel ist eine möglichst schnelle Karriere bei der Marine, und so leben sich 
Vater und Sohn immer mehr auseinander. 

Am Ende des Romans verzichtet Thomas von Orla freiwillig auf die sich an-
bahnende Liebesbeziehung zu Marianne. Nicht nur der große Altersunterschied 
wird als Grund genannt, sondern seine völlige Unterordnung unter das „große 
Gesetz“: „Alles hatte seinen Platz und seine Ordnung, alles war richtig, wie es war 
und werden würde. Es war nicht gut und nicht böse.“689

Otto Leitner schreibt in einem Artikel über den Roman Ernst Wiecherts fol-
gendes: 

In dem Buch vom einfachen Leben, das Ernst Wiechert nach seinem eigenen Ge-
ständnis besonders ans Herz gewachsen war, steht der Korvettenkapitän a.D. Tho-
mas von Orla im Lichte des scheidenden Tages vor seinen Bücherreihen mit dem 
Buch der Bücher in der Hand, festgehalten für sein ganzes ferneres Leben von dem 
Wort aus dem 90. Psalm.690 

Motiv der Arbeit im Roman691

Der Protagonist war beim Blättern in einem alten Psalter auf den Vers gesto-
ßen: „Wir bringen unsere Jahre zu wie ein Geschwätz.“ Der Vers lässt ihn nicht 
mehr los, und in seinem nächtlichen Gespräch mit dem Pfarrer stellt er ihm die 
Frage nach der Bedeutung dieser Stelle. Der Pfarrer erklärt, dass der Psalmvers 
von ihm eine Reaktion fordere, damit die folgenden Jahre nicht auch wieder nur 
wie ein Geschwätz zugebracht würden. Die Forderung, die der Pfarrer formu-
liert, besteht jedoch nicht im Glauben oder einer vertieften Frömmigkeit, son-
dern in der Forderung zu arbeiten.

689  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben. In: Sämtliche Werke. Wien/München/Basel 
1957. B. 4, S. 726. 

690  Leitner, Otto: Ernst Wiechert. Zum 70. Geburtstag. In: Das Ostpreußenblatt 
v. 18.5.1957, S. 6.

691  Dieser Teil des Kapitels stützt sich teilweise auf meine früheren Artikel: 
Gołaszewski, Marcin: Das einfache Leben Ernst Wiecherts –  Zivilisation, Natur und das große 
Gesetz im letzten Werk des Dichters vor seinem Rückzug in die Innere Emigration. In: Księżyk, 
Felicja; Jelitto-Piechulik, Gabriela (Hrsg.): Prace germanistyczne 5/Germanistische Werk-
statt 5. Opole 2013, S. 187-200 u. Gołaszewski, Marcin: Arbeit, Verzicht und Entsagung als 
Ausdrucksmittel der Inneren Emigration Ernst Wiecherts in seinem Roman Das einfache Leben. 
Innerlichkeit versus das Dritte Reich. In: Kapral, Elżbieta; Sidowska, Karolina (Hrsg.): Lod-
zer Arbeiten zur Kultur- und Literaturwissenschaft. Frankfurt am Main 2014, S. 57-70. 



2938. Das einfache Leben (1939)...

„Fromm werden? Glauben?“ Der Pfarrer beugte sich vor und sah ihn erstaunt an. 
„Wie kommen Sie darauf? Arbeiten soll man, arbeiten! Verstehen Sie? Nichts als 
arbeiten! Das heißt es.“692

Wichtig ist nicht die Art der Arbeit, sondern allein ihre Funktion als Sühne und 
Buße. Je kleiner und überschaubarer der Arbeitsbereich sei, umso glücklicher 
werde dabei der Mensch. Bei dieser Festlegung des Begriffes von Arbeit als Hei-
lungsprozess werden jedoch die sozialen Umstände völlig außer Acht gelassen. 
Soziale Unterschiede werden einfach nivelliert, der Straßenkehrer ist genauso 
viel wert wie der Minister, ja er ist sogar glücklicher.

Ich glaube auch, dass der Straßenkehrer glücklicher ist mit seiner Arbeit als der Mini-
ster. Er hat seinen Abschnitt, seinen Besen und seine Karre. Er hat seine Grenzen, über 
die ihm keiner hereinkommt. Das hat der andere nicht. Und ein Pferdeapfel ist leich-
ter zu beseitigen als Intrigen oder politische Feindschaft oder was Sie sonst wollen. 
Aber außerdem kann der Straßenkehrer immer hoffen, einmal Minister zu werden, 
während jener keinen Stern hat, den er aus dem Himmel herunterholen könnte.693

Arbeit hat damit nicht mehr eine materielle Funktion, sondern sie ist vor allem ein 
ideeller Wert. Mit der Behauptung, dass der Straßenkehrer in Wirklichkeit glück-
licher sei, als der Minister, zementiert Wiechert eine Ständegesellschaft und ver-
tröstet die Unterprivilegierten mit dem utopischen Hinweis auf die Möglichkeit 
eines zu erhoffenden Aufstiegs. Wiechert verkennt damit nicht nur die Wirklichkeit 
der Arbeitswelt, in der eben nicht Glück, sondern vor allem materieller Gewinn 
ausschlaggebend ist, sondern er erweckt den Anschein, dass der Zustand der Ge-
sellschaft unveränderbar sei. Der Einzelne hat sich in das Schicksal seines Lebens 
zu fügen und in seinem beschränkten Arbeitsbereich sein Glück zu suchen. Wer 
sich gegen diese Ansicht wehrt, ist zum Scheitern verurteilt und wird diskreditiert. 

Der Vorgänger Orlas, der Fischer Christoph, ist dafür ein gutes Beispiel. Er 
opponierte gegen die Arbeitsbedingungen und Forderungen des Generals und 
hinterfragte die sozialen Bedingungen. Er wird als Gescheiterter vorgeführt, der 
vom General entlassen in die Stadt gehen will, um dort sein Glück zu suchen. 
Sein Protest wird als Faulheit und Arbeitsunlust abgestempelt. 

In gleicher Weise wird auch der Streik der Arbeiter auf dem Gut Perneins, 
der zum Tod des Grafen führt, scharf angegriffen. Dieser Aufstand der Arbeiter 
scheint durch importierte Ideen aus der Stadt motiviert zu sein, „wahrscheinlich 
hatte jemand aus der Stadt ihnen eine Rede gehalten“694, und damit ist selbst die 
Idee der Revolution durch die städtische Zivilisation korrumpiert. 

692  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 379.
693  Ebd., S. 380.
694  Ebd., S. 643.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...294

Die Abneigung Wiecherts gegenüber allen revolutionären Veränderungen 
wird in diesem Arbeitsethos deutlich. Die Festschreibung gesellschaftlicher Ver-
hältnisse deutet auch darauf hin, dass Wiechert eine Veränderung der national-
sozialistischen Gesellschaft und ihrer Regierung nicht mehr für möglich hält. 
Die Aufforderung zum Widerstand, zum Nicht-Schweigen, wie sie noch in sei-
nen Reden und im Weißen Büffel695 vorkommt, findet man im Einfachen Leben 
nicht mehr. Die Lösung, die er hier anbietet, ist der Rückzug in den Bereich einer 
überschaubaren, individuellen Arbeit, die unabhängig von den gesellschaftlichen 
Verhältnissen, dem Einzelnen Glück und Geborgenheit verspricht. So wählt auch 
Thomas von Orla die einfache und überschaubare Arbeit eines Fischers und be-
schränkt sich auf den kleinen Arbeitsbereich seiner Insel. 

Dass diese Flucht vor der Wirklichkeit in ein Ideal der Arbeit nicht nur für den 
Roman Das einfache Leben zutrifft, sondern auch im Leben Wiecherts eine Rolle 
spielte, beweist ein Zitat aus seinem autobiographischen Buch Jahre und Zeiten:

Und dann erinnere ich mich, dass es für unsereinen nur eines gibt, um den Unter-
gang zu bestehen: die Arbeit. Das heißt Flucht in eine andere Welt oder die Ver-
wandlung dieser zerfallenen Welt in eine der Wahrheit und der letzten Gerechtig-
keit.696

Wiechert hat demnach seine eigene Lebenswirklichkeit im Einfachen Leben dich-
terisch zum Ausdruck gebracht. Nach den Erlebnissen in KZ Buchenwald hatte er 
nicht mehr die Kraft zum offenen Widerstand, und so versuchte er, sich eine eigene 
neue, idealistische, fast utopische Welt zu schaffen, um die Realität des Dritten Rei-
ches zu verwandeln, beziehungsweise ihr zu entfliehen und sich davor zu distanzie-
ren. Ob ein solcher Ausweg gelingen konnte, ist eher fragwürdig. Es steht jedoch 
fest, dass sich in Thomas von Orlas Erfahrungen die des Autors widerspiegeln. 

Die Arbeit wird für Orla und seinen Matrosen Bildermann, der ihm manche 
körperliche Tätigkeit abnimmt und ihm dadurch das Schreiben zweier Bücher 
über die Seefahrt ermöglicht, zum Selbstzweck, zum Lebenssinn. Da spielt we-
der sozialer Rang noch die Höhe der Vergütung irgendeine Rolle. Das Heil sucht 
Orla nicht in der Veränderung der Gesellschaft, sondern in einer inneren Erneue-
rung durch seine Arbeit und durch die Aufgaben, die ihm sein einfaches Leben 
stellt. Sogar das Denken erscheint in diesem Idealbild von Arbeit als verpönt:

Sie begnügten sich nicht mit dem, was ihnen vorgeschrieben war und was sie durch 
einen Vertrag gelobt hatten. Es schien ihnen zu wenig und schien ihnen zuviel Zeit zu 
lassen für Dinge, die nicht Arbeit waren. Für das Spiel etwa oder für das Denken.697

695  Wiechert, Ernst: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, B. 6. 
696  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 697.
697  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 601.



2958. Das einfache Leben (1939)...

Durch die Arbeit und in der Konfrontation mit den von der Zivilisation noch 
unberührten Kräften der Natur setzt sich ein Erkenntnisprozess in Gang. Der 
Mensch erreicht einen Zustand der inneren Zufriedenheit und des Glücks. 
Er findet in einer befriedigenden Arbeit den Sinn und die Wahrheit des Le-
bens. Diese Haltung ist für Wiechert nicht Flucht, sondern eine erlaubte Re-
signation jemandes, der eine Zeitlang versucht hat, in das Rad der Geschich-
te einzugreifen.

Viele werden sagen, dass ich mich vor dem Leben und seiner Verantwortung flüchte 
und dass Resignation, wie sie es nennen, einem Manne in meinem Alter nicht zuste-
he. Aber ich glaube nicht, dass derjenige flieht, der arbeitet, und ich glaube, dass Re-
signation eine erlaubte Haltung ist, wenn man ein paar Jahrzehnte lang mitgespielt 
und zugesehen hat, wie die Heldenväter hinter den Kulissen ihren Rettich sehen. 
Wer einmal die Phrase hinter sich gelassen hat, für den ist der Pflug oder das Ruder 
oder die Büchse oder der Spaten kein Ersatz, glaube ich, sondern die Wahrheit, eine 
einfache, unverdorbene und große Wahrheit.698

Diese Textpassage drückt auf eine sehr klare Weise Wiecherts Empfindungen aus. 
Er ist der festen Überzeugung, dass seine Zeit des aktiven Aufbegehrens beendet 
ist. Was ihm möglich war, glaubt er getan zu haben. Nun ist sein Weg der in die 
Innerlichkeit, in eine Welt, die er sich selbst schafft, in der er der Bedrohung und 
den Schrecken der Wirklichkeit entfliehen kann. Damit leistete er keinen Wi-
derstand mehr gegen die Auswirkungen der nationalsozialistischen Herrschaft, 
aber seine Verweigerung musste den Ärger der parteiamtlichen Stellen nach sich 
ziehen. Das stellt auch Wiechert mit dem folgenden Satz fest: „Die Menschen 
aber sind immer böse, wenn man nicht mitspielt, wie die Trinker böse sind, wenn 
einer nüchtern bleibt.“699

Verzicht und Entsagung

Die zweite Voraussetzung für ein einfaches Leben formulierte Wiechert 
schon im Motto, das er dem Roman vorangestellt hat. 

Ein drittes Mal begegnete Yen-Hui Kung-Fu-Tse und sagte: „Ich komme weiter.“
„Wie das?“ fragte Kun-Fu-Tse. „Ich bin alles losgeworden“, antwortete Yen-Hui. 
„Alles losgeworden!“ sagte Kun-Fu-Tse ergriffen. „Was meinst du damit?“
„Ich habe mich von meinem Körper freigemacht“, antwortete Yen-Hui.
„Ich habe meine Gedanken entlassen. Da ich so Leibes und Geistes ledig wur-
de, bin ich eins mit dem Alldurchdringenden geworden. Das ist es, was ich 

698  Ebd., S. 617.
699  Ebd.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...296

damit meine, dass ich alles losgeworden bin.“ (Reden und Gleichnisse des  
Tschuang-Tse)700

„Alles loswerden“ ist auch das Ziel Thomas von Orlas, um eigene Identität wie-
derzufinden. Auf alle menschlichen Bedürfnisse des Körpers und des Geistes zu 
verzichten, ermöglicht erst die mystische Vereinigung mit dem alles durchwal-
tenden, transzendenten Gesetz, dessen Symbol im Roman die goldene Krone ist, 
die Orla finden möchte. So heißt es am Ende:

Und manchmal konnte man es in den Nächten über das Wasser blitzen sehen, einen 
stillen, rötlichen Schein, und konnte meinen, dass er von der goldenen Krone her-
rühre, die auf dem Grunde lag.701

Orla verzichtet fast völlig auf seinen Besitz, bricht seine Beziehungen zur Familie 
weitgehend ab, auch wenn sein Sohn ihn mehrmals besuchen kommt und ver-
sucht, in klösterlicher Askese sein Leben neu einzurichten. Als äußeres Symbol 
erscheint sein Verzicht auf seinen Adelstitel und seinen Offiziersrang. Er ver-
schweigt dem General gegenüber seine eigentliche gesellschaftliche Stellung. Um 
die eigene Identität wiederzufinden, müssen Ruhm und Ehre ebenso wie materi-
eller Besitz gegenstandlos werden. 

Damit wendet sich Wiechert gegen den Drang des Menschen zur Besitzma-
ximierung, den Habgier und Gewinnsucht auslösen. Also auch hier findet man 
den Gegensatz zur Gesellschaft, in der nur Ansehen, Geld und Macht zählen und 
die wirklichen Werte des Menschen missachtet werden. Diese wirklichen inne-
ren Werte des Menschen sollen durch ein arbeitsames Leben in Demut wieder 
zum Vorschein gebracht werden und dem Menschen ein glücklicheres und erfüll-
teres Leben schenken. Dieses einfache Leben bedeutet dann:

Sich Abend mit frohem Herzen niederlegen können, das war vielleicht das ganze 
Geheimnis. Froh, wenn man an den gewesenen Tag, und froh, wenn man an den 
kommenden Tag dachte. Keine Erlebnisse, keine Heldenrolle, kein Glanz um die 
Stirn. Die Netze auslegen und wieder einziehen, Haus und Insel sauber halten, ein 
paar Seiten lesen und abends am Wasser sitzen und in die Sterne sehen. Den Vertrag 
erfüllen, den man unterschrieben hatte.702

Sich darauf zu beschränken ist das Ziel Orlas, dem er durch Verzicht und Arbeit 
nahekommen will. Vom Verzicht ist jedoch auch die Liebe nicht ausgeschlos-
sen. Reine Liebe lebt in der Selbstaufgabe, nicht im Haben-Wollen, und so ver-

700  Ebd., S. 359.
701  Ebd., S. 726.
702  Ebd., S. 424.



2978. Das einfache Leben (1939)...

zichtet Orla auf die Liebe Mariannes: „‚Das letzte, Kind, was man im Leben ge-
winnen kann, ist, nichts zu wollen.‘ Und nach einer Weile setzt er hinzu: ‚Auch 
in der Liebe ...‘“703

Nicht nur der große Altersunterschied, sondern auch sein mönchisches Le-
bensideal lassen Orla die aufkeimende Liebe überwinden und aufgeben. Orla 
kehrt damit allen bürgerlichen Zielen bewusst den Rücken, um sein Ziel des ein-
fachen, aber glücklichen Lebens verwirklichen zu können. 

Entsagung, Verzicht und Demut waren allerdings keine Werte, die in der na-
tionalsozialistischen Gesellschaft angesehen waren. Gefordert war der heldische 
Mensch, der sich mit Mut, Härte, Stolz und Tatendrang über die Widrigkeiten 
des Lebens hinwegsetzt, um für sich und das deutsche Volk neue Macht und neu-
en Lebensraum zu erringen. Gerade in der Zeit der verstärkten Expansionspläne 
der Nationalsozialisten musste dieses Bild des entsagenden Menschen äußerst 
unerwünscht sein und die Machthaber irritieren. 

Innerlichkeit und Drittes Reich

Wiecherts Roman Das einfache Leben wurde im Dritten Reich sehr unter-
schiedlich aufgenommen. Zum großen Teil sind diese Reaktionen aus dem 
Widerspruch zu erklären, der sich in diesem Roman zeigt. Ein Widerspruch 
zwischen dem Ansatz einer Gesellschaftskritik und damit auch einer Kritik am 
Nationalsozialismus und einem ideologischen Rückgriff Wiecherts auf ein Welt-
bild, das diese Ansätze der Kritik wieder zurücknimmt und relativiert. 

Dieses Weltbild ist geprägt von der Annahme eines allesdurchdringenden 
Gesetzes, das die Autonomietendenzen des Individuums deutlich zurücknimmt. 
So erscheint auch der Dualismus von Natur und Zivilisation nicht in geschichtli-
chen Dimensionen, sondern als determiniert und unveränderbar. Damit ist eine 
positive Entwicklung der Zivilisation von vornherein ausgeschlossen. Der Natio-
nalsozialismus tritt nun als Folge der Deformation der Gesellschaft in Erschei-
nung. Aber auch er ist nur ein Teil des unabänderlichen Prozesses, der schließlich 
zum Untergang der abendländischen Kultur führen wird. 

Wiechert unternimmt an keiner Stelle des Romans den Versuch, die Ent-
wicklungen analytisch und rational auszuwerten oder zu erklären. Hinter allem 
steht das unfassbare Gesetz, das nicht erkannt, sondern nur erahnt werden kann. 
Der Mensch als Individuum hat keine Möglichkeit, diesen Prozess zu stoppen 
oder aufzuhalten. Nur der Rückzug in die Natur und in die Innerlichkeit, in die 
utopische Welt, schaffe die Möglichkeit, die Katastrophe zu überstehen. Alles 
Aufbegehren gegen den Terror des Nationalsozialismus erscheint vor diesem 
Hintergrund als ein aussichtsloses Unternehmen. 

703  Ebd., S. 461.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...298

Doch auch das sich in die Innerlichkeit zurückziehende Individuum steht 
unter dem Einfluss des großen Gesetzes. Hatte Wiechert zuvor die Stellung des 
Individuums betont und dessen herausragende Bedeutung gegenüber der Ver-
massung der Städte, so nimmt er nun den positiven Ansatz zurück, indem er dem 
Individuum seine Autonomie abspricht. Das Individuum steht zwar außerhalb 
der gesellschaftlichen Zivilisation und damit auch jenseits des Nationalsozia-
lismus. Indem aber von Wiechert die Fremdbestimmung der Menschen betont 
wird, und das Gesetz an keiner Stelle des Romans erklärt wird, kann man dieses 
Gesetz durchaus auch im Sinne des Nationalsozialismus deuten. Die Zivilisa
tionskritik Wiecherts richtet sich demnach gegen die Auswüchse der Weimarer 
Republik, und das große Gesetz, das den Nationalsozialismus repräsentiert, dem 
sich jeder Mensch unterwerfen muss, erscheint als Rettung vor dem Untergang. 
Dass Wiecherts Buch zum Teil so verstanden werden konnte und auch verstan-
den wurde, beweist nicht zuletzt die hohe Auflage von 260.000 Exemplaren. 

Ein kurioser Brief des Reichsministers, Generalgouverneurs von Polen, 
Dr. Hans Frank, des sogenannten „Schlachters von Polen“, der am 16. Oktober 
1946 als Kriegsverbrecher in Nürnberg hingerichtet wurde, zeigt, wie man Wie-
cherts Roman auch verstehen bzw. missverstehen konnte: 

Sehr geehrter Herr Wiechert!

Ich möchte Ihnen meine Bewunderung für Ihr Meisterwerk Das einfache Leben ganz 
kurz zum Ausdruck bringen, da ich aus diesem Ihrem Buch weiß, dass Sie den ech-
ten Klang noch so stiller Worte vernehmen, wenn diese im tiefen Erlebnisgrund 
wurzeln. Für das harte Leben, das sich bei uns Handvoll Deutscher als Führungs-
schicht in einem Raum mit 14,5 Millionen Fremdvölkischer abspielt – ist Ihr Buch 
von der Bedeutung eines dichterischen Gleichnisses, wie man es sich prägnan-
ter nicht vorstellen kann. Ich weiß, dass Sie große Schwierigkeiten mit manchen 
Dienststellen unseres Reiches hatten, ich bedaure dies auf das tiefste, denn ich halte 
mich verpflichtet, zu betonen, dass ein Mann, der solche Bücher schreibt wie dieses 
Das einfache Leben, verdient die Achtung und den Schutz der in Zeit und Raum 
Mächtigen.704

Diesen Ausführungen folgt eine Einladung zu einer Dichterlesung nach Krakau, 
die Wiechert aber mit einem Hinweis auf seinen Rückzug in die Einsamkeit ab-
lehnte.705 Der Brief Franks zeigt, dass der Roman auch zur „künstlerischen Le-

704  Brief des Generalgouverneurs, Reichsministers Dr. Hans Frank, v. 11.6.1943, an 
Ernst Wiechert. In: Königsberger Sammlungen der Stadtgemeinschaft Königsberg (Pr.). Inv.
Gr. 4 Nr. 2/94. Nachlass von Ernst Wiechert im Besitz des Stadtarchivs der Stadt Duis-
burg.   

705  Guido, Reiner: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 184.



2998. Das einfache Leben (1939)...

gitimation für die Versklavung und Ausrottung des polnischen Volkes“706 miss-
braucht werden konnte. Frank füllte das Vakuum des nicht näher definierten 
Gesetzes mit den Ideologien des Nationalsozialismus und fand so eine Bestäti-
gung für sein Handeln. 

Eine Verweigerung gegenüber den Ideologien der Machthaber kann man 
hingegen in Wiecherts Schilderungen und Interpretationen des Ersten Weltkrie-
ges sehen. Hier wird nicht der Mann der Tat, der heldenhafte Sieger vorgeführt, 
der noch im Untergang triumphiert, sondern Wiecherts Protagonist ist das ge-
naue Gegenteil. Zögerlich hat er die Chance zur Bewährung im Kampf verstrei-
chen lassen und sieht sich fortan als der große Besiegte. Neben diesen Beschrei-
bungen, die das nationalsozialistische Bild vom glorreichen, großen Sieg trüben, 
sind noch die Ablehnung der Dolchstoßlegende und die ungeschminkte Schilde-
rung des Elends der Krüppel und Kriegsinvaliden zu nennen. 

Sicherlich ist die Darstellung des Ersten Weltkrieges im Einfachen Leben 
nicht als Versuch des Widerstandes zu interpretieren, doch eine Verweigerung 
gegenüber dem Zugriff des nationalsozialistischen Staates und seiner Ideologe-
me wird in Wiecherts Ausführungen zweifellos deutlich.

Wiechert konnte durchaus mit Recht darauf Anspruch erheben, dass in die-
sem Buch ein ‚Gegenbild‘ zum Treiben seiner Zeit aufgestellt worden sei: hier 
ging ein Mann seinen Weg zur Wahrheit, unbekümmert darum, ob er sich da-
durch mit seinem Volk, seiner Familie oder dem Zeitgeist in Übereinstimmung 
oder in Widerspruch befand.707

Diese Widersprüche innerhalb des Romans spiegeln sich auch in den Rezen-
sionen und Besprechungen wider. Während der Roman von vielen der Verehrer 
Wiecherts als ein Trostbuch gesehen wurde, das den Menschen in der Zeit der 
äußeren Bedrohung durch Krieg und nationalsozialistischen Terror eine Mög-
lichkeit der Flucht in eine heile Welt eröffnete, wurde er von der nationalsozia-
listischen Presse durchweg abgelehnt. Der Widerstand, die Verweigerung, die 
Wiechert dem Leser vorschlug, konnten von vielen Vertretern des gebildeten 
Bürgertums ohne großen Einsatz und ohne große Gefahr für Leib und Leben 
umgesetzt werden. Der Rückzug in die Innerlichkeit bedeutet für den Staat keine 
Bedrohung und bleibt durch seine Unverbindlichkeit folgenlos. Trotz allem wur-
de der Roman immer wieder heftig kritisiert und sogar offen angegriffen. 

So wurde im Juniheft des Lektoren-Briefes 1939 ein Mustergutachten über 
Das einfache Leben durch das Zentrallektorat der Reichsstelle angefertigt und ver-
öffentlicht. Es erschien gleichzeitig in der Rosenberg unterstehenden Zeitschrift 
Bücherkunde. Wiechert erhielt dieses Gutachten durch seinen Verleger Langen 

706  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts, S. 163.
707  Keller, Ernst: Die Flucht in die Wälder: Ernst Wiechert. In: Keller, Ernst (Hrsg.).: 

Nationalismus und Literatur. München/Bern 1970, S. 183.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...300

& Müller, dem auch ein Exemplar zugeschickt worden war. Als Verfasser wurde 
Bernhard Payr genannt.

In dem Gutachten wird der Roman auf Grund seiner darstellerischen 
Qualitäten als „eines der besten Bücher Wiecherts“708 bezeichnet. Aber auch 
dort wird ihm vorgeworfen, dass seinen Helden eine „gemeinschaftsflüchtige 
Lebensweise“709 zu Eigen sei. Die Schilderung seines Helden, der unter dem Sol-
datensein gelitten hatte, wird als ein „bei Wiechert beliebter und stets wiederkeh-
render Gedanke“710 bezeichnet. Der Hauptgestalt des Romans wird vorgeworfen:

In der Hauptgestalt des neuen Romans von Wiechert, dem Korvettenkapitän a.D. 
von Orla, finden wir einen Menschen echt Wiechertscher Prägung. Letzten Endes 
geht es immer wieder um die Bespiegelung des eigenen Ich. Aus der Welt fliehend, 
bejaht der Held wohl ein tätiges Dasein, lebt jedoch trotzdem in hoffnungsloser 
Vereinsamung fern aller Gemeinschaft dahin. [...] Das bedeutet eine Absage an 
die Idee der Gemeinschaft und das Bekenntnis zur bewussten Vereinzelung. Im-
mer wieder ringt dieser Mensch mit seinen Gedanken und Gefühlen. Sie lassen ihn 
wohl in eine neue Welt hineinblicken, doch besitzt er nicht die Kraft, sie sich nun 
auch wirklich zu schaffen. [...] Das Problem des Menschen, der nach 20 Jahren noch 
nicht aus dem Kriege heimgekehrt ist, besitzt heute keine unmittelbare Wirklichkeit 
mehr. Der Dichter zerreibt sich an diesem Stoff, der ihn Zeit seines Lebens beschäf-
tigte und den er immer wieder in verschiedenen Abwandlungen gestaltete, wenn er 
auch hier und da Durchblicke in eine lichtere Zeit zu geben vermag. Aber es gelingt 
ihm nicht, sie Wirklichkeit werden zu lassen. Und so blieb er schließlich doch im 
Unvollendeten, in Halbheit und Passivität stecken.711

Die Hauptvorwürfe sind Wiecherts Idealismus, die Absage an jeglichen Gemein-
schaftsgedanken, seine Egozentrik und Passivität. Doch zeigt die Wertung des 
Gutachtens die Widersprüchlichkeit Wiecherts, die auch den Verantwortlichen 
des NS-Staates nicht verborgen blieb. Nach Ansicht von Payr ist Wiechert auf 
dem halben Weg zu der wahren Erkenntnis – nämlich der des Nationalsozialis-
mus – stehen geblieben. Aus heutiger Sicht könnte man umgekehrt auch sagen, 
er hat die Konsequenzen aus seinen kritischen Ansätzen nicht gezogen, sondern 
durch seine passive Haltung dem Regime eher in die Hände gearbeitet. 

Im Gegensatz zur literarischen Figur Orlas, wird dessen Sohn Joachim deut-
lich positiver bewertet. Er empfinde „weitaus gesünder“712 als Orla und „belast[e] 
sich nicht mit unmöglichen Gefühlen und Gedanken“713, vielmehr handele er 

708  Payr, Bernahrd: Gutachten für Verleger, S. 1.
709  Ebd.
710  Ebd., S. 4.
711  Ebd.
712  Ebd., S. 3.
713  Ebd.



3018. Das einfache Leben (1939)...

zielstrebig und zweckmäßig. In Joachim sieht der Rezensent den nationalsozia-
listischen Gedanken des heldischen Menschen eher verwirklicht. Aber er ist ja 
„leider“ nicht die Hauptgestalt.

Bei allen Gestalten des Romans wird „die Wirklichkeit des Lebens“714, das 
„Aufbauende“715 und „Helle unseres Daseins“716 vermisst. „Sie passen nicht zu uns.“717

Zusammenfassend wird die Innerlichkeit, die Utopie der Welt, die Wiechert 
im Roman beschreibt, als etwas Krankhaftes abgelehnt:

Es ist keine Welt einer gesunden Innerlichkeit, die man bejahen kann, sondern eine 
Welt mit so vielen krankhaft anmutenden Zügen, dass man sie nur mit Nachdruck 
ablehnen kann. [...] Der Roman kann nicht empfohlen werden.718

Mit diesem Resümee schließt Payr sein Gutachten ab. 
Die Ablehnung Wiecherts von offizieller nationalsozialistischer Seite beruht 

nicht darauf, dass die Grundgedanken des Dichters nicht mit denen der Macht-
haber übereinstimmten, die Kritik wird vielmehr an der Ausformung dieser Ide-
ale geäußert. Sie bringt die wahren Gedanken der nationalsozialistischen Werte 
nicht deutlich genug zum Vorschein. Es scheint, als habe der Dichter die Wer-
te der neuen Gesellschaft noch nicht vollständig internalisiert. Das Dichtertum 
Wiecherts wird hingegen nicht angegriffen, wobei man es doch unterstreicht, 
dass einiges in dem Roman auf die Gemeinsamkeiten mit den Aussagen der 
beiden Münchner Reden hindeutet, in denen sich der Dichter kritisch mit den 
Umständen im nationalsozialistischen Staat auseinandergesetzt hat. Nichtsde-
stotrotz heißt es in dem Gutachten: „[...] die Schilderung der Menschen und der 
ostpreußisch-masurischen Landschaft [...], die überaus plastisch und eindrucks-
voll ist und eine dichterische Höhe erreicht, wie kaum in einem der anderen Bü-
cher Wiecherts.“719 Das ist sicher auch der Grund dafür, weshalb das Buch zwar 
nicht empfohlen, aber auch nicht verboten wurde. 

Zivilisation, Natur und das „große Gesetz“

Der Beginn des Romans ist stark von den Schilderungen des Dualismus 
zwischen Zivilisation und Natur geprägt. Obwohl Wiechert Ort und Zeitpunkt 
der Handlung nicht genau nennt, geht aus dem Zusammenhang hervor, dass es 
sich um die Zeit der Weimarer Republik handelt. Die Abneigung, die Thomas 

714  Ebd., S. 5.
715  Ebd.
716  Ebd.
717  Ebd.
718  Ebd., S. 6.
719  Ebd.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...302

von Orla nach den dramatischen Erlebnissen des Ersten Weltkrieges gegen die 
Lebensverhältnisse der Nachkriegszeit entwickelt, werden in den Schilderungen 
der Großstadt und des lockeren Lebenswandels seiner Frau Gloria überdeutlich. 
Er zieht sich aus seiner Umwelt zurück und wird zum Einzelgänger. Während 
Gloria rauschende Feste feiert, wandert Thomas durch die nächtlichen Straßen 
der Großstadt. Die Beschreibungen Wiecherts lassen die Stadt, die Technik und 
Zivilisation als dem Untergang geweiht erscheinen. Die Stadt bedeutet Bedro-
hung für den Menschen, sie ist eine „Peststadt“: „Man muss fort, dachte er, wie 
aus einer Peststadt.“720 Wiechert sucht keine rationalen Erklärungen für die Phä-
nomene der Großstadt und deren Auswirkungen auf die Menschen. In ihren op-
tischen und akustischen Erscheinungen scheint sich der dämonische Charakter 
der Großstadt zu offenbaren, die den Einzelnen verschlingt und in der Masse na-
menslos versinken lässt.

Er bog in eine Nebenstraße ein, die wie ein unendlicher Schacht in eine ferne Wüste 
zu laufen schien. Ein gründlicher Mond hing über den Dächern, fragwürdig wie alles 
Licht in dieser Stadt. Die Tritte der Menschen hallten an den Wänden empor, und man 
hörte diejenigen heraus, die noch auf Holzsohlen gingen. Das Licht hinter den Fen-
stern war trübe, und wenn ein Torweg sich auf die Hinterhöfe öffnete, wehte es dumpf 
heraus wie von einem Friedhof, auf dem die Kränze welkten. Grammophone kreisch-
ten aus der Ferne, erstickt wie unter nassen Tüchern, und ganz weit vor ihm, hoch über 
unsichtbaren Dächern, raste ein zerrissener Kreis, bald grün, bald rot erstrahlend, um 
seine Achse. Er sah aus wie ein verstümmeltes Signal aus der Unendlichkeit.721

Auch die Menschen selber erscheinen als bereits Verlorene einer untergehenden 
Zivilisation, sie sind Getriebene wie Thomas, der sich fragt, warum er Nacht für 
Nacht ziellos durch die Straßen der Stadt fährt. Die Gründe und Ursachen dafür 
bleiben im Dunkeln. Wiechert bietet dem Leser keine rationale Erklärung für das 
Schicksal der zahlreichen gescheiterten Menschen nach dem Ersten Weltkrieg. 
Die Schuld am Untergang der Zivilisation wird vielmehr unsichtbaren Mächten 
und Kräften zugeschrieben, die das Schicksal der Menschen bestimmen. Die 
Gesichter der Reisenden erscheinen wie „weiße Gesichter (...) an den Schei-
ben, wie tote Fische hinter Glaswänden, von unsichtbaren Strömungen auf- und 
abgetrieben.“722 Die ganze Szenerie erscheint unwirklich, lebensfeindlich: „Tho-
mas schloss die Augen. (...) Er war wie ein Mann in einem Totensaal, der auf-
stehen und davongehen konnte, indes die anderen sich hassvoll auf ihrem Lager 
krümmten und mit halb verwesten Gliedern ihn festzuhalten suchten.“723

720  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 366.
721  Ebd., S. 370. 
722  Ebd., S. 368. 
723  Ebd., S. 369. 



3038. Das einfache Leben (1939)...

An keiner Stelle in diesem Buch wird auf die problematischen politischen 
und wirtschaftlichen Schwierigkeiten der Nachkriegszeit hingewiesen, vielmehr 
erscheint die jetzige Lage und Situation der Menschen als „Ernte der letzten 
Jahre.“724 Der Krieg, die Nachkriegszeit werden als Naturvorgang, ein unabänder-
liches Gesetz, dargestellt, dessen Folgen von den Menschen ohne Möglichkeit 
des Eingreifens getragen werden müssen.

Wiechert scheint mit seiner Kritik an den technologischen und zivilisa-
torischen Fehlentwicklungen, die durch eine krisenhafte Erschütterung einer 
hochindustrialisierten Gesellschaft entstanden sind und zur Deformation des 
menschlichen Lebens führten, darauf hinweisen zu wollen, dass hierin ein Grund 
für die Entstehung des Nationalsozialismus zu sehen ist.725 Dieser Schluss lässt 
sich aber nur implizit erschließen. An keiner Stelle vertieft oder verdeutlicht Wie-
chert diesen Zusammenhang. Hattwig konstatiert vielmehr: „Seine [Wiecherts] 
Darstellung, die die Oberfläche der Gesellschaft schildert, ignoriert die politi-
schen, psychologischen und sozialen Ursachen des Zeitgeschehens.“726

Wiecherts Kritik ist demnach nicht eine Kritik an den Auswirkungen des 
Kapitalismus, sondern die Beschreibung eines abstrakten Dualismus von Natur 
und Zivilisation. 

Der dämonisierten Masse der Großstadt stellt Wiechert den einzelnen Men-
schen, das Individuum, entgegen. Der einzelne kann durch einen Rückzug in die 
Innerlichkeit in die Lage versetzt werden, einen Schutzschild gegen die Bedrohung 
der Zeit und Zivilisation aufzubauen. Die Verlagerung auf die Schilderung von 
Emotionen, Gedanken und Vorstellungen schafft für den Protagonisten die Mög-
lichkeit, sich eine innere Welt aufzubauen, die der äußeren bedrohlichen Wirklich-
keit entgegengesetzt wird. So erscheint Thomas von Orla auf den ersten Seiten des 
Romans als ein in sich gekehrter, nachdenklicher Mensch, der in Gedanken verloren 
vor seinem riesigen Globus steht und die hereinbrechende Dämmerung still erlebt. 
Ein deutlicher Kontrast zu den Beschreibungen des nächtlichen Irrgangs durch die 
lärmende Großstadt, die wenige Seiten später folgen. Der Globus, vor dem Thomas 
fast andächtig steht, tritt leitmotivisch immer wieder im Roman in Erscheinung.

Aber das verzauberndste Licht sammelte sich auf der gewölbten Fläche eines rie-
sigen Globus, der auf einem schwarzen Sockel frei von der Mitte der Bücherreihen 
stand. Seine Gebirge waren mit braunen Erhebungen angedeutet, seine Ebenen wie 
Wiesen getönt, von dem Netzwerk der Ströme durchflochten, und seine blauen 
Meere schimmerten nun purpurn im Abendlicht.727

724  Ebd., S. 368. 
725  Schnell, Ralf: Literarische Innere Emigration, S. 82. 
726  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts, S. 142. 
727  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 359-360. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...304

Er ist Symbol für die Abkehr von der wirklichen Welt. Der Mensch erscheint vor 
der verkleinerten Weltkugel als Lenker und Schöpfer seiner eigenen Welt, er kann 
der Drehung der Kugel zusehen und wie ein Schöpfer in ihren Lauf eingreifen. 
Diese Möglichkeit der Schaffung und Lenkung einer eigenen Welt, für die sym-
bolisch der Globus steht, hat die Abkehr von der eigentlichen, wirklichen Welt 
zur Folge. Die Kraft der Innerlichkeit des Individuums verwirklicht ein Weltbild, 
in der sich die Priorität des Einzelnen wieder neu manifestiert:

[...] und wenn seine Gedanken zwischen der Arbeit einmal fortliefen, zu Joachim, zu 
dem Kinde im Schloß oder weiter zurück zu Fahrten und Schlachten, so kehrten sie 
ohne Reue, ohne Schmerzen zurück, zu dem Geruch des Holzes an seinen Händen, 
zu dem Blick über Wasser und Wald, zu der Erdkugel, die geheimnisvoll vom Feuer 
beschienen war und in der er die Welt in seinem kleinen Raum eingeschlossen hielt, 
so gehorsam seinen Blicken und Händen, wie sie es niemals vorher gewesen war728

Gleichzeitig erinnert der Globus aber auch den Menschen daran, dass er Teil der 
Erde bleibt. Der Globus hat damit die Funktion

[...] Mahnung an die irdische Begrenztheit des Menschen zu sein, Repräsentant 
einer metaphysischen Eigengesetzlichkeit und Indiz für die Entwicklung des sich 
seiner Begrenztheit bewussten, die metaphysischen Eigengesetzlichkeiten respek-
tierenden, ja ihr sich unterordnenden Individuums Thomas von Orla.729

Die Unterordnung unter diese metaphysische Eigengesetzlichkeit wird am Ende 
des Kapitels, nach dem Gespräch mit dem Pfarrer und wiederum vermittelt über 
den Globus, deutlich. Die Szene weist über sich hinaus, auf das weitere Schicksal 
Thomas von Orlas: 

Bevor er das Licht löschte, trat er noch einmal an den Globus. Er legte seinen Finger 
auf die Gipfel des Himalaja und schob sie mit leisem Schwung zur Seite. Die große 
Kugel begann sich leise surrend in ihrem Lager zu drehen, und Gebirge, Ebenen 
und Meere glitten mit einem flüsternden Ton an seinen Augen vorüber. Tauchten 
wieder auf und versanken wieder, Farbflecke und ein Netz von Linien, Licht, Däm-
merung und Schatten, und er stand vorgebeugt, leise verwundert, als stehe er auf 
einem fremden Stern und sehe zu, wie die alte Heimat vorüberschwebe, ganz weit, 
durch den eisigen Weltenraum, und alles Schicksal auf ihr sei so fremd wie ein Mär-
chen aus längst vergangenen Tagen.

Dann wurde die Drehung langsamer und erstarb. Der heimische Erdteil breitete 
sich vor seinen Blicken aus [...] Nach Osten aber zogen die großen, leeren Ebenen, 

728  Ebd., S. 466-467. 
729  Schnell, Ralf: Literarische Innere Emigration, S. 82. 



3058. Das einfache Leben (1939)...

immer leerer, je weiter seine Blicke ihnen folgten, bis zur verstümmelten Grenze 
des Reiches, und dort, im wieder gehäuften Blau und Grün der Seen und Wälder, 
ruhte das Auge noch einmal aus, ehe das Endlose hinter der Krümmung der Kugel 
verschwand.730

Um diese Erkenntnis zu verwirklichen, dass ein Neubeginn nur durch einen 
Rückzug in die Innerlichkeit möglich ist, genügt Orla die Ruhe seines Studien-
zimmers nicht. Zumal er in seinem Haus immer wieder durch den ausschweifen-
den Lebenswandel seiner Frau Gloria gestört wird. Sein Entschluss, die Stadt zu 
verlassen, wird durch einen Pfarrer bestärkt. Dieser rät ihm, ein einfaches und 
arbeitsreiches Leben zu führen – als angemessene Form des Gottesdienstes. 

Ein weiteres Leitmotiv sind die Kriegserfahrungen Orlas. An vielen Stellen 
des Romans taucht das Motiv des Krieges wieder auf. Sinnbildlich dargestellt ist 
es in dem einzigen Bild, das in Orlas Zimmer hängt: „ [...] und der unter Qualm 
und Nebel feuernde Kreuzer auf dem einzigen Bilde an der Wand [...]“731 Es ist 
eines der wenigen Besitztümer, die Orla auch mit auf seine einsame Insel nimmt. 
Orla und Bildermann basteln sogar ein Modell dieses Kreuzers als Weihnachts-
geschenk für Marianne. 

Der Krieg ist für Orla ein weiteres Motiv für seine Flucht aus der Zivilisation. 
Er ist der Anstoß für Orlas Neubeginn. Der Krieg war für ihn wie eine Probe, die 
er nicht bestanden hatte: 

Fünf Jahre waren vertan. Der Krieg war die Probe gewesen, und er hatte sie nicht be-
standen. Viele hatten sie nicht bestanden, aber das tröstete ihn nicht. Nur, er wollte 
von Neuem anfangen, und das unterschied ihn von Vielen.732

Die Probe für Orla hatte darin bestanden, während des Matrosenaufstandes bei 
Kriegsende die Fahne vor dem Zugriff revoltierender Matrosen zu retten. Doch 
im letzten Moment hatte er gezögert, von seiner Pistole Gebrauch zu machen. 
Man schlug ihn nieder und warf ihn über Bord. Dieses Versagen war wie ein Fleck 
auf Orlas Ehre, wie er dem Grafen Pernein gegenüber bekennt. Diesem gelingt 
es nun im Gespräch mit Orla, zur Überwindung des Schuldgefühls beizutragen, 
indem er ihm klarmacht, dass zum blinden Töten die Verachtung des Lebens ge-
hört. Das Zögern Orlas aber zeige, dass er nicht zum Beruf des Soldaten geboren 
sei, der ohne zu denken töten müsse. 

Der Krieg wird im ganzen Roman eher als negatives Ereignis und als sinn-
loser Vorgang dargestellt. So begeht die Frau des Försters Selbstmord, weil sie 
weder den Tod ihres einzigen Sohnes in der Schlacht beim Skagerrak verarbeiten, 

730  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 384-385. 
731  Ebd., S. 359. 
732  Ebd., S. 370. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...306

noch sich mit der Wirklichkeit nach seinem Tode zurechtfinden konnte. Auch 
Orla wird mehrfach von Kriegsvisionen im Traum heimgesucht. Wiechert steht 
mit diesen Beschreibungen des Krieges abseits der sonstigen Kriegsverherrli-
chung durch die nationalsozialistische Literatur. Orla kehrt nicht als gefeierter 
Held, sondern als gebrochener Mann aus dem Krieg zurück.733

In einer Auseinandersetzung mit seiner Frau Gloria, die ihre Feste oft mit 
hochrangigen Offizieren schmückt, bekundet Orla seine Ablehnung der Dolch-
stoßlegende.

‚Setze deinen Nelson auf meinen Globus‘, sagte er, ‚und dann kniet vor ihm nieder 
und betet ihn an, ihn und seine Einflüsse. Mich aber ekelt vor allen diesen Gespen-
stern, verstehst du? Wer das Spiel verloren hat, soll es zugeben, wie ich es zugebe, 
und nicht behaupten, beteuern und beschwören, dass falsch gespielt worden sei.‘734

Das Spiel, der Krieg, ging verloren und daran ändern nach Orlas Meinung auch 
alle Rechtfertigungsversuche und Angriffe gegenüber den angeblichen Verrätern 
im Vaterland nichts. Wie ganz anders war da die nationalsozialistische Ideolo-
gie, die das ungeschlagene Heer feierte und dafür die Vertreter der Demokratie 
als Feinde des Deutschen Reiches anprangerte. Ähnliche Überzeugungen hatte 
Ernst Wiechert selbst in den 1920er Jahren geäußert, aber nun scheint sich sei-
ne Meinung über den Ausgang und Sinn des Krieges geändert zu haben. Damit 
distanziert sich Wiechert eindeutig von der Verherrlichung des Krieges und dem 
Opferkult für das Vaterland. Und das in einem Buch, welches im Jahr des Kriegs-
beginns erscheint. 

Der Krieg, der auch eine Auswirkung der Zivilisation ist, und die Angst vor 
dem Untergehen in der gestaltlosen Masse der Großstadt, geben Orla den An-
stoß, sein bisheriges Zuhause zu verlassen. Er reist Richtung Osten, um in den 
einsamen Wäldern Ostpreußens sein neues Leben zu beginnen. Die ersten Ein-
drücke der Landschaft bilden einen Kontrast zum Lärm und der Unruhe der 
Großstadt, wie er nicht größer sein könnte: 

Doch schien ihm vor allem der Himmel über alle Maßen groß und gewaltig. Ge-
schwader von Wolken zogen ruhevoll an seiner Wölbung entlang, aber selbst sie 
mühelos geordnet in dem unermesslichen Raum, und ihre schweren Schatten stie-
ßen sich nirgends auf den noch bräunlichen Feldern. Auf den Hügeln der Äcker 
standen einzelne Bäume, das Astwerk ohne Hindernis ausgebreitet oder von immer 
wehenden Winden nach einer Seite gebeugt, und da sie fast alle ohne Hintergrund 
vor dem leeren Himmelsraum standen, so trugen die Felder in aller Kargheit ein 

733  „Ich will nicht einer dieser ‚unbesigten‘ Helden werden. Ich weiß bei Gott, wie 
besiegt ich bin, mehr als sie ahnen [...].“ (Ebd., S. 366).

734  Ebd., S. 363. 



3078. Das einfache Leben (1939)...

Gesicht des Stolzes, als lägen sie noch da wie zu Beginn der Schöpfung und niemals 
sei anderes als Wind oder Regen oder eine kühle Sonne über sie hingegangen.735

Die Natur der ostpreußischen Wälder erscheint als ruhender Pol in einer durch 
die Zivilisation chaotisch gewordenen Welt. Alles erscheint noch so, wie es un-
mittelbar nach der Schöpfung gewesen sein muss, unberührt und friedlich. Auch 
die Menschen unterscheiden sich von der gesichtslosen Masse der Großstädte. 
Es scheint Orla, „ [...] als ob der Mensch hier mehr auf eigner Kraft und im eig-
nen Inneren beruhen müsse.“736 Die Natur und ihre Anforderungen bringen das 
Individuum wieder neu zur Geltung, der Einzelne ist in der Auseinandersetzung 
mit den Kräften der Natur gefragt und gefordert. In dieser Umgebung ist der 
Mensch noch nicht Beherrscher der Natur, sondern die Erde herrscht hier „noch 
unbedingter.“737 

Der Wechsel von zivilisationsmüden Stadtmenschen hin zu den Gesetzen 
der Natur wird auch in der irrationalen Gefühlsentscheidung Orlas deutlich. Bei 
der Wahl seines neuen Lebensraumes geht es ihm nicht um ein rationales Ab-
wägen der Vor- und Nachteile, sondern um die Unterordnung unter die meta-
physische Macht des ewigen Gesetzes, indem sich Gefühl und Natur zu einer 
Entscheidung vereinen.

Der Rat des Mannes aus dem Waldkrug hatte sich als nützlich erwiesen, einige An-
gebote fand er gut und sogar verlockend, doch hielt er die Zusage noch hin, weil 
ihm das Letzte noch zu fehlen schien, die jähe Zustimmung des Herzens, von der er 
meinte, dass sie einmal kommen werde und die ihm wichtiger schien als Verstand 
und kühle Berechnung.738

In der weiteren Entwicklung des Protagonisten zeigen sich drei Grundeigen-
schaften, die nach Wiechert die positive Veränderung des Menschen bewirken. 
Zugleich sind sie Voraussetzung für ein neues Geschichts- und Gesellschaftsmo-
dell. Arbeit, Verzicht auf materiellen Wohlstand sowie die Unterordnung unter 
das über allem waltende Gesetz sind die drei Bedingungen, die das neue Leben 
Orlas begründen.739

Im Gegensatz zur zivilisierten Welt, in welcher die Natur immer mehr dem 
wissenschaftlichen und technischen Fortschritt untertan ist, erscheint in der Ide-
alwelt Wiecherts die Natur als Herrin des Menschen. Die Natur, das hinter ihr 

735  Ebd., S. 386. 
736  Ebd. 
737  Ebd. 
738  Ebd., S. 393. 
739  Die Gliederung orientiert sich an der Arbeit Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im 

Werk Ernst Wiecherts, S. 148-158).



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...308

stehende Gesetz, wird zum Subjekt. Mit ihrem ewig unveränderlichen Kreislauf 
greift die Natur in die Geschicke der Menschen ein. Der Mensch selbst ist nicht 
autonom, sondern Diener der Natur.

An jedem Morgen begann die Welt des Hofes sich von diesem Platz aus zu drehen, 
nach alten Gesetzen, über denen lenkend die Sonne stand. Sie alle waren nur Die-
ner, mit Fleiß und Gehorsam, und jede Wolke war mächtiger als ihr Wille. Aber sie 
wussten, dass die Erde gut gewillt war, mehr als die Menschen, und dass ein anderes 
Jahr einholte, was dieses versäumte. Die neue Zeit spülte auch an ihre Ufer und 
manchmal über sie hinweg. Der Besitz wechselte schnell, aber die Erde schüttelte 
bald ab, was nicht von der Erde gekommen war.740 

In dieser von der Natur und ihren Gesetzen bestimmten Welt ist kein Platz 
für den Fortschritt. Die Erde schüttelt alles ab, was nicht von ihr stammt. Der 
Mensch aber steht dieser Macht der Natur ohnmächtig gegenüber, sie bestimmt 
weitgehend seinen Lebenslauf. Hinter dieser Natur steht eine nicht fassbare, tran-
szendente Macht, die das Leben bestimmt und den Menschen leitet. Erst wenn 
sich der Mensch dieser Wirklichkeit beugt, sie anerkennt, kann er Frieden und 
Glück finden.

Es schien ihm, als wisse er nun erst, was Stille sei, der tiefe Atem eines Daseins, das 
nichts wollte und begehrte, nichts bedauern und sich an nichts zu erinnern hatte, 
das nicht fröhlich oder traurig war gleich einem menschlichen Herzen, sondern das 
abrollte wie eine Sternenbahn, groß, weil es ein Gesetz erfüllte, und gut, weil es not-
wendig war. Friede ging von ihm aus wie von allem Vollendeten, und sichtbarer als 
in der menschlichen Welt war hier, dass der Tod in das Leben verschlungen war, so 
tief verschlungen wie das Netzwerk auf einer Kugel, wo der Horizont kein Ende ist, 
sondern nur die flüchtige und immer wechselnde Grenze zwischen dem Beleuchte-
ten und Unbeleuchteten, und überall ist immer Tag und überall ist immer Nacht.741

Das Unbegreifbare, das große Gesetz bleibt dunkel und kann auch durch den Ver-
stand nicht erfasst werden. Vielmehr gilt es zu erkennen, dass der Mensch als Teil 
der Natur von einem inneren Gesetz bestimmt wird. Pernein macht darum Orla 
klar, dass es darum geht, „so zu wachsen oder zu welken, wie das innere Gesetz 
es mir befiehlt.“742 Dieses innere Gesetz muss der Mensch akzeptieren und versu-
chen, es mit dem allumfassenden kosmischen Gesetz in Einklang zu bringen. Das 
Leben bekommt erst dann seinen Sinn, wenn man das Gesetz erfüllt. Dann erst 
ist Friede möglich. Vernunft, Ratio und Erkenntnis spielen bei diesem Prozess 

740  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 521-522. 
741  Ebd., S. 573. 
742  Ebd., S. 479. 



3098. Das einfache Leben (1939)...

keine Rolle. Die Veränderung Orlas läuft naturgemäß – wie ein Wachstumspro-
zess – ab, wobei die bestimmenden Kräfte im Dunkeln bleiben. Nicht Deutung, 
sondern Verehrung des Unbegreiflichen führe den Menschen zum Glück.

Ein tiefes und ganz ruhiges Glück begann ihn langsam zu erfüllen. Wenn er gesund 
blieb, brauchte er nur Zeit. Unendlich war der Kreis gespannt, unendlicher noch als 
die Ekliptik, und von Punkt zu Punkt gab es Mühe und Arbeit. Auch besaß er nicht 
die Gabe der Intuition, die die Punkte übersprang. Er hatte nur Fleiß, Geduld und 
Ehrfurcht. Er wusste schon, dass er das Ganze nie erblicken würde, aber vielleicht 
würde er es ahnen. Und in der Ahnung würde er werden wie die Steine auf dem 
Grund. Wenn er das Gesetz erkannt hatte, würde er sich bescheiden. Er würde nie-
mals bitten, dass man seine Uhr noch einmal aufziehe, im Jenseits etwa. Er wusste, 
dass auch die Sternbahnen nicht noch einmal aufgezogen wurden. Er wollte sich 
unterordnen und gehorsam sein. Er wollte sich nicht empören, und der Glaube war 
die Empörung. Es sollte nicht aus sein, und Gott war dazu da, dass es nicht aus wäre. 
Die Vernunft schrie nach ihm, weil sie nicht lernen wollte, sich zu beugen.743

Das einzige, was Orla braucht, um das Gesetz zu erfüllen, ist Zeit. Alles ande-
re schenkt die Natur selbst. Fleiß, Geduld und Ehrfurcht sind die Voraussetzun-
gen um das Ganze zu erahnen. Begreifen kann der Mensch das Gesetz ohnehin 
nicht. Von ihm werden nur Gehorsam und Unterordnung unter dieses Gesetz 
verlangt. Dies bedeutet aber den Rückzug aus der Gesellschaft, die Aufgabe des 
Intellekts als Kraft zur Veränderung und die Erkenntnis des völligen Ausgeliefert-
seins dem Gesetz gegenüber.

Aus diesen Prämissen Wiecherts, die er Orla hier formulieren lässt, ergibt 
sich ein gefährlicher Geschichtsfatalismus. Das menschliche Leben ist individu-
ell wie auch gesellschaftlich fremdbestimmt, determiniert. Widerstand oder Em-
pörung dagegen, wie Wiechert formuliert, haben keinen Sinn. Das Unabwend-
bare lässt sich nicht verändern oder aufhalten. Gesellschaftliches Engagement 
wird zugunsten einer innerlichen Seinsweise verneint. Der Mensch hat nach die-
ser Vorstellung keine Einflussmöglichkeit auf geschichtliche Prozesse, weil das 
Gesetz das Schicksal der Menschen und Völker bestimmt. Überträgt man die-
sen Ansatz auf die Wiechert umgebende Wirklichkeit, so wird deutlich, dass für 
ihn der Nationalsozialismus eine unabwendbare Erscheinung ist, in die sich der 
Mensch zu fügen hat. Denn: „Alles hatte seinen Platz und seine Ordnung, alles 
war richtig, wie es war und werden würde. Es war nicht gut und nicht böse.“744

Mit dem Rückzug in eine ideelle und bessere Welt scheint Wiechert seine 
Konsequenz aus dem zuvor Erlebten zu ziehen. Die Möglichkeit einer Einflus-
snahme auf die politischen und sozialen Verhältnisse im Dritten Reich, die er 

743  Ebd., S. 669. 
744  Ebd., S. 726. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...310

noch vehement in den Reden und in der Parabel Der weiße Büffel oder Von der 
großen Gerechtigkeit gefordert hatte, erscheint ihm jetzt als Trug. Nur im kleinen, 
überschaubaren Rahmen und in Übereinstimmung mit dem Gesetz erscheint die 
Möglichkeit zur Veränderung noch gegeben. 

Er hoffe, über den gröbsten Trug hinweg zu sein, erwiderte er. Was die Dinge betref-
fe, so tue er ja jetzt nicht viel mehr, als dass er schaue und lausche, und er wisse ja 
nun auch, dass die Wahrheit in den Dingen und nicht in den Meinungen liege. Was 
aber die Menschen angehe, so habe er das große Glück empfangen, dass sein Kreis 
von Jahr zu Jahr sich immer enger ziehe und nun allmählich nur diejenigen um-
fasse, deren Bild so unveränderlich sei wie das der Sterne. In der Jugend habe man 
wohl vor, das Wesen eines ganzen Standes, ja vielleicht ganzer Völker zu ändern, 
zu läutern und hinaufzuheben, aber wenn die Bahn sich senke, gebe man sich mit 
Geringerem zufrieden und wende die ganze Kraft daran, dieses Geringere nun auch 
zu einem Dauernden zu machen.745

Wiechert kapituliert offensichtlich vor der Wirklichkeit. Der Terror des Natio-
nalsozialismus, dem er selbst ausgesetzt war, bringt ihn zu der Erkenntnis, dass 
nicht im Aufbegehren, sondern in der Verweigerung, im demonstrativen Rück-
zug in den eigenen kleinen Bereich, eine Möglichkeit besteht, sich dem Zugriff 
des Staates zu entziehen. Seine Verzweiflung und seine Kapitulation werden auch 
in der Person von Orlas Sohn Joachim deutlich. Hatte Wiechert in seiner ersten 
Rede noch gehofft, die Jugend vor einem Irrweg bewahren zu können, so zeigt 
die Entwicklung Joachims und die Hilflosigkeit Orlas das Scheitern dieser Bemü-
hungen. Joachim erscheint am Ende des Romans als ein Vertreter der national-
sozialistischen Ideologien. In einer Tischrede erläutert er die Ideale seiner Jugend:

Man möge ihm erlauben, sagte er, im Namen seiner Kameraden und in seinem eige-
nen Namen für alles zu danken, was sie in diesem Haus empfangen hätten. Der Dank 
des Mannes aber sei die Tat, und so möchten sie sich alle solange gedulden, bis die 
Tat in ihre Hände gelegt würde. Ihre Jugend sei nicht leicht gewesen. Sie zahlten an 
Zinsen, für die sie eigentlich nicht könnten. Aber doch sei es nicht umsonst gewesen, 
weil sie damit eine andere Schätzung der Welt gefunden hätten. Eine härtere (und 
manchem scheine sie zu hart), aber, glaube er, auch eine zuverlässigere.746

Dem hat Orla als einziges die Kraft der Liebe und Entsagung entgegenzusetzen. 
In der Erfüllung des Unabänderlichen wird etwas aufgerichtet, was stärker ist als 
die Bedrohung durch die Wirklichkeit und was allein Schöpfung des Menschen 
ist: die Liebe. Die Liebe ist:

745  Ebd., S. 686. 
746  Ebd., S. 721. 



3118. Das einfache Leben (1939)...

[...] das einzige, was wir dem Gesetz entgegenzusetzen haben. Wir werden es auch 
nie bezwingen, sonst wäre es nicht mehr unsere Welt. [...] Wir werden es erfüllen, 
aber in der Erfüllung werden wir etwas aufrichten, was es gar nicht kennt, was un-
sere Schöpfung alleine ist und was wie ein fremder Glanz alle Dinge überstrahlen 
wird, auch ein steinernes Gesicht: unsere Liebe.747

Indem Wiechert dem Schrecken der nationalsozialistischen Herrschaft die Liebe 
und den Rückzug in die Natur als einzige Reaktionsmöglichkeiten gegenüber-
stellt, wird die Begrenzung einer solchen Innerlichkeit sichtbar. Sie schafft keine 
Umkehr der Verhältnisse, sondern versucht lediglich, das Leben unter dem NS-
Regime so annehmbar wie möglich zu gestalten. Hattwig fasst diese Alternative 
Wiecherts treffend zusammen:

Der Handlungsraum, der den Menschen von Wiechert noch zugestanden wird, 
beschränkt sich darauf, die Fremdbestimmung des Lebens im Rahmen ihrer indi-
viduellen Möglichkeiten durch Liebe erträglicher zu gestalten. Diese Liebe leistet 
keinen Widerstand; ihre Funktion ist ausgleichend-verklärend, indem sie die hässli-
che Realität im Reich der Innerlichkeit überdeckt.748

Das einfache Leben ist ein Zeugnis für die Schwierigkeit, die Position des Dich-
ters Ernst Wiechert im Dritten Reich eindeutig zu beschreiben. Dies ist nicht nur 
an seinen Werken aus dem völkisch-nationalen Umkreis aus den 1920er Jahren 
sichtbar, und auch nicht nur an seinen beiden Münchnern Reden von 1933 und 
1935, sondern gerade auch an dem letzten Roman, den er vor seinem Rückzug 
in die Innerlichkeit schrieb. Zwar ist in dem letztgenannten Werk am wenigsten 
Kritik oder ein Ansatz von Widerstand zu finden, aber auch in den Texten, die am 
meisten kritisch waren, wie zum Beispiel in der Novelle Der weiße Büffel, wird er 
durch Wiecherts weltanschauliche Prämissen relativiert. 

Nach der Lektüre des Romans Das einfache Leben stellt man sich die Frage, 
ob das Buch immer noch aktuell ist. Mit Gewinn kann man es heute nur noch 
gegen seinen Strich lesen, das aber heißt: politisch. Es ist ein geradezu klassisches 
Dokument dafür, wohin deutsche Innerlichkeit führen konnte. Es sagt über die 
Problematik der Inneren Emigration der Intelektuellen unter Hitler Exemplari-
sches aus. Über diese Problematik wurde nie letzte Klarheit gewonnen. Das Buch 
ist zweifelsohne als Quelle und Fallstudie deutscher Fehlwege zu verstehen, denn 
nur so gesehen könnte es heute von hohem Erkenntniswert für die politische Er-
ziehung sein. 

Die im Roman präsentierte Position des Dichters war sehr komplex. Es war 
die eines extrem Unpolitischen. Wiechert gab sich der ebenso schönen wie ge-

747  Ebd., S. 621. 
748  Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts, S. 158. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...312

fährlichen Illusion hin, es gäbe jenseits von Mitläufertum und Widerstand noch 
einen dritten Weg: den ganz nach Innen. Die reine Innerlichkeit als Fluchtburg 
der deutschen Seele war sein Topos. So dachten angesichts der brutalen Nazidik-
tatur viele der Besten im Großbürgertum, im Adel, in der Generalität: äußerlich 
mitmachen, trotzdem – innerlich – rein bleiben. Es könnte als eine rettende Not-
lüge sehr deutscher Prägung, zugegeben in einer furchtbaren Zwangslage, ver-
standen werden. Denn wie Horst Krüger schreibt: 

Wiechert hat dieser Notlüge im „Einfachen Leben“ das klassische Denkmal gesetzt. 
Darin  lag das Geheimnis seines Massenerfolges.749

Das einfache Leben war Wiecherts letztes im Dritten Reich veröffentlichtes Werk 
und bedeutete einen eindeutigen Abschied von der politischen und gesellschaftli-
chen Realität des nationalsozialistischen Staates. Dass Ernst Wiechert tatsächlich 
nicht nur psychisch, sondern auch physisch durch den Aufenthalt im Konzentra-
tionslager Buchenwald sehr stark gezeichnet wurde, bezeugen mehrere Briefe aus 
seiner Korrespondenz mit Schriftstellerkollegen und Freunden. 

Am 18. August 1941 waren Leo von König und Käthe Kollwitz bei Ernst 
Wiechert zu Besuch. Eine Seltenheit, wenn man bedenkt, dass Wiechert zu der 
Zeit jeglichen Kontakt mied. Am 14. November 1941 war dagegen Ernst Wie-
chert bei Reinhold Schneider in Berlin-Charlottenburg. Daran erinnert sich 
Schneider in seinem Brief an Anna Maria Baumgarten:

Zu Mittag stand ich auf, da Wiechert kam, der geschäftlicher Dinge wegen in Berlin 
ist und heute Abend wieder wegfährt. Das neue Buch wird nicht erscheinen; von 
den früheren gehen aber noch einmal größere Auflagen (50 T.) hinaus. Er hat sich 
sehr stark verändert seit dem Frühjahr; tiefes Leiden.750

Wie die Lebensphilosophie Ernst Wiecherts in den Kriegsjahren war, kommt in 
einem seiner bisher unveröffentlichten Briefe an Reinhold Schneider, den er am 
14. Oktober 1940 an ihn abschickte: 

Mein lieber Herr Schneider,

ich danke Ihnen sehr herzlich für Ihr Lebenszeichen und Ihre schöne Gabe. Meine 
Gedanken (unsere Gedanken) sind oft bei Ihnen, und wir haben immer leise ge-
hofft, Sie würden sich doch einmal zu uns aufmachen. Im Sept. hat Zinn drei schöne 
Wochen hier verlebt und Sie sich sehr hergewünscht. Auch Königs haben wir ein-
mal gesehen, sie wie einen Schatten und tieftraurig. 

749  Krüger, Horst: Ein Denkmal deutscher Innerlichkeit, S. 21. 
750  Zit. nach: Reiner, Guido: Ernst Wiechert und seine Freunde, S. 48. 



3138. Das einfache Leben (1939)...

Was sollen wir sagen von dieser Zeit? Ich habe wieder zu arbeiten begonnen. Ich 
denke nicht mehr an Druck und alles andere, aber es ist mir schön, mir selbst eine 
stille Welt aufzubauen und die Schicksale ablaufen zu sehen. Ohne Zwecke und 
Absichten, nur ein stilles Spiel, wenn auch mit tausend Zweifeln und Verzagtheiten. 

Das Laub färbt sich, und die Chrysanthemen blühen schon im Garten. Ich gehe 
kaum vom Hof runter und mit Wolf etwas auf die Wiesen. Ich mag keine Menschen 
sehen und kaufe viele Bücher, alte und neue, aber mehr alte als neue, und dabei 
vergeht die schwere Zeit. 

Leben Sie recht wohl und kommen Sie immer, wann Sie wollen. Sie stören mich 
nicht, sondern sind mir nur eine Freude. 

Alle herzlichen Wünsche von Ihrem

Ernst Wiechert751

Nach der Entlassung aus dem Konzentratinslager und der Herausgabe des Romans 
Das einfache Leben durfte Wiechert weiterhin publizieren. Er wurde in die Reich-
schrifttumskammer aufgenommen. Die Bücher, die er bis dahin veröffentlichte, durf-
ten wieder aufgelegt werden und haben sogar sehr hohe Auflagenzahlen erreicht. Es 
ist eine Tatsache, dass nie ein Titel Wiecherts auf einer der zahlreichen Buchverbots-
listen stand.752 Wiechert wurde erst dann zum Störfaktor im nationalsozialistischen 
Staat, als er politisch zu handeln begann. Nicht der Inhalt seiner Bücher wäre dafür 
verantwortlich gewesen, sondern vielmehr seine politischen Äußerungen. 

Der erste Band des Romans Die Jeromin-Kinder, der chronologisch nach Das 
einfache Leben geschrieben wurde, ist von der Zensur nicht zum Druck zugelassen 
worden. Er landete daraufhin nach Wiecherst Darstellung in jener Blechkiste zwi-
schen den Stachelbeersträuchern seines Gartens, in der bereits das Manuskript sei-
nes Berichts aus dem Konzentrationslager Buchenwald Der Totenwald lag. 

Auch ein bisher unveröffentlichter Brief vom 11. November 1942 Ernst Wie-
cherts an Arno Hundertmarck,753 zeugt von seiner Entscheidung, sich aus jegli-
chem politischen wie gesellschaftlichen Leben zurückzuziehen: 

Lieber Arno,

ich danke Dir für Deinen Brief. Er bringt mir wenigstens ein ungefähres Bild, das 
sich an das schließt, das solange zurückliegt. 

751  Badische Landesbibliothek in Karlsruhe. Nachlass von Reinhold Schneider. 
752  Ausführlich dazu: Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Dritten Reich, S. 150-172. 
753  Arno Hundertmarck (1880-1949) war in den Jahren 1928-1945 Leiter des 

Löbenichtschen Realgymnasiums in Königsberg. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...314

Ich war drei Jahre in Berlin, bis ich wegen Krankheit 1930754 pensioniert wurde. 
Dann lebten wir drei Jahre am Starnberger See und bauten uns 1936 unser Haus 
und ein kleines Haus für die älteste Tochter meiner Frau. Es ist einer der schönsten 
Punkte Bayerns, zwischen Wiesen und großen Wäldern, mit sechs Morgen Land, 
dem großen Garten und viel Arbeit.

Bis zum Jahr 1938 waren wir viel auf Reisen, auch im Ausland, wo ich in den 
meisten Ländern gelesen habe. Seither leben wir ganz still, von der Freund-
schaft der Letzten gestützt und so niemals allein. Aber nur bemüht, die Un-
erschütterlichkeit des Herzens zu gewinnen, die in solchen Zeiten das allein 
bleibende ist. 

Ich veröffentliche nichts mehr, seit mein letztes Buch keine Druckerlaubnis be-
kommen hat – „zuviel altes Testament und zu wenig Lebensfreude“. Ich bin nur 
noch Gärtner und am Abend bei meinen Unsterblichen zu Hause. Ich schließe aus 
Deinen „neuen Bindungen“, daß meine Bücher Dir wenig Freude machen werden, 
da die alten Götter in ihnen nicht gestürzt sind. Da sie fast alle vergriffen sind, so 
will ich Dir gerne aus meinem kleinen Vorrat schicken, was Du nicht hast, wenn Du 
Wert darauf legst. 

Die Musik ist immer noch mein tiefster Trost, besonders seit W. Kempff unser 
lieber Freund ist und oft bei uns weilt. Auf die Lage der Welt blicke ich mit zuneh-
mender Skepsis. Die Illusionen sind dahin, und der Anblick einer Pflanze ist mir 
tröstender als der der meisten Menschengesichter. Aber da ich mein Leben gerne 
nach dem alten chines. Wort richte: „Gib denen, die hungern von Deinem Reis, 
gib denen, die leiden, von Deinem Herzen“, so habe ich ja auch nicht mehr viel auf 
dieser Erde zu suchen. 

Mit herzlichen Grüßen immer Ernst Wiechert755

Der Rückzug in die Innerlichkeit und die Herstellung einer möglichen aber zu-
gleich utopischen Welt war ein Ausweg Wiecherts und eine Form seiner Resi-
gnation. Dass das Motiv der Natur für sein Gesamtschaffen charakteristisch war, 
sollte abschließend veranschaulicht werden. Denn es war nicht nur ein Motiv, 
das im Roman Das einfache Leben zum Ausdruck kam, obwohl gerade darin es 
seine besondere Rolle erhielt, sondern eine Dominante, die das Gesamtschaffen 
durchaus geprägt hat. 

754  Es ist ein Schreibfehler. Wiechert ist im Herbst 1930 nach Berlin gegangen und 
erst 1933 pensioniert worden. 

755  Der Brief wurde bereits nur in den Mitteilungen Nr. 15/2014  der Internationalen 
Ernst-Wiechert-Gesellschaft abgedruckt und war somit einer breiten Öffentlichkeit 
weiterhin nicht zugänglich, S. 98. 



3158. Das einfache Leben (1939)...

Die besondere, fast verblüffende Nachbarschaft von zwei Texten, einerseits 
Der Roman Das einfache Leben, andererseits der autobiographische Bericht aus 
dem Konzentrationslager Buchenwald Der Totenwald, die thematisch schein-
bar nichts miteinander zu tun haben, trotzdem aber in unmittelbarer zeitlichen 
Entstehungszeit und im Verarbeitungsmodus des Barbarichen stehen, ist nicht 
verwunderlich. So ist das Miteinander von Traumbuch und Lagerbericht para-
digmatisch:

Ihr Gegensaz, ihre gemeinsame Herkunft aus dem Schrecken der Zeit und ihre 
Konvergenz in der Bejahung des Erwünschten oder Verhängten weisen auf zwei 
Grundformen des Verhaltens zurück, die zugleich Schreibmotive sind. Sie treten in 
Zeiten ungewöhnlichen Wirklichkeitsdrucks besonders deutlich hervor und sind 
in den aktuell davon Betroffenen imaginativ vielleicht stärker, aber nicht prinzipiell 
anders wirksam als in denen, die sich erinnernd oder vorstellend daran arbeiten. Es 
sind Wunscherfüllung und Selbstbehauptung.756 

Natur als Paradies: Leitmotiv im Gesamtschaffen 

„Im Anfang war das Paradies“, könnte als Motto allen Werken Wiecherts vor-
anstehen. Mit dieser Erklärung hat Joseph-François Angelloz in seinem Beitrag 
Vom Anfang des Abendlandes einen Schlüssel zu Wiecherts Dichtung gegeben. 
Bei Wiechert ist die ostpreußische Natur ein Bezugspunkt seiner Dichtung und 
zugleich sein verlorenes Paradies, nach dem er sich sein Leben lang sehnt. Denn 
als Ernst Wiechert dichterisch zu gestalten begann, war sein Kindheitsparadies 
bereits ein verlorenes Paradies, ein Traum:

Er war aus der großen Ordnung der Schöpfung, aus dem Eins-Sein mit der Natur 
und der Kreatur ausgestoßen worden. Aus dieser Sehnsucht nach dem verlorenen 
Paradies heraus zeichnete und verzeichnete er seine Heimat, das Land seiner Kind-
heit. Er tat dies mit der Kraft seiner einfühlsamen Sprache, aber auch in Begrenzung 
dieser Schau.757

Daher bilden die Natur und seine Kindheitserinnerungen eine Grundlage für 
sein Schaffen, die Ostpreußen und Königsberg zum Zentrum seiner dichteri-
schen Tätigkeit machen:

756  Karnick, Manfred: Die größere Hoffnung. Über jüdisches Schicksal in deutsche 
Nachkriegsliteratur. In: Moses, Stefane; Schöne, Albrecht (Hrsg.): Juden in der deutschen 
Literatur: ein deutsch-israelisches Symposion. Frankfurt/M. 1986, S. 66-385, hier S. 370. 

757  Mechtild, Werner: Verkünder des einfachen Lebens. Ernst Wiechert: „Jahre und 
Zeiten“ und hundertster Geburtstag. In: Der kleine Bund. Kultur-Beilage, Nr. 213 v. 12. 
September 1987. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...316

 [D]ie Zuordnung des jeweiligen Handlugsszenariums zur Wald- und Seenland-
schaft Masurens ist“ eindeutig und erfolgt hauptsächlich „auf Grund der topogra-
phischen Angaben, die fast jeder beliebigen Textstelle entnommen werden können 
[…] (zumal wissend, daß Wiechert in Kleinort im Kreis Sensburg/Ostpreußen 
geboren wurde und aufwuchs).758

Damit ist der Handlungsort der meisten Werke Wiecherts konkret definiert. 
„Ich glaube, daß, wie ein Baum seine Wurzeln im Dunkeln haben muß, um 

blühen zu können, der Dichter seine Wurzeln in Gott haben muß, um blühen 
zu können“,759 schreibt Ernst Wiechert in seiner kurzen Skizze Dichterglaube und 
verweist eindeutig auf die untrennbare Verbindung zwischen einer metaphysi-
schen Größe und der Natur. 

Das Paradies bezeichnet den Urzustand der Welt am Morgen der Schöpfung, 
und leider gibt es nur ein verlorenes Paradies. Daher ist auch die ostpreußische 
Landschaft für Wiechert ein verlorenes Paradies. Als christliches Glaubensgut 
hat es Wiechert übernommen. Als Erlebnis deckt es sich mit dem seiner Kind-
heit; als Ausgangspunkt wird es in verschiedenen Erzählungen zu einem archi-
tektonischen Element; als Gleichnis wird es unzählige Male erwähnt. Es ist ein 
Hauptthema in Wiecherts Werk, ein Grunderlebnis des Dichters, das er litera-
risch immer neu gestaltet und das sein Schaffen von dem Maße prägt, dass es 
überhaupt schwierig ist, es ohne diesen Bezug zu analysieren.  

Ernst Wiechert ist in erster Linie als Heimatdichter bekannt. Seine morali-
sierende Absicht findet wohl nicht überall Anklang, seine Sprache mag eintönig 
wirken. Trotzdem zählen manche Seiten über ostpreußische Landschaft wohl zu 
den bekanntesten und ausdrucksvollsten Naturbeschreibungen in der deutschen 
Literatur. 

Wiecherts Leben und Werk wurzeln in seiner Heimat, die zum Zentralmotiv 
seines Schaffens wird und die Ostpreußen zum Zentrum im Vergleich zu allen 
anderen Orten, an denen der Dichter lebte (Berlin, Wolfratshausen, Uerikon/
Schweiz), werden ließ. Seine äußere Erscheinung und sein Charakter tragen aus-
geprägte Züge „ostischen Menschentums.“760 Alle Romane, außer Knecht Gottes 
Andreas Nyland, spielen in Ostpreußen und die Missa sine nomine, die ebenfalls 
eine Ausnahme darstellt, schildert gerade, wie Menschen, die ihre ostpreußische 

758  Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 65-66. 
759  Wiechert, Ernst: Dichterglaube. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/

Basel 1957, S. 854. 
760  Bułkowska, Beata: „Ich komme aus einer großen Landschaft…“ Die Einflüsse 

der ostpreußischen Landschaft auf die Werke von Ernst Wiechert: http://www.ernst-
wiechert.de/Ernst_Wiechert_Bibliografie/Beata_Bulkowska_Einfluesse_der_
ostpreussischen_Landschaft_auf_Ernst_Wiechert.pdf (abgerufen am 13.7.2016).



3178. Das einfache Leben (1939)...

Heimat verloren haben, in einer Thüringer Moor- und Waldgegend eine neue 
Heimat finden. 

Zahlreiche Betrachtungen, autobiographische Skizzen und Geleitworte be-
zeugen Wiecherts Verbundenheit mit seiner Heimat. Die Reihe der Titel alleine 
bekundet diese Tatsache:

•  Östliche Landschaft761 – 1927
•  Der ostpreußische Wald762  – 1929
•  Ostpreußische Landschaft763 – 1930
•  Heimat und Welt764 – 1932
•  Heimat und Herkunft765 – 1932
•  Verzauberte Welt766 – ohne Jahresangabe
•  Geleit in die Heimat767 – 1933
•  Wälder und Menschen768 – 1935
•  Land an der Memel769 – 1935
•  Die Nehrung770 – ohne Jahresangabe
•  In der Heimat771 – 1938

Mögen sich mit dem Verhältnis des Dichters zu seiner Heimat und vor allem 
zu der Natur viele wissenschaftliche Arbeiten beschäftigt haben, so scheint es je-
doch angebracht, die Frage zu stellen, ob Wiechert nur ein ‚Heimatdichter‘ war. 

761  Wiechert, Ernst: Östliche Landschaft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 738-741.

762  Wiechert, Ernst: Der ostpreußische Wald. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 559-562.

763  Wiechert, Ernst: Ostpreußische Landschaft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 574-578.

764  Wiechert, Ernst: Heimat und Welt. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 584-588.

765  Wiechert, Ernst: Heimat und Herkunft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 712-715. 

766  Wiechert, Ernst: Verzauberte Welt. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 715-717.

767  Wiechert, Ernst: Geleit in die Heimat. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 599-602.

768  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 7-196. 
769  Wiechert, Ernst: Land an der Memel. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/

Basel 1957, S. 756-763.
770  Wiechert, Ernst: Die Nehrung. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/

Basel 1957, S. 763-764. 
771  Wiechert, Ernst: In der Heimat. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/

Basel 1957, S. 770-788.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...318

Inwiefern führt die Schilderung der Natur über eine stimmungsvolle Beschrei-
bung hinaus zu einer Beseelung, zu einer Art Verwandlung, zu einer künstleri-
schen Gestaltung und zu einer Befreiung in einer Diktatur? Es kommt darauf 
an, wie Wiechert die Natur erlebt, versteht und ausdrückt, welche Bedeutung er 
der Natur in seiner Weltanschauung einräumt, denn wenn er stets jeglicher Welt-
anschauung misstrauisch gegenüberstand, so hat er doch ein einheitliches, wenn 
auch nicht philosophisch begründetes Gesamtbild von der Welt aufgestellt. 

Als Ausgangspunkt der Betrachtungen kann eine Äußerung des Dichters 
gelten, die dem Kapitel Kleine Literaturgeschichte aus der Selbstbiographie Jahre 
und Zeiten entnommen wird. Stoff und Gestaltung, Einfluss der Landschaft und 
dichterische Leistung sind aufeinander angestimmt:

Ich komme aus keiner „Schule“, und ich gehöre keiner Richtung an. Aber ich komme 
aus einer großen Landschaft, die vieles an mir gebildet hat, und aus jener Einsam-
keit, in der ein Mensch noch wachsen und werden kann. Das ganze spätere Leben 
hat diesen Ursprung und diese Ursprünglichkeit nicht auslöschen können, keine 
Bildung, keine Ratio, keine Welt. Aber ich habe diesen Ursprung durchdrungen mit 
dem, was ich gelernt, gesehen und erfahren habe. Er ist nicht nur Heimat geblieben 
und seine Darstellung nicht nur „Heimatliteratur“.772

Das Ziel der dieses Kapitel abschließenden Analyse besteht darin, zu überlegen, 
wie Wiechert seine heimatliche Landschaft dichterisch gestaltet hat. Es soll auf-
gezeigt werden, wie er die Natur in das Reich der Kindheit verwandelt und wel-
che Elemente als konstituierend gelten sollten und welchen Charakter sie haben. 
Der Wald ist bei ihm nicht nur Jagdrevier, Garten für Pflanzen und Tiere. Es ist 
mehr als der Hort der Träume, denn er ist für ihn das gelobte Land, ewige Erin-
nerung, Trost und Genesung. Diese Elemente bestimmen es, dass Ostpreußen 
in seiner Dichtung den zentralen Punkt einnimmt. Und mag es von den Zentren 
des zuerst Kaiserreiches, der Weimarer Republik und letzten Endes des Dritten 
Reiches weit weg liegen, am Rande Mitteleuropas, so bleibt es in seinen Büchern 
das Zentrum seines Lebens, Zentrum seines Schaffens und das bestimmende 
Element seiner Werke. In Wiecherts Dichtung hat man fast überall mit allen und 
denselben konstituierenden Elementen zu tun. Es ist der Wald, der alles ande-
re dominiert; ein kleines und weit abgelegenes Dorf; die Felder und Seen sowie 
Moorgebiete und das Feuer. Die Natur wird zum Symbol und gleichzeitig zum 
Kunstwerk. Sie wird aber auch zum Instrument des Rückzugs in die Innerlichkeit 
im Dritten Reich, zur Flucht in

die Idylle oder in die sogenannten einfachen und zeitlos menschlichen Verhältnisse, 
Flucht in den Traditionalismus, in die forcierte Betonung des alten Wahren und Un-

772  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 739. 



3198. Das einfache Leben (1939)...

vergänglichen, Flucht in das Bewährte und damit Problemlose. Flucht nicht zuletzt 
vor der Trivialität und der Barbarei in das Schöne, Edle und Ewige.773 

Die Verwandlung der Natur in den Werken beginnt im Spiegel der Erinnerung, 
der die harten Konturen des Erlebten verwischt. Bei Wiechert scheint es, als ob 
die Gegebenheiten der Vergangenheit mit einem Hauch kindlicher Erinnerung, 
sogar einer Art kindlicher Unschuld umgeben würden. Sie vollzieht sich weiter, 
indem der Dichter die Umwelt auf sich allein bezieht oder indem die Gestalten 
seiner Romane mit der Landschaft innig verwachsen dargestellt sind. Zugleich 
hebt Wiechert mit Vorliebe das Seltsame, das Fremdartige, das Dunkle und Un-
erforschliche hervor. Er führt den Leser in eine entlegene, unbekannte, geheim-
nisvolle Welt. Denn für Wiechert bedeutet die ostpreußische Natur die Welt, die 
er in erster Linie als Kind erlebte. Obwohl Wiechert nach dem Tod seines Vaters 
nicht mehr in seine Heimat zurückkehrte, hat diese Welt ihn so stark geprägt, 
dass er in Ostpreußen fast sein gesamtes Schaffen ansiedelt.774 Sehr richtig drückt 
dies Beata Bułkowska in dem Beitrag „Ich komme aus einer großen Landschaft…“ 
Die Einflüsse der ostpreußischen Landschaft auf die Werke von Ernst Wiechert aus: 

Immer wieder kehren seine Helden in diese Welt zurück, um dort, der Zivilisation 
müde, den Frieden des Herzens zu finden. Oder es sind knorrige, bodenständige, 
in ihren masurischen Traditionen tief verwurzelte Menschen. Die Handlungsorte 
liegen in den Wäldern, an Seen und Mooren. Selbst im Roman Missa sine nomine, 
der irgendwo in Deutschland handelt, sind solche Landschaftsbilder zu finden.775 

Doch die Natur ist nicht nur Trostspender und Verkörperung der Erinnerungen, 
sondern zugleich auch eine dunkle Macht. Auf ihre Ambivalenz weist Helmut Ol-
lesch: „Aber diese Erde hat wie der Wald auch ein anderes Gesicht. Sie kann unheim-
lich und dunkel, sogar voll von Unruhe sein.“776 Dies bestätigen vor allem die ersten 
Romane Ernst Wiecherts: Der Wald und Der Totenwolf. Das ist auch der Grund da-
für, warum Wiechert als Autor von den Nationalsozialisten so sehr begehrt und die 
Herausgabe seiner Romane gefördert wurde. Das ist aber auch der Grund, warum 
er nach dem Zweiten Weltkrieg von vielen missverstanden und als Wegbereiter der 
nationalsozialistischen Bewegung definiert wurde. Denn zwischen seiner Nähe zur 
Natur und seiner Begeisterung für die ostpreußischen Wälder einerseits und der na-
tionalsozialistischen Ideologie andererseits gab es einige Berührungspunkte, die in 
der Literaturwissenschaft ganz unterschiedlich gedeutet wurden. 

773  Schonauer, Franz: Deutsche Literatur, S. 127. 
774  Zum Lebenslauf von Ernst Wiechert (Ebeling, Hans: Ernst Wiechert, S. 7-44).
775  Bułkowska, Beata: „Ich komme aus einer großen Landschaft…“, S. 5. 
776  Ollesch, Helmut: Ernst Wiechert. Dichtung und Deutung. Wuppertal-Barmen 

1941, S. 32.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...320

„Nirgends auf der Welt gab es so viele Seen und Moore“, schreibt Ernst Wie-
chert in Wälder und Menschen, „so viele Reiher und Adler, so viele Jäger mit wun-
derbar schimmernden Büchsen, so viele uralte Eichen und so viele süße Him-
beeren wie auf der zweistündigen Wagenfahrt von unserem Forsthaus nach dem 
großelterlichen Hause.“777

In Wälder und Menschen äußert er sich ausführlich, wie er als Kind den Wald 
und die ostpreußische Natur wahrgenommen hat: 

Selten wohl war der Wald so sehr einem Kinde Haus und Hof wie mir. Moore lagen 
in ihm, deren fremdartige Namen schon etwas Lockendes und Verzauberndes für 
mich hatten […] Zum Teil waren sie unbetretbar […] Kraniche brüteten dort, und 
manchmal nahm ich heimlich zwei Bretter von zu Hause mit, um auf ihnen, Schritt 
vor Schritt, in die schwankende Welt vorzudringen, die so viel Geheimnisvolles hin-
ter dem Festen der Erde verbarg.778

Für Wiechert ist die Natur nicht nur schauerlich mit ihren geheimen und unge-
bändigten Kräften, sondern sie bietet zudem auch Schutz und Geborgenheit: 

Man war nicht außerhalb der Erde, man war eingeschlossen, tief in das Grüne, Trö-
stende, Lebende und Seiende.779

Die Erde ist für Wiechert die Heimat, das verlorene Paradies, ein wunderbares 
Märchenland. Hier leben Tier und Mensch in ursprünglicher Eintracht. In Wäl-
der und Menschen erzählt der Dichter wiederum von einem Kranich: 

Er war nicht höher als meine Hand, als ich ihn bekam, und ebenso groß wie ich, als 
ich ihn wieder verlor. Er lebte in unserem Garten, und auch im Garten Eden konn-
ten Mensch und Tier nicht zärtlicher zueinander gewesen sein als wir beide. Jeden 
Morgen und Abend brachte ich ihm kleine Fische vom See, und er nahm seine Spei-
se aus meiner Hand. Wir erwachten, wenn die Sonne aufging, und begrüßten einan-
der, wie zwei Geliebte einander begrüßen.780

Der Wechsel der Jahreszeiten verändert das Antlitz der Erde. Die Jahre gehen 
über die Dörfer und über die Wälder. Die Falten auf den Gesichtern der Men-
schen vertiefen sich, aber ein Regenguss genügt und die Natur erwacht, frisch 
und erneut. 

777  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 10. 
778  Ebd., S. 113-114. 
779  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine. In: Sämtliche Werke, B. 6, Wien/München/

Basel 1957, S. 311.
780  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 116.



3218. Das einfache Leben (1939)...

Es schien [...], als hätte es noch niemals einen solchen Morgen über dem Moor 
gegeben. Als sei die Erde zum ersten Mal aus der Tiefe der Urnacht heraufgehoben 
worden, damit die Schöpfung begänne. Sie funkelte von Nässe und Reinheit, und 
selbst die Stimmen der Heidelerchen klangen so, als hätte es bis dahin keine Hei-
delerche an diesem Ort gegeben. Das Morgenrot umfasste die Hälfte des Himmel-
raumes. Es stand ganz still und so groß, als verglühe eine ganze Erde hinter ihm. Die 
alte Erde, die Erde von Jahrtausenden, und als habe die neue Erde dieses Morgens 
keinen Teil mehr an ihr.781 

So wird durch das Dichterwort die Natur verwandelt und das Gesetz der Wie-
derholungen aufgehoben. Der Urzustand offenbart sich in unveränderter Pracht, 
der Zauber des verlorenen Paradieses steigt noch einmal vor den ehrfürchtigen 
Augen auf. Es ist, als hätte der Dichter Teil an Gottes Macht, um diese Verklärung 
mit „Schöpferhand“ zu vollziehen. 

So erhält die Natur Sinn und Gefühl. Der Wald steht oft gleichnishaft für die 
ganze Natur, für das Beständige in ihr. Der Mensch ist gebrechlich, seine Tage 
sind gezählt. Die Natur bürgt für das Unvergängliche. Das Pflügen ist ein Zeichen 
dafür, dass der Mensch Besitz ergreift von der Natur, und daraufhin Anteil am 
Ewigen hat. Kiewitt ist der ewige Pflüger: „Dieses würde bleiben und immer da 
sein“,782 heißt es in den Jeromin-Kindern. Und an einer anderen Stelle ist eine be-
sonders in ihrem Ausdruck kräftige Beschreibung:

Eine dunkle Erde unter dem Abendstern, ein weißes, hageres Pferd, älter als die 
Pferde der Apokalypse, ein Pflug, der leise durch die Stoppel rauschte, und ein 
Mann, der wie ein Schatten hinter ihm herging. Und es war gleich, ganz gleich, ob er 
dann Kiewitt hieß oder Michael oder Jons. Es war der Mann, der die Erde umbrach, 
um das Korn zu säen.783 

Wiechert ist wohl neben Eichendorff und Stifter der größte Schilderer des deut-
schen Waldes. Er hat aber nie ein objektives, gefühlsfreies Bild seiner Heimat-
landschaft gezeichnet. Diese Bemerkung enthält sowohl eine Kritik als auch 
eine Anerkennung. Größe und Schwäche liegen dicht beieinander in Wiecherts 
Kunstgestaltung. Am besten gelingen ihm die Szenen seiner bewegten, in Auf-
ruhr versetzten Natur, worin sich eine bedrängte, erschütterte Gefühlswelt wi-
derspiegelt. Eisgang, Sturmwind, Gewitterregen, Donner und Hagelschlag sind 
beliebte Themen. Dazu gehören die am Himmel dahinziehenden Wolken und 
der schrille Schrei der Vögel über dem Moor. Wenn die Wälder im Winde rau-
schen, singt, hat man den Eindruck, sein Herz eine gewaltige Melodie. 

781  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 374. 
782  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 312.
783  Ebd., S. 312-313. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...322

In jedem Roman ist eine bestimme Landschaft gezeichnet, die der Handlung 
nicht nur einen Rahmen, sondern auch einen sinnbildlichen Hintergrund gibt. 
Die Natur wird somit in das Geschehen hineingezogen und wird dadurch verge-
genwärtigt, als glücklicher Besitz oder ersehntes Ziel. Sie stimmt den Menschen 
froh und traurig, sie greift ein in den Lauf seines Schicksals. 

Der Wald ist erfüllt von Vogelstimmen, von Gerüchen und Bildern. Der Wald ist 
gefährlich für jemanden, der nichts zu tun hat, als eine Büchse über der Schulter 
zu tragen. Er stürzt sich hinein in die offenen Augen, in das horchende Blut, wie in 
einen Baum, den er erwecken will.784 

Manchmal erscheint die Natur dem Jäger unheimlich, und nur in seiner kleinen 
Hütte fühlt er sich geborgen: „In dem wilden und gärenden Leben des Waldes 
ist das Haus das Unbewegte und Verlässliche“, „Das Haus erwacht nicht wie der 
Wald.“785

Die Schilderung erfasst zwar die Landschaft in ihrer Eigenart; sie wirkt aber 
bald bezaubernd, bald bedrückend, durch eine gewisse Eintönigkeit, mit der 
dieselben Einzelheiten in kaum wechselnden Worten immer wieder dargestellt 
werden. 

In der Magd des Jürgen Doskocil fügen sich die Bilder zu einer düsteren Umge-
bung zusammen: der dumpf rauschende Strom, der das schwarze und das grüne 
Dorf trennt. Die aufgehängte Pflugschar, die in der Nacht schauerlich ertönt. Die 
Fähre, die hin und her über den Strom gleitet. Das armselige Fährhaus, in dem 
noch ein Licht in dunkler Nacht hinter dem Fenster brennt. Der schmale Pfad, 
der in den Wald zum Holzschlag führt. Die staubige Dorfstraße mit den Wachol-
derbüschen, wohinter sich Marte ängstlich versteckt und niederkniet. Das Fang-
eisen, vor dem Ziegenstall, das den Mormonenpriester, wie einen Wolf, gefangen 
hält. Das Haferfeld in der Lichtung im Hochwald, auf dem die grünen Halme, 
von heimtückischen Händen geschnitten, einen trostlosen Anblick bieten, bis die 
eherne Pflugschar die Erde frisch aufbricht für eine neue Saat. Der Roman ist 
„eine Liebeserklärung an Gott und die Natur, zeigt vor allen Dingen Wiecherts 
Glauben an das Gute im Menschen.“786

Die Majorin errichtet ein anderes Stimmungsbild mit sanfteren Zügen und 
hellerer Beleuchtung. Auch hier sind es wenige Elemente, die wie auf einer Büh-
ne, ausgewechselt werden. Die Brüche, wo der Totenvogel ruft. Der Waldrand, 
wo der Jäger im Grenzgraben sitzt und vor sich hinträumt, und die Wiesenscharre 

784  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 259. 
785  Ebd., S. 259. 
786  Mielczarek, Jörg: Von Untertanen, Zauberbergen, Menschen ohne Eigenschaften. 

Meine Reisen durch die Literatur der Weimarer Republik. Bonn 2010: http://www.literatur-
weimar.de/autoren/ernstwiechert.htm (abgerufen am 13.7.2016). 



3238. Das einfache Leben (1939)...

eintönig über die Felder ruft. Das Roggenfeld, auf dem sich die reifenden Ähren 
immer tiefer neigen. Die abgelegene Hütte des Jägers, die mit einem neuen Zaun 
umgeben ist und einem kleinen Garten voll blühender Blumen. Vor dem Fen-
ster steht eine Bank. Drinnen hängen die geölten Gewehre neben der Tür. Eine 
Laubstreu, ein alter Herd, ein Tisch, das genügt zum einfachen Leben. An der 
Grenze der Felder liegt der Hof der Majorin, wo Jonas an der Pforte steht und auf 
seine Herrin wartet, wenn sie von ihrem Morgenritt zurückkommt. Auf der Ter-
rasse heißt sie ihre Gäste willkommen. Und in der Ferne, zwischen den Wäldern 
erstreckt sich der See mit seinen verschilften Ufern, mit einer einsamen Insel, an 
der die Schwäne brüten. Da ist die Landstraße, die um das Moor herumführt. Da 
sind weiße Wolken, großartig getürmt, die mit wandernden Schatten über die 
Felder dahinziehen. Der Roman endet mit dem Bild der Ernte im Mondschein. 
Der Jäger und die Majorin schneiden gemeinsam das Korn, und als die Garben 
aufgestellt sind, bindet sie nach dem alten Brauch einen Strauß Ähren zusammen 
und singt als Danklied eine traurige Melodie. 

Scharf beobachtet und stimmungsvoll beschrieben, so erscheint die Natur in 
Wiecherts Romanen. In keinem ist die Umwelt mit solch schlichter Anschaulich-
keit und so tiefsinnigem Bilderreichtum gezeichnet wie in den Jeromin-Kindern. 
Hier steht eine Welt mit biblischer Größe und Ruhe auf. Hier hat wohl Wiechert 
seinen dichterischen Höhepunkt erreicht. 

Da liegt am Ende der Welt Sowirog, das winzige Dorf mit seinen niedrigen 
Dächern. Da liegt das Feld am menschenleeren Waldesrand, auf dem Kiewitt und 
sein hageres Pferd langsam eine unendliche Furche bis an den Rand der Ewigkeit 
ziehen. Über Wäldern und Seen weht sanft der Wind. Im Jeromin-Haus brennt 
lustig das Feuer, und der alte Lehrer Stilling dreht die Weltkugel vor den Büchern 
mit bedächtiger Bewegung. 

Das ist Sowirog, und der Herr von Balk hat ein Schloss hinter dem Walde, 
und ihm gehört alles, der See und der Wald und das ganze Dorf. Er hat keine 
Frau, aber einen Papagei, der sprechen kann. Es ist eine seltsame, verklärte Welt. 

Am schönsten ist die Schilderung des Waldes. Dort hat Wiechert seine höch-
ste dichterische Entwicklung erreicht. In einem schlichten Selbstporträt steht 
der knappe Satz: „Ich begann mit dem Wald und der Bibel, und damit werde ich 
wohl auch aufhören.“787 Es ist der Schicksalsweg, den der Knecht Gottes Andreas 
Nyland eingeschlagen hat. Er kam aus dem Wald und verschwand wieder in der 
Tiefe des Waldes. So heißt es am Ende des Romans: 

Er habe den Lebenslauf einer Zeitwende durchlebt, vielleicht einer Weltwende. Er 
habe ihn musterhaft durchlebt, das heißt mit Leidenschaft, Irrtum, Bekenntnis und 
Schuld. Er habe in einer wurzellosen Zeit ohne die herkömmlichen Wurzeln gelebt 

787  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 723.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...324

[…]. Aber am Schluße seiner Bekehrungen könne er nichts sagen, als daß er die 
Schuhe ausziehen wolle, um zurückzutreten von der Erde in ein heiliges Land. Und 
er glaube nicht, daß ein Mensch seines Jahrhunderts mehr tun könne als dieses.788

Der Wald ist Ausgangspunkt und Ziel für den Wiechertschen Menschen, Sinn-
bild der Geborgenheit, des unaufhörlichen Lebens der Natur, der geheimnisvol-
len Kraft, die alles Geschaffene erfüllt. Für den Dichter ist der Sinn noch nicht 
vom Bild getrennt, denn alles ruht hier noch in der ursprünglichen Einheit. 

Vielleicht besteht Wiecherts dichterische Eigenart und seine gerügte oder 
gelobte Zauberkraft eben darin, dass von seiner zartumrissenen Zeichnung, die 
vieles bis in die feinsten Einzelheiten festhält, aber alles stimmungsvoll aufeinan-
der abtönt, eine so starke Wirkung ausstrahlt, dass sie dem Leser etwas von der 
Begeisterung und der Seelenruhe des Dichters mitteilt. 

So beschreibt Wiechert mit Vorliebe im Wald die stillen Stämme, den Harz-
geruch, den Wechsel von Licht und Schatten, den Wind, der in der Höhe die 
Wipfel leise bewegt, das grüne Moos, die Lichtungen mit jungem Gras, wo das 
große Schweigen ist, die Stummheit ohne Ende.789

Das geheimnisvolle Leben des Waldes zieht alle Wiecherts Protagonisten an, 
den Fährmann Jürgen Doskocil, Johannes Karsten, den Jäger Michael Fahren-
holz, den Kapitän Thomas von Orla, den Großvater Michael Jeromin und Jakob 
den Köhler und Friedrich den Flötenspieler und Jons Ehrenreich, sowie die Brü-
der von Liljecrona. Am Abend kehren sie aus dem Wald nach Hause zurück und 
suchen Schutz und Wärme vor dem Feuer im Herd, wo die Flamme um das Holz 
spielt, indes der Wind im Schornstein weht. 

Wiecherts Trost war es, am Kaminfeuer zu lesen. So schreibt er in Wälder und 
Menschen: 

Auch das räumliche meiner Kinderwelt bleibt lange in Dunkel gehüllt, das Haus, 
der Garten, der Hof, der Wald. Und nur eines taucht am frühesten aus dem Verhüll-
ten: das Feuer im Küchenherd und darüber der riesige ‚Mantel‘ […]. Immer war 
das Bild des ersterbenden Feuers etwas Zauberhaftes für mich, und der klagende 
und singende Laut verglühenden Holzes war mir vom ersten Bewußtsein an der 
‚Gesang des Feuermannes‘. Ging aber der Blick darüber hinaus, in den schwarzen 
Mantelschlund, in dem der Wind mit schauerlicher Klage stöhnte, so hatten die 
Teufel, Hexen und Zauberer einen kurzen Weg zu meiner zitternden Seele, und ich 
glaube, daß die Mächte der Unterwelt früh Besitz von mir ergriffen und an meiner 
Seele geformt haben.790

788  Wiechert, Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland, B. 2, S. 631-632.
789  Vgl. Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 204.
790  Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen, B. 9, S. 18-19. 



3258. Das einfache Leben (1939)...

So widmet er in allen seinen Romanen die stimmungsvollsten Seiten dem Spiel 
der lodernden Flamme. Die Feuerstätte wird zum Ort der Geborgenheit, und 
etwas Märchenhaftes umschwebt die nachdenklichen Menschen, die verstohlen 
die Hände zwischen den Knien falten. 

Viele Feuer hat der Jäger entzündet in den vielen Jahren und an ihnen gelegen, unter 
den Bäumen, die von unten sich rötlich beglänzten. Feuer unter Sternen und Feuer 
im Regen. Aber niemals hat er jemanden erwartet an diesen Feuern. Niemanden als 
den Schlaf. Und einmal, in schwerem Fieber, den Tod. Vorbei ist die Zeit, in der ein 
Feuer den Jäger traurig machen konnte. Es macht ihn nachdenklich, und still, und 
sehr einsam. Aber nicht traurig. Sehr lange kann man in die Flamme sehen, wie sie 
steigt und lodert und sinkt. Wie die Funken aufsteigen, hoch in die Zweige hinein, 
und das grüne Dach sich erhellt und verdunkelt […]791

Wie der Jäger der Majorin, so blickt auch Jakob der Köhler ins Feuer, „und 
man wußte nie, ob er nachdenke oder träume oder schlafe.“792 So wendet sich 
auch Jons Jeromin zum Feuer zurück: „Das Feuer war das Lebenselement der 
Jeromins. Der Großvater war in ihm gen Himmel gefahren, den Vater hatte es Tag 
und Nacht erfüllt, in seine eigenen frühesten Träume hatte es geschienen.“793 Als 
der sterbende Pfarrer Agricola seine Augen zum letzten Mal öffnete, „konnte er 
das Feuer im Herd sehen.“794

„Das Lebendige im Winter ist das Feuer. Es beherrscht den Abend und die 
Nacht.“795 Als Amadeus aus dem Konzentrationslager heimkehrt und über 
die Schwelle des Schafstalles tritt, wo seine beiden Brüder im kleinen Wohnraum 
des Schäfers eine notdürftige Unterkunft gefunden haben, da brennt im alten 
Lehmherd ein kleines Torffeuer unter der Asche, und an dieser Glut erwärmt er 
sich und findet allmählich die Kraft zur Wandlung.796

Die Natur verwandelt schließlich den Menschen, führt ihn zurück aus der 
Verbannung zu seinem Herzen, wie der Dichter sie verklärt mit seinen Worten. 

Im Alter beschränkt sich die Sehnsucht. Der Traum wird endlich Wirklich-
keit. Das verlorene Paradies liegt da hinter dem Haus, ein sorgfältig umzäunter 
Garten, der Trost und Freude schenkt. Mit Meisterhand hat Wiechert den aus-
gereiften, befriedigten Menschen gezeichnet, der sich mit der „Herdflamme am 
Abend und Gottes Wort in dem Heiligen Buch“797 zu begnügen weiß. 

791  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 251-252.
792  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 91.
793  Ebd., S. 434.
794  Ebd., S. 333.
795  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 115.
796  Vgl. ebd., S. 6, 32, 34, 35, 37 usw. 
797  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 929.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...326

Artur Schopenhauer, der auf das Geistesleben des jungen Wiechert einen 
bedeutenden Einfluss ausgeübt hat, bemerkt mit kritischer Nüchternheit: „In 
Korn- und Gemüsefeldern […] sinkt das Ästhetische der Pflanzenwelt auf sein 
Minimum herab.“798 

Ernst Wiechert hingegen ist es gelungen, auch der Landschaft des täglichen 
Lebens einen geheimen Reiz abzugewinnen, denn alles Erschaffene ist schön. 
Und wenn dem Verstand, der gliedert und zerlegt, manches gering erscheinen 
mag, so fühlt das dichterische Gemüt die große Einheit der Natur. Wiechert hat 
allerdings immer wieder verkündet, dass nur das reine Herz die Schönheit auch 
im engen Bereich des Alltags zu erblicken vermag. 

In der Majorin zeichnet der Dichter mit ein paar flüchtig hingeworfenen Zü-
gen eine ausgeglichene Lehrerfigur, als suche er unversehens das Ideal festzuhal-
ten, als wollte er das Bild des friedlichen Menschen entwerfen, der sich in der 
Natur endlich geborgen fühlt:

Ein alter Mann mit einem Gesicht wie ein Herbstmorgen, still und klar, der von 
seinen Bienen kommt und die Majorin bittet, ein wenig bei seinen Rosen zu sitzen. 
Und der nicht von den Menschen spricht, sondern von seinen Blumen und Bienen, 
und daß es dem Menschen gut tue, ein paar alte Bäume in seinem Garten zu haben, 
die so still und ernst daständen, zumal am Abend, so daß man sich ein bißchen 
schäme, laut und unruhig zu sein, wenn man sie ansehe.799

Zusammenfassend kann man sagen, dass die Natur bei Wichert nicht nur ange-
deuteter Hintergrund, Rahmen einer Handlung, örtliche Abgrenzung ist. Sie ist 
viel mehr Ort seiner Dichtung, das Zentrum seines Schaffens, Ziel seiner Sehn-
sucht, verheißenes Land und Paradies der Träume und der verlorenen ostpreußi-
schen Heimat. Nicht einfach abstrakte Natur als Sinnbild der Gefühlswelt oder 
als Außenwelt im Gegensatz zum eigenen Ich, sondern erlebte Landschaft und die 
Heimat werden in den Romanen Wiecherts plastisch dargestellt. Ein erfüllendes 
und wirkendes Land, mit einer erlösenden und heilenden Kraft ist es: Land der 
Stille, der Einsicht, des beschränkten Horizontes. Zuerst sind es Wald und Moor, 
unendliche Seen und öde Schilfkämpe, dann mehr und mehr Feld und Furche, 
schließlich Hof und Garten. Und mag der Dichter seit Ende der 1920er Jahre 
nicht mehr in Ostpreußen gelebt haben, so bleiben trotzdem Königsberg und 
die ostpreußische Natur das Zentralmotiv seiner Dichtung. Nicht das politische 
Zentrum zieht Wiechert an, nicht das Leben in der Hauptstadt Berlin wird in 
seinen Romanen thematisiert, sondern gerade ein Stück Land im Osten Mittel-
europas, am Rande der Welt. 

798  Schopenhauer, Arthur: Parerga und Paralipomena. 19. Kapitel: Zur Metaphysik 
des Schönen und der Ästhetik. o.O o.J. 

799  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 276. 



3278. Das einfache Leben (1939)...

In allen seinen Romanen wie Das einfache Leben, Die Majorin, Die Magd des 
Jürgen Doskocil oder Die Jeromin-Kinder, aber auch in Erzählungen wie Der weiße 
Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit, Die Magd oder Die Schachpartie hat man 
mit gleicher Landschaftsgrundstruktur zu tun. Es sind immer dieselben konstitu-
ierenden Elemente vorhanden, wie Wind, Feuer, Felder und Seen, die einen Rah-
men für die Handlung schaffen. Und selbst wenn sie nicht in der Heimat Wie-
cherts, nicht in Ostpreußen spielen, sondern die Handlung, wie in der Erzählung 
Der weiße Büffel, in das altertümliche Indien versetzt wird, sind die festgemachten 
Landschaftselemente trotzdem gut erkennbar und eindeutig auf diese Struktur 
zurückzuführen. „Wildheit und Trauer sind die Pole, in die Wiecherts Naturbild 
gespannt ist, und zwischen beiden so nah beieinander liegenden Extremen steht 
auch sein Mensch.“800 Das Landschaftsbild zieht sich wie ein roter Pfaden durch 
das Werk Wiecherts und es ist nicht nur auf seine Herkunft zu deuten. Sonst 
wäre das eine reine autobiographische Eigenheit Wiecherts und würde ihn zum 
Heimatdichter abstempeln. Die Häufigkeit und Einheitlichkeit der besproche-
nen Landschaftsmotive ist deutlich und schließt es aus, sie nur der Herkunft des 
Schriftstellers zuschreiben zu können. Darüber hinaus handelt es sich offensicht-
lich, wie Axel Sanjose richtig bemerkt, „um ein Strukturprinzip der Erzähltechnik 
Wiecherts, der Landschaft im Rahmen einer realitätsnahen Beschreibung eine 
gewisse ‚Allgemeinheit‘ zu belassen.“801 Deswegen ist anzunehmen, dass „die 
Natur-Thematik ganz gewiß nicht bloß als autobiographischer Reflex behandelt 
werden darf, sondern daß ihr eine das (Einzel- und Gesamt-) Werk gestaltende 
Rolle zukommt.“802

Die Entwicklung des Weltbildes des Dichters erfolgt in vier Stufen. Beson-
ders überzeugend drückte das Hans Ebeling aus: 

Die erste, „sentimentalische, steht ganz unter dem Erlebnis der Ausstoßung und um-
faßt die beiden frühesten Bücher des Dichters, Die Flucht und Die blauen Schwingen. 
Die zweite, überlodert vom Fegefeuer des Ersten Weltkrieges, ist eine des Sturzes, 
des „Sturmes und Dranges“, und umschließt vornehmlich die drei Bücher Der Wald, 
Der Totenwald und Der Knecht Gottes Andreas Nyland. Die dritte Stufe bezeichnet 
der Dichter selbst nach einem krisenreichen „Durchbruch der Gnade“ als „das neue 
Leben“ nach der „zweiten Geburt“. Sie bringt die harmonische Vermählung der drei 
Grunderlebnisse in einem neuen „panischen“ oder „magischen“ Weltgefühl. […]803 

Diese Phase reicht bis „etwa zum Erinnerungsbuch Wälder und Menschen. 

800  Krüger, H. K.: Ernst Wiechert – Verfall einer dichterischen Sendung. In: Buchhändler 
im neuen Reich v. März 1943, S. 35-41, hier S. 35.

801  Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts, S. 72.
802  Ebd. 
803  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert, S. 45.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...328

[…] Die jüngste Stufe endlich, eingeleitet von dem Erlebnis der KZ-Haft im La-
ger Buchenwald, sieht man besonders in den Romanen Das einfache Leben und 
Die Jeromin-Kinder gestaltet, sie ist die Stufe der letzten Konsequenz seines We-
ges, der „entsagenden Vollendung.“

Am Beispiel Wiecherts ist gut zu erkennen, dass das Zentrum nicht wie oft 
angenommen geographisch oder politisch zu verstehen ist, sondern durch einen 
Autor durch zahlreiche Elemente, die sein Schaffen determinieren, bestimmt 
wird. Bei Wiechert ist es die Natur und seine ostpreußische Heimat, die es ausge-
macht haben, dass sie lebenslang zu Hauptmotiven seiner Werke und somit zum 
Zentrum seiner Welt wurden, aber auch zu einer der Fluchtoptionen angesichts 
der sich nähernden Anfeindungen des Nationalsozialismus. Bei Wiechert muss 
betont werden, dass er sich „im Gegensatz zu Thomas Mann oder Gerhart Haupt-
mann niemals als Repräsentant seiner Zeit empfand, sondern als Vereinsamter, 
Ausgestoßener, verkannter Mahner, Warner und Prediger in der Wüste.“804 Der 
Dichter hat in seiner Jugendzeit eine Lebensform kennen gelernt, „die im kolo-
nialen Preußen des Ostens mit der festgefügten Ordnung ‚Für Thron und Altar‘ 
bestimmbar und bestimmt war.“805 Die beiden Weltkriege haben in Wiechert eine 
„in ihm vorhandene Anlage akzentuiert, ja zum Extrem entwickelt.“ Bald galt sein 
Interesse allem, was mit Ostpreußen und seiner Natur verbunden war und seine 
Feindschaft allem, was er als das ‚moderne Leben‘ definiert.

804  Hmb: Feuilleton. Der Wunschträumer. Zu Ernst Wiecherts fünfundsiebzigstem 
Geburtstag. In: Stuttgarter Zeitung v. 18. Mai 1962, Nr. 114. 

805  Ebd. 



3299. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

9. Der Bericht  Der Totenwald (1939/1946)  
– „Die Ouvertüre zur großen Symphonie des Todes“

Die zeitgleichen Zeugenberichte und Dokumentationen:  
Der SS-Staat von Eugen Kogon und Arztschreiber in Buchenwald 

von Walter Poller

„Es gibt Menschen, die einen Augenblick ihres Lebens lang Geschichte set-
zen, obwohl sie es gar nicht im Sinne hatten. Auf Ernst Wiechert, den zu Zeiten 
über Maß hinaus Gefeierten, zum Propheten Verklärten, dann Bekrittelten, heute 
fast Vergessenen, trifft dies zu“,806 schreibt ein Journalist über Ernst Wiechert.

Der Totenwald. Ein Bericht ist einer der vielen Augenzeugenberichte und Do-
kumente, die die Ereignisse in Buchenwald und anderen Konzentrationslagern 
in literarischer Form verewigt haben. Der Untertitel suggeriert einen sachlichen 
Bericht, der aber angesichts der Subjektivität der Schilderung nicht eingelöst 
wird. Die fiktive Figur des Johannes, der als auktorialer Erzähler auftritt, wirkt 
distanziert und verweist in seiner Zeichnung unverkennbar auf den Autor. Wie-
chert sieht sich als Beobachter, als individuell Sehender, der nach der Wahrheit 
in der Kunst sucht und hier in einer „Symphonie des Todes“ den Untergang des 
Abendlandes beschreibt.

Im Text werden die Umstände seiner Verhaftung, der Transport und sein 
zweimonatiger Aufenthalt in Buchenwald und neben seinem eigenen Leiden 
auch das seiner Mitgefangenen beschrieben. Das Leid der Anderen bezieht er 
aber immer wieder auf seine eigene Figur. Wiechert blendet politische Katego
rien und Zugriffe aus und verharrt in einer religiös eingefärbten Märtyrerhaltung, 
was zum Teil nur als politisch naiv eingeschätzt werden kann. 

Zwei Meinungen sollen hier zunächst zitiert werden, um die Unterschiede 
bei der Wahrnehmung und Einschätzung des Werkes deutlich zu machen. Ma-
nuela Lück übt eine durchaus begründete Kritik am Werk, indem sie dem Autor 
und dem Bericht eine Selbststilisierung und Naivität vorwirft:

Der zu einer leeren Pose erhobene moralische Individualismus erscheint hohl, denn 
die politische Realität wird bis zum Schluss nicht erkannt. Der Erzählton wirkt lar-
moyant, was durch die stilisierte Bescheidenheit im Erzählgestus noch verstärkt 
wirkt. Johannes nimmt alles „wie ein Spiegel in sich auf “ und „will nichts überse-
hen und nichts vergessen“, er will „Zeugnis ablegen.“ Diese Form der Erzählung, 
einer am Idealismus und der deutschen Romantik geschulten Ästhetik der Inner-
lichkeit, scheitert angesichts der Ergebnisse in Buchenwald, der massenhaften phy-
sischen Vernichtung der europäischen Juden. Wenn Wiecherts Erzählästhetik hier 

806  N.N.: Zeuge wider die Geschichte: Zum 25. Todestag von Ernst Wiechert. In: 
Süddeutsche Zeitung (193) vom 13. Mai 1975. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...330

an ihre Grenzen stößt, so zerbricht nach und nach auch sein ideologisches Weltbild  
– allerdings, ohne dass er daraus irgendwelche Konsequenzen zieht. Es ist für ihn 
nur voraussehbar, dass dieses Reich zerfallen wird. Der Totenwald ist der ärgerliche 
Text eines Mannes, dessen konservativ-ideologische Werte nicht am Nationalsozia-
lismus zerbrechen, sondern dies alles als „undeutsch und asiatisch“ bezeichnet. Die 
Unterscheidung in der Beschreibung der Leiden seiner Mitgefangenen zwischen 
individuellem und kollektivem Leid, in Juden und Nicht-Juden, führt eine Opfer-
Konkurrenz und eine vor allem in der Nachkriegszeit aufrecht erhaltene Haltung 
der Entlastung und Ent-Persönlichung der jüdischen Opfer weiter. Trotz dieser An-
merkungen enthält der Text einige Passagen, in denen er sachlich das Grauen be-
schreibt und die auch heute noch als lesenswert gelten können. Aber es überwiegt 
der Eindruck der eigenen Selbststilisierung und des Unvermögens, den Ereignissen 
anders als mit verträumt-religiösen Begriffen beizukommen. Hier scheitert nicht 
nur eine Ästhetik, sondern eine ganze Generation.807

Tilman Krause drückt sich dagegen über Ernst Wiechert und Der Totenwald sehr 
positiv aus: 

Wer kennt ihn noch, dessen Romane „Die Majorin“ (1935), „Das einfache Leben“ 
(1939) oder „Die Jerominkinder“ (1945-47) einst im deutschen Bildungsbürger-
tum in Millionenhöhe verbreitet und hingebungsvoll gelesen wurden? Kurioser-
weise haben ihm die Franzosen länger die Treue gehalten, für die er noch während 
der Achtzigerjahre in preiswerten Taschenbuchausgaben verfügbar war und bei 
denen er ganz selbstverständlich zusammen mit Thomas Mann, Joseph Roth oder 
Stefan Zweig zu den bedeutenden deutschsprachigen Erzählern des zwanzigsten 
Jahrhunderts gerechnet wurde. Das ist allerdings mittlerweile ebenfalls Geschich-
te, und man wird wohl tatsächlich sagen müssen, dass Ernst Wiechert nicht mehr 
Bestandteil unseres kollektiven literarischen Gedächtnisses ist. Aber er könnte es 
wieder werden. Und vielleicht ist der nunmehr erneut erhältliche Erfahrungsbe-
richt „Der Totenwald“ mehr dazu angetan, eine solche Renaissance einzuleiten, als 
Wiecherts große Romane, die mit ihrem mitunter doch arg heroisch verquälten 
Einsamkeitspathos, ihrer Großstadtverachtung, Naturmystik und einem Lobpreis 
des „einfachen Lebens“ auf „eigener Scholle“, ideologisch teilweise recht anfecht-
bar daherkommen. […] Wiecherts große Stärke ist gleichfalls unübersehbar und 
springt den Leser förmlich, beginnend mit der ersten Zeile, an. Diese Stärke ist die 
Genauigkeit seiner Beobachtungen, eine Genauigkeit wohlgemerkt (und das macht 
den Text so anrührend und eindrucksvoll), die sich mit liebevoller Einfühlung, ja 
Versenkung ins Gesehene paart. […] Für jedes noch so unscheinbare Detail aus 
der Welt des Lagers, für jeden Menschen, dem er begegnet, für jede Tortur, deren 
Zeuge er wird, findet er anschauliche, präzise Worte. […] Und so setzte Wiechert 

807  Lücke, Manuela: Das Scheitern des Pathos. Über die Neuauflage von Ernst Wiecherts 
„Der Totenwald“. In: Literaturkritik.de vom 8.10.2008 (http://literaturkritik.de/public/
rezension.php?rez_id=12317).



3319. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

– seltenes Beispiel einer gelungenen Literarisierung in der Beschreibung des Unbe-
schreiblichen – seine sprachliche Vergegenwärtigung der Hölle auf Erden nach dem 
Vorbild Dantes fort, er sah, „während sie auf der oberen Straße ein wenig ausruhen 
durften, den langen Zug der Verdammten aus der Tiefe den Hang heraufsteigen, 
mit Lasten, die für Athleten gedacht waren. Er sah die Gesichter, eines nach dem 
anderen, wie sie an ihm vorüber kamen, erloschen, ertötet, bis auf die Knochen 
eingedörrt. Er sah die gekrümmten Gestalten, Skelette mit gespenstischen Armen 
und Beinen, von Wunden bedeckt, gefärbt von geronnenem Blut. Und er sah den 
Blick ihrer Augen. Nicht nur die Augen eines uralten Volkes, schwer von Wissen 
und Leid. Sondern die Augen von Sterbenden, abgewandt schon von den Dingen 
dieser Welt, aber nicht getröstet von den Hoffnungen auf eine jenseitige. Augen, 
aus denen der Sinn des Lebens gewichen war und somit auch der des Todes. Irre, 
verstörte Augen, die wie leere Linsen in ihren Gesichtern standen. Die wohl die 
Formen dieser Erde noch spiegelten, aber nur auf eine mechanische, automatenhaf-
te Weise. Die nichts mehr begriffen, weil alles Begreifbare in der Hölle der Qualen 
untergegangen war. Der Begriff des Menschen und auch der Begriff Gottes.“808

Der Totenwald, Der SS-Staat und Der Arztschreiber in Buchenwald

Das Volk war wie durch ein Sieb gefallen, und die Spreu 
hatte die Herrschaft über den Weizen gewonnen.809

Der Bericht, aufgeschrieben „den Toten zum Gedächtnis, den Lebenden zur 
Schande, den Kommenden zur Mahnung“810 enthält die Geschehnisse, die 
zur Verhaftung geführt hatten sowie die Erlebnisse während seiner siebenwöchi-
gen Haftzeit in München und des zehnwöchigen Aufenthaltes im Konzentrati-
onslager Buchenwald. Die Erlebnisse sind nicht in Form einer Reportage oder 
einer Chronik aufgefasst worden, sondern die wichtigsten Fakten werden zusam-
menhängend erzählt bzw. berichtet. 

„Wir wenigen […] kehrten zurück, nicht um den Haß zu predigen, oder 
die Rache, sondern nur, um Zeugnis abzulegen, ein stilles, leidenschaftsloses 

808  Krause, Tilman: Die Vernichtung begann schon 1938. Mit Ernst Wiecherts „To-
tenwald“ liegt einer der genauesten und einfühlsamsten Erfahrungsberichte aus der Hölle 
der KZs wieder vor. In: Die Welt vom 28.6.2008 (http://www.welt.de/welt_print/artic-
le2156045/Die-Vernichtung-begann-schon-1938.html).

809  Dieses Kapitel ist ein gemeinsamer Beitrag mit Dr. Bärbel Beutner, der Vorsit-
zenden der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft, der bisher unveröffentlicht 
blieb und in gekürzter Fassung auf der Tagung Innere Emigration versus Exilliteratur: ‚In-
tra et extra muros‘ (Poznań, 26.-28. September 2013) gehalten wurde. 

810  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 329. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...332

Zeugnis, und auch dieses nur, sofern wir unser Schicksal auf uns nehmen und 
verwandelt wurden, geglüht, geläutert und zum Zeugnis auserwählt.“811 So 
nannte sich Ernst Wiechert als „zum Zeugnis auserwählt“ in seiner Ansprache 
Gedächtnis der Toten, die er am 17. Mai 1947 bei der ersten Dachau-Gedächt-
nis-Kundgebung812 hielt.813

Zeugnis abgelegt hatte er bereits acht Jahre vorher, 1939, als er heimlich und 
unter Lebensgefahr seine Erlebnisse im KZ Buchenwald schriftlich niederlegte in 
dem Bericht Der Totenwald. Das Manuskript vergrub er im Garten von Hof Ga-
gert in Wolfratshausen – wäre es von der Gestapo entdeckt worden, hätte das den 
sicheren Tod für ihn und seine Angehörigen bedeutet. Leonore Krenzlin sieht 
in der Niederschrift des Totenwald  unter diesen Umständen den Beweis für den 
aktiven Widerstand Wiecherts.814

Diese „Zeugenschaft“ Ernst Wiecherts soll hier genauer untersucht wer-
den, indem der dokumentarische Aspekt seines Berichtes über das KZ Buchen-
wald in den Mittelpunkt gestellt wird. Das Werk erschüttert den Leser durch die 
präzisen Schilderungen und durch die poetische Sprache, durch die Gefühle 
des Protagonisten Johannes und durch das unbedingte Urteil. „Er [ Johannes] 
fühlte, wie eisige Kälte seine Träume zerbrach, wie der Frost die Blütenstengel 
zerbricht, wie durch das Bild Gottes ein Sprung hindurchlief, der nicht mehr 
heilen würde.“815

Als Zeuge kommt auch Eugen Kogon mit seinem Werk Der SS-Staat.  
Das System der deutschen Konzentrationslager zu Wort. Im Vorwort zur Neuauf-
lage 1947 schildert er die Entstehung des Buches, das Ende 1945 in Erstauflage 
erschien und gleich mehrere Neuauflagen erreichte. Zweifel und Scheu plagten 
ihn  bei Veröffentlichung, doch er traf eine bewusste Entscheidung:

Denn unter den Wenigen, die dem höllischen System lebend entkommen sind, bin 
ich als religiöser und politischer Mensch, als Soziologe und Schriftsteller einer der 
ganz wenigen, die von vornherein die Voraussetzungen mitgebracht […] haben, 
kritisch zu erleben, was ihnen widerfuhr.816

811  Wiechert, Ernst: Gedächtnis der Toten. In: Sämtliche Werke. Wien/München/
Basel 1957, B. 10, S. 427. 

812  Text des Vortrages: Abbildung 26: Dachau-Gedächtnis-Kundgebung. Dachau 
1947.

813  Vgl. ebd., S. 426-431. 
814  Vgl. Krenzlin, Leonore: Ernst Wiecherts politische Haltung im Dritten Reich. In: 

Mitteilungen Nr. 15/2014 der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft e.V. (IEWG). 
Bockhorn/Regensburg 2014, S. 52-61. 

815  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 262.
816  Kogon, Eugen: Der SS-Staat. Das System der deutschen Konzentrationslager. 

München 1974, S. 8. 



3339. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

Kogon geht von seinen eigenen Erfahrungen im KL Buchenwald aus, in dem er vom 
September 1939 bis April 1945 als politischer Häftling gefangen war. Darüber hin-
aus recherchiert er über andere Lager, um dieses System der Rechtlosigkeit darstel-
len zu können: „Die deutschen Konzentrationslager waren eine Welt für sich, ein 
Staat für sich – eine Ordnung ohne Recht, in die der Mensch geworfen wurde.“817 
Buchenwald ist aber die Hauptquelle, denn: „Buchenwald das erste große Konzen-
trationslager, das unversehrt in die Hände der weltalliierten Truppen gefallen war. 
Es konnte ein Beispiel zur Erkenntnis des Systems werden, das dahinterstand.“818

So sollen hier die Details des Lagerlebens verglichen werden, wie sie von Wie-
chert und von Kogon geschildert werden. Und ein weiteres Zeugnis soll angeführt 
werden, Walter Pollers, der als Gewerkschaftsmitglied und Leiter einer Arbeiterzei-
tung mehrmals in „Schutzhaft“ genommen wurde, am 1. November 1934 wegen 
„Vorbereitung zum Hochverrat“ verhaftet und im Juli 1935 zu vier Jahren Zuchthaus 
verurteilt wurde. Am 28. November 1938 war die Strafe abgesessen, aber Walter Pol-
ler wurde ins Konzentrationslager Buchenwald überstellt, wo er bis Mai 1940 fest-
gehalten wurde. „Heute, am 24. April 1945, vormittags um 11 Uhr, gehe ich an die 
Verwirklichung meines langgehegten Vorsatzes. Ich will Bericht erstatten, was ich im 
Konzentrationslager ‚Buchenwald‘ auf dem Ettersberg bei Weimar erlebte“,819 stellt 
Walter Poller dem Buch Arztschreiber in Buchenwald. Bericht des Häftlings 996 aus dem 
Block 39 voran. Er legt einen Eid ab, dass er alles wahrheitsgemäß niederschreiben 
wird. Im Phönix-Verlag in Hamburg erscheint 1947 bereits die zweite Auflage.

Es sind drei Schicksale, drei Berichte, die veranschaulichen sollen, wie die 
Maschinerie der Konzentrationslager funktionierte und dass bereits vor und im 
Laufe des Zweiten Weltkrieges Dokumente in literarischer Form entstanden, die 
das Leid und die Verbrechen dokumentierten. Verglichen mit den Haftzeiten Ko-
gons und Pollers mag Wiecherts Aufenthalt in Buchenwald kurz erscheinen. Er 
wurde am 6. Mai 1938 verhaftet, nachdem man ihn wegen seiner Münchner Re-
den 1933 und 1935 beobachtet und verwarnt hatte, und war von Anfang Juli bis 
zum 30. August 1938 in Buchenwald gefangen. „Wiechert war ‚nur‘ zwei Monate 
dem Terror des eigentlichen KZ–Lagers ausgesetzt“,820 schreibt Franz H. Schra-
ge, „aber als kranker, empfindsamer, mitleidender Mensch bis an die Grenzen 
seiner Existenz durch diese Haftzeit belastet.“821

817  Ebd., S. 7. 
818  Ebd. 
819  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald. Bericht des Häftlings 996 aus Block 

39. Hamburg 1947, S. 9. 
820  Schrage, Franz H.: Weimar-Buchenwald. Spuren nationalsozialistischer Vernich-

tungsgewalt in Werken von Ernst Wiechert, Eugen Kogon, Jorgen Semprun. Düsseldorf 1999, 
S. 36-37. 

821  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...334

In der folgenden Untersuchung soll es vorrangig, wenn nicht gar aus
schließlich, um die dokumentarische Bedeutung der Werke der drei Autoren ge-
hen. Es sollen Übereinstimmungen oder Abweichungen bei der Schilderung der 
Fakten festgestellt werden. Alle drei Werke sind zeitgleich veröffentlicht worden. 
Die Autoren können ihre Schilderungen nur aus eigenem Erleben gewonnen ha-
ben. Übereinstimmungen müssen demnach die Authentizität des Geschilderten 
unterstreichen.

Der Ausgabe des Totenwaldes von 2008 ist ein Essay von Klaus Briegleb bei-
gefügt, in dem dieser Der Totenwald mit einem, wie er sagt, „der schätzenswer-
testen politischen ‚Erlebnisberichte‘ über Buchenwald (Zahnwetzer 1946)“ ver-
gleicht. „Die kleine Broschüre, im Selbstverlag erschienen und nur noch bedingt 
zugänglich in Archiven“,822 konnte folglich nicht herangezogen werden. Briegleb 
aber schreibt, und das ist bei seiner teilweise kritischen Untersuchung für den 
dokumentarischen Aspekt entscheidend: 

Der Verfasser lebte im Lager zur Zeit Wiecherts (seit Januar 1938, Haft– Nr. 1407, 
entlassen Juni 1940). Er beschreibt, ähnlich wie Wiechert bis zu nahezu wortglei-
cher Referenz auf Zustände und Täter, was ein geschundener Häftling im Arbeits-
einsatz, auf dem Appellplatz und in und zwischen den Baracken von der Wirklich
keit der Monate Juli und August 1938 wahrnehmen konnte.823

Eugen Kogon und Walter Poller schreiben Erlebnisberichte, Wiechert wählt trotz 
des Untertitels Ein Bericht die auktoriale Erzählperspektive und nennt den Prota
gonisten Johannes. Der Leser begegnet einem intellektuellen, sensiblen, mora-
lisch streng urteilenden Menschen, der sich gegen ein Unrecht wehrt, gegen die 
Lagerhaft eines Pfarrers nach dessen gerichtlicher Freilassung. Er weiß, was er 
mit diesem Protest riskiert. „Er wartete auf sein Schicksal, und als es in den ersten 
Maitagen kam, fand es ihn gerüstet und nicht einmal verwundert, dass die gro-
ße Mühle nun auch ihn ergreife, um zu sehen, wie sein Korn beschaffen sei.“824 
Wiechert mystifiziert die Funktion des Dichters, wenn er im Vorwort schreibt: 
„Meine Stimme wurde aufgerufen, und sie erzählt. Andere werden aufgerufen 
werden und erzählen, und hinter ihnen wird die große, jenseitige Stimme sich 
erheben und sprechen: ‚Es werde Nacht!‘“825

Johannes, der Hauptprotagonist, hat keinen Nachnamen. Auch weitere An-
gaben zur Person fehlen. Diese Abwesenheit der näheren Angaben geht so weit, 
dass selbst der Name des Pfarrers, „dessen Name in vieler Munde war“826 unge-

822  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 171. 
823  Ebd., S. 171-172. 
824  Ebd., S. 208. 
825  Ebd., S. 199. 
826  Ebd., S. 203. 



3359. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

nannt blieb. Ebenso ist es im Falle von Goebbels und Hitler. Ausnahmen macht 
der Autor, wenn er auf Mitgefangene eingeht und im Vorwort, in dem das einzige 
Mal das Personalpronomen Ich vorkommt. Das zweite Mal ist von „meiner Stim-
me“ die Rede. 

Auf die Hausdurchsuchung folgte die Verhaftung und Übersiedlung in ein 
Gestapo-Gefängnis. Es war ihm gestattet, neben ein  wenig Kleidung „eine kleine, 
biegsame Ausgabe der Bibel“827 mitzunehmen, aber „er behielt alles in seinem 
Gedächtnis.“828 Zunächst sind „die Zeitung“,829 und ein Schachbuch neben der 
mitgebrachten Bibel die einzige Lektüre,830 die dem Protagonisten in der Haft-
zelle erlaubt ist. Später darf er sich Ricarda Huchs Der große Krieg in Deutschland, 
Adalbert Stifters Witiko und Nachsommer, Blaise Pascals Pensées sur la Religion, 
Alfred Erich Hoches Jahresringe. Innenansicht eines Menschenlebens und eine An-
thologie mit dem Titel Trost bei Goethe in die Zelle bringen lassen.831 Darüber 
hinaus zitiert Johannes Bibelverse (Psalmen), singt gemeinsam mit dem Mithäft-
ling Volkslieder, rezitiert Goethe und erinnert sich an die Gefängnisszenen aus 
der Weltliteratur,832 aber auch in die Literaturgeschichte eingegangene Gefange-
ne wie den Grafen von Monte Christo, den Prisoner of Chillon, den Freiherrn 
von Treck und Fritz Reuter.833 

Johannes erfährt in der Untersuchungshaft von seinem Zellengenossen Karl, 
der ein Jahr in Dachau verbracht hat, bereits Einzelheiten aus der Welt des La-
gers. „Er glaubte nicht alles, nicht das Aufhängen von Gefangenen an den auf 
dem Rücken gefesselten Armen in den Ästen der Bäume, nicht an die langsa-
me Ermordung unzähliger Juden auf ihren Arbeitsplätzen, nicht die zahllosen 
Selbstmorde der Unglücklichen, denen der Tod als ein Paradies erschien. Er 
wollte nicht glauben.“834 Und obwohl Johannes bereits im Polizeigefängnis die 
Einzelheiten des Transports erfahren hat, hat die Wirklichkeit doch alle Vorstel-
lungskraft übertroffen. SS-Mannschaften nahmen die Häftlinge am Weimarer 
Bahnhof in Empfang und machten ihnen deutlich, „daß sie bei einem Fluchtver-
such oder der geringsten Widersetzlichkeit sofort ‚abgeschossen‘ würden, daß sie 
ihre ‚Schnauzen‘ geradeaus zu nehmen hätten, daß man diesen ‚Schweinen‘ schon 
Schliff beibringen würde.“835

827  Ebd., S. 211.
828  Ebd.
829  Gemeint ist der Völkische Beobachter. Vgl. ebd., S. 221. 
830  Vgl. Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 224. 
831  Ebd., S. 238. 
832  Maxim Gorkis Nachtasyl und Georg Büchners Dantons Tod. Vgl. 
833  Vgl. ebd., S. 223. 
834  Ebd., S. 229. 
835  Ebd., S. 256. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...336

Während er als Polizeihäftling noch gewisse Privilegien genießt, beginnt 
mit dem Transport ins Konzentrationslager der gleiche Leidensweg für ihn, den 
Kogon und Walter Poller schildern: ein mitunter tagelanger Transport wird von 
Kogon bestätigt, die Gefangenen wurden in geschlossenen Polizeilastwagen ein-
gepfercht, schildern Wiechert und Kogon, Wiechert beschreibt Waggons mit 
verschlossenen Zellen, und Walter Poller, der fünf Tage nach Buchenwald un-
terwegs war, schreibt: „Der vergitterte Schubwagen der Reichsbahn rollt auf den 
Schienensträngen gen Weimar. In den kleinen Einmann-Zellen stehen eng anein-
ander gepreßt fünf und sechs Häftlinge.“836

Nach der Ankunft am Bahnhof in Weimar ging es in Polizeiwagen den Etter-
berg hinauf, „demselben Berge, von dem Goethe mit Charlotte von Stein über 
das thüringische Land geblickt hatte, und wo nun hinter den elektrischen Draht-
verhauen das Lager auf sie wartete.“837

Die Behandlung der Häftlinge bei der Ankunft im Lager wird von Kogon 
besonders ausführlich geschildert, und einige Details finden sich bei Wiechert 
fast wörtlich wieder. Die erschöpften Ankömmlinge müssen stundenlang stehen 
–  Kogon berichtet vom „Sachsengruß“ und von Kniebeugen, der Willkür und 
den Misshandlungen der Scharführer ausgesetzt, bis ihre Personalien für die 
Häftlingskartei aufgenommen werden. Das geschieht nach Kogon in der „Politi-
schen Abteilung.“ Wiechert spricht nur von einer Baracke: 

Hier mußten sie zwei Stunden bewegungslos unter dem Kommando ‚Stillgestan-
den!‘ stehen und dann nacheinander in den Schreibstubenraum treten, wo man ihre 
Personalien aufnahm oder verglich.838

Danach werden sie ins Lager geführt: „Der Einvernahme in der Politischen Ab-
teilung folgte der Einmarsch in das eigentliche Lager durch das berühmte Tor 
mit der erwähnten Aufschrift am Fries und den eisernen Lettern an der Gittertür: 
‚Jedem das Seine!‘“839 Bei Wiechert steht: 

Sie wurden durch das große, waffenstarrende Tor unter dem Quergebäude in den 
Hof geführt. Herumlungernde Wachmannschaften verfolgten grinsend jeden ih-
rer Schritte. Über dem Torbogen erblickte Johannes zwei Inschriften, ihm wohl-
bekannt, aber in unheimlicher Bedeutung an dieser Stelle. Die eine hieß: ‚Recht 
oder Unrecht: mein Vaterland!‘, die andere darunterstehende: ‚Jedem das Seine!‘ Es 
ging ihm flüchtig durch den Sinn, daß es seltsam sei, sich zu solchen Zwecken das 

836  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 21. 
837  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 257. 
838  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 258. 
839  Kogon, Eugen: Der SS-Staat, S. 76. 



3379. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

Wort eines fremden Volkes zu stehlen, und daß es beschämend sei, ein großes und 
schlichtes Königswort an solcher Stelle zu mißbrauchen.840

Die Aufnahme der Personaldaten in der „Politischen Abteilung“ bestätigt auch 
Walter Poller. Er beschreibt die Anlage genauer als Wiechert, 

stabile Gebäude, Garagen, eine große Tankstelle und andere Baulichkeiten. Das 
sind, wie wir später erfahren, Unterkünfte für die Wachmannschaften, die ‚Politi-
sche Abteilung‘, die Fotoabteilung, die Rasierstube, die Kantine für gewöhnliche 
SS – Leute usw.841

Wiechert spricht nur von niedrigen Baracken, 

sauber gehalten und nicht einmal eines dürftigen Blumenschmucks ermangelnd. 
Doch ahnte ihm, daß dies wohl der Ort der Herrenwelt sei und daß die Sklavenwelt 
hinter einem Quergebäude mit einem Turm liegen müsse, auf dem er undeutlich 
den Umriß von Maschinengewehren zu erkennen meinte.842

Poller schreibt ausführlich über einen „Karachoweg“, so genannt, weil die An-
kömmlinge die Straße zu den Verwaltungsgebäuden entlang mit Schlägen und 
Schüssen getrieben werden. Er beschreibt sogar einen Wegweiser: 

[...] aber alle wissen nun – warum oben beim Gittertor ein geschnitzter Wegweiser 
steht mit einer Holzbildhauerei, die verschiedene Häftlingstypen zur Darstellung 
bringt, darunter einen politischen Häftling, einen katholischen Priester und einen 
Bibelforscher, und auf dem das Wort steht: ‚K a r a c h o w e g‘!843

Davon steht bei Wiechert nichts, aber die weiteren Stationen der Häftlinge glei-
chen sich bei Wiechert, Kogon und Poller aufs Detail. Nur die Reihenfolge ist 
leicht verschoben.

Nach der Registrierung bekommen die Häftlinge eine „Belehrung“ eine „Er
ziehungsstunde“, wie Wiechert es nennt. In Der Totenwald übernimmt das der 
Unterscharführer Hartmann, ein Pfarrerssohn, dessen Sadismus mehrfach be
schrieben wird. Er griff sich einen über siebzigjährigen Juden mit „einem bekann-
ten Namen“ heraus und versprach, „mit dieser alten Judensau schon Schlitten zu 
fahren.“844 Bei Poller werden die Ankömmlinge zweimal „belehrt“, einmal vor der 
Registrierung und einmal nach dem Empfang der Uniform. Wiechert nennt nur 

840  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 259.
841  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 22.
842  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 257-258. 
843  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 23. 
844  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 257-258. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...338

die Warnung, „abgeschossen“ zu werden, bei Befehlsverweigerung oder bei dem 
Versuch, sich einem Posten oder dem Lagerzaun mehr als erlaubt zu nähern. Pol-
ler geht mehr ins Detail, und das heißt: Strafen für mangelnden Arbeitseinsatz, 
Politisieren, Mitteilungen über das Lager in Briefen, Geldbesitz über den erlaub-
ten Betrag hinaus, Unterlassung von Anzeigen der Mithäftlinge bei deren Verstö-
ßen usw. Bei Kogon klingt das so: 

Die anschließende Belehrung [...] beschränkte sich auf die zwanzig –  bis dreißig-
malige Androhung der Todesstrafe für eine endlose Reihe sogenannter Vergehen. 
Ich kann mich nicht erinnern, daß es bei dieser ‚Belehrung‘ irgendetwas gegeben 
hätte, was erlaubt gewesen wäre. Solange ein Galgen auf dem Appellplatz in Bu-
chenwald errichtet war, erfolgte die ‚Belehrung‘ sinnvollerweise dort.845

Den Galgen bestätigt Wiechert: 

Aber was ihre Blicke am meisten anzog, war der Galgen in der Mitte des Appellplatzes. 
Er war auf einem hohen Sockel errichtet, zu dem eine Treppe hinaufführte, und sein 
hölzerner Arm mit der Rolle an seinem Ende zeigte drohend über die Baracken hin.846

Alle drei Berichte schildern, wie die Häftlinge geschoren und „desinfiziert“ wer-
den, wie sie die Lagerkleidung erhalten und in der „Effektenkammer“ alle per-
sönlichen Gegenstände abgeben müssen. Alle drei Berichte belegen die Num-
merierung der Gefangenen und die Kennzeichnung durch Tuchdreiecke in 
verschiedenen Farben, aufgenäht auf die Jacke und die Hose, Rot für die Poli-
tischen, Grün für die Kriminellen, Schwarz für die Arbeitsscheuen, Rosa für 
die Homosexuellen, Violett für die Bibelforscher und Gelb für die Juden, deren 
Abzeichen mit einem schwarzen Dreieck zu einem Stern zusammengefügt war. 
Wiechert ist bei dieser Schilderung besonders genau: 

Rückfällige, die zum zweiten Mal in einem Lager waren, trugen einen schmalen 
Streifen unter ihrem Dreieck, und die Strafkompanie, die Ärmsten der Armen, hat-
ten einen schwarzen Punkt neben ihrem Abzeichen. Daneben gab es Blinde mit drei 
schwarzen Punkten und eine Anzahl solcher, auf deren Armbinde das Wort ‚Blöde‘ 
gedruckt war (auch Blinde und Blöde können einen Staat gefährden).847

Alle drei Autoren geben die Ausdrücke wieder, mit denen die Gefangenen durch-
gehend bezeichnet werden: „Mistvögel“, „Wildsäue“, „du Hund“, „blöde Hunde“, 
„Arschlöcher“. Es war „die abgrundtiefe, kalte Verächtlichkeit seiner (des Pfar-

845  Kogon, Eugen: Der SS-Staat, S. 76. 
846  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 264. 
847  Ebd., S. 266. 



3399. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

rerssohnes) Haltung und Sprache, wie Johannes sie später an fast allen Lenkern 
dieses Lagers festgestellt hat. Es war, als gingen sie durch die sieben-  oder acht-
tausend Opfer, die man hier zusammengeschleppt hatte, nicht wie durch Tiere 
hindurch, sondern wie durch stinkenden Unrat.“848

Der elende Zustand der Kleidung – Poller und Wiechert berichten von 
zerrissenen, dreckigen, geflickten Kleidern, „gegen die ein Zuchthauskleid ein 
Staatsgewand war“849 entspricht dem Zustand der Unterkünfte. Poller beschreibt 
den Schlafraum: „die Gänge zwischen den Bettreihen sind so eng, daß sich eine 
Person gerade noch hindurchzwängen kann. Die Bettgestelle – einfache, eiserne 
Bettgestelle – stehen vierfach, an einigen Stellen sogar fünffach übereinander.“850 
Ironisch spricht er von dem „Olympier“ ganz oben: „Sein Bett klebte geradezu an 
der Decke.“851 Er kann sich nur seitwärts ins Bett schieben und sich im Schlaf nicht 
umdrehen. Dabei sind diese Schlafgelegenheiten noch ein Vorzug. An anderer Stel-
le wird berichtet, dass sich vier Gefangene zwei Strohsäcke teilen müssen.

Wiechert bestätigt diese Verhältnisse. Der Protagonist Johannes erhält ein 
Bett „zu ebener Erde“, das Bett von Vater Hermann, der nach acht Tagen bereits 
im Lager verstirbt. „Es sträubte sich wohl etwas in ihm dagegen, aber er konn-
te mit seinen geschwollenen Händen und Füßen nicht mehr zu seinem ‚dritten 
Stock‘ emporklettern.“852

„Was Johannes am schwersten fiel“, heißt es an anderer Stelle, „war die Ge-
wöhnung an die Zusammenpressung menschlicher Körper im Tages-  und Schlaf-
raum. Beide Räume waren zu klein.“853 Die SS findet auch in diesen Gegebenhei-
ten eine Möglichkeit zur Schikane, die alle drei Zeugen gleichlautend belegen. 
Ein „Bettenbau“ ist vorgeschrieben, den Kogon am genauesten beschreibt:

wulstige oder eingesunkene Strohsäcke mußten Tag für Tag bretteben sein, die ka-
rierte Wäsche nach der Musterung der Karos Lineal ausgerichtet, die unförmigen 
Kopfpolster im rechten Winkel geschichtet und was dergleichen Scherze preußi-
schen Kasernendrills, verschärft durch SS-Praktiken, mehr sind. Eine einzige Falte 
in einem Bett konnte zur wüsten Drangsalierung des ganzen Blocks führen.854 

Poller bestätigt das: „ein Bettenbau, der nach Ansicht eines Scharführers schlecht 
war, war willkommener Anlass, den Häftling in eine ‚Lagerstrafe‘ zu nehmen.“855 

848  Ebd., S. 261. 
849  Ebd., S. 266. 
850  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 33.
851  Ebd., S. 34. 
852  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 284.
853  Ebd., S. 316. 
854  Kogon, Eugen: Der SS-Staat, S. 78. 
855  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 34.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...340

Wiecherts Protagonist Johannes hat einen Helfer gefunden: 

Josef, der Gute, machte sein Bett, weil seine [ Johannes] Hände fast bis zum letz-
ten Tag verbunden blieben und weil die Decken, das Kissen und der Strohsack wie 
mit Linealen aufgebaut werden mußten, wenn man nicht in der Mittagspause den 
Strohsack zwischen den Baracken finden oder am Abend ‚über den Bock– gehen‘ 
wollte.856

Das menschenverachtende System hat zwei Intentionen: Ausbeutung und Ver-
nichtung. Die Ausbeutung macht aus den Gefangenen „Sklaven“, wie Kogon und 
Wiechert es ausdrücken. Kogon führt die zahlreichen Arbeitskommandos in Bu-
chenwald auf: zwei Steinbrüche, Holzfäller, Holzlager, Schachtkommando I und 
II, Ausschachtung, Planierkommando, Barackenaufb au, Straßenbau, Entwässe-
rung, Bewässerung; Kabellager, Baulager, Werkstätten usw. Wiechert schreibt: 

Alles im Lager geschah durch ihresgleichen: die Bereitung des Essens, die Pflege 
der Kranken, der Bau der Häuser und Straßen, die Herstellung der Lichtanlagen, 
die Sorge um Wasserleitungen. Vom Geringsten bis zum Größten lag ihrer Hände 
Arbeit, ihr Schweiß, ihre Tränen, ihr Blut in allem, was man sah. In den Baracken 
und Stacheldrähten, in den Kasernen der SS außerhalb des Lagers, in den Prunk-
villen der Führer, den Asphaltstraßen, den Gärten, den Lautsprechern, den großen 
Raubvogelhäusern und Bärenzwingern, in der Dressur der Bluthunde, die man zur 
Verfolgung der Flüchtigen brauchte, in den Musikkapellen, die aufgestellt wurden, 
ja selbst in der Anfertigung der Särge, in denen man die ‚Erledigten‘ zum Weimarer 
Krematorium brachte. Ihrer war die Arbeit und die Knechtschaft.857

Die Bluthunde, die Kapelle, die Villen, die Tierzwinger werden von Kogon und 
Poller bestätigt. Die unmenschlichen Arbeitsbedingungen belegen, dass hier 
„Vernichtung durch Arbeit“ geplant war. Wiechert schildert die Arbeit der „Stein-
träger“, und bei der Arbeit im Steinbruch handelt es sich wahrhaft um ein Todes-
kommando. 

Es war nämlich so, dass man hier einen großen Teil der jüdischen Belegschaft und 
unter ihr anscheinend auch die Schwächsten und Hinfälligsten zusammengetrie-
ben hatte, um sich ihrer am leichtesten entledigen zu können. […] Hier bekam der 
Siebzigjährige, der nur noch wie ein Schatten dahinwankte, dieselbe Last auf die 
Schultern geworfen wie der Siebzehnjährige, und wenn er dreimal zusammenbrach, 
so wurde sie ihm viermal aufgelegt, und wenn er liegen blieb, so ‚meuterte‘ er eben, 
und auf Meuterei stand die Todesstrafe.858

856  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 315.
857  Ebd., S. 267. 
858  Ebd., S. 272-273. 



3419. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

Über mehrere Seiten beschreibt Wiechert die Qualen, denen besonders die jüdi-
schen Gefangenen ausgesetzt sind. Und prophetisch schreibt er 1939: 

In dieser Stunde erkannte er [ Johannes] mit einer unbeirrbaren Sicherheit, dass 
dieses Reich zerfallen würde, nicht in einem Jahr und vielleicht nicht in zehn Jahren, 
aber in einem menschlichen Zeitraum. So zerfallen und zerbrechen, dass keine Spur 
von ihm bleiben würde. Ausgebrannt wie ein Geschwür, und nur die grauenhafte 
Narbe würde zurückbleiben.859 

Vor allem waren es die Juden im Lager, „waren nur Ungeziffer, das man zertrat.“860 
Johannes selbst hat zwar nicht im Steinbruch gearbeitet, aber er sah „den langen 
Zug der Verdammten aus der Tiefe den Hang heraufsteigen. […] Er sah die ge-
krümmten Gestalten, Skelette mit gespenstischen Armen und Beinen, von Wun-
den bedeckt, gefärbt mit geronnenem Blut.“861 

Unmenschliche Arbeitsbedingungen schildert auch Poller seitenlang: ein 
mörderisches Tempo, unzureichende Werkzeuge, Arbeit im Freien bei Kälte und 
Regen ohne Wetterschutz, Misshandlungen und Beleidigungen durch die Kapos. 

Um 12 Uhr verkündet ein weit entfernter Sirenenton eine halbstündige Mittags-
pause. Wir sind derartig erschöpft, daß wir einfach umfallen, uns auf den kalten Bo-
den legen (es ist Dezember;) und kaum in der Lage sind, unser trockenes Brot zu 
essen, das wir im Brotsack bei uns tragen.862

Poller gibt Gründe für dieses System: 

Die rücksichtslose Ausmerzung aller Menschen, die sich gegen den Nationalsozia-
lismus auflehnen oder ihm sonst wie im Wege stehen, ist offen ausgesprochener 
Grundsatz. Ein Menschenleben gilt diesen Nationalsozialisten nichts. […] Und 
so ist die Arbeit der Konzentrationshäftlinge für sie nur ein Mittel mit doppeltem 
Zweck: Ausrottung des Gegners und gleichzeitige Beschaffung eines bequemen 
und nach ihrer Ansicht genußreichen Daseins. Sie zwingen die Menschen, die 
wehrlos in ihre Hand gegeben sind, bei der Arbeit für sie – –  zu sterben!863

Kogon bestätigt alle Beobachtungen von Wiechert und Poller. Er führt viele Bei-
spiele von besonders grausamen Vorfällen bei den Arbeitskommandos an864 und 
kommentiert: 

859  Ebd., S. 276. 
860  Ebd., S. 271. 
861  Ebd., S. 274. 
862  Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 46.
863  Ebd., S. 43. 
864  Vgl. Kogon, Eugen: Der SS-Staat, S. 92-95. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...342

Das Wesentliche an solchen Szenen ist nicht, dass sie sich etwa ununterbrochen 
zutrugen, wäre das der Fall gewesen, so hätte es ja überhaupt nicht einen einzigen 
Überlebenden aus dem KL gegeben –, sondern dass sie jederzeit möglich waren. 
Wie oft mussten die Steinträger, die zu den Schachtkommandos oder zum Stein-
bruch gehörten und vor allem aus Juden, Russen und Polen bestanden, schwerbela-
den auch noch Spießruten laufen!865 

Er zitiert sieben Überlebende, die ihre Erlebnisse schildern,866 und er nennt eine 
Reihe von Tätern mit Namen.867

Die unvorstellbaren „Strafen“ in Buchenwald werden von allen drei Autoren 
berichtet: die Prügelstrafe, das „Torstehen“, das „Hängen“, der „Sachsengruß“, der 
Bunkerarrest, das oft stundenlange „Strafstehen“ beim Appell, wenn ein Häftling 
geflohen ist, der dann mit satanischer Grausamkeit getötet wird. Die Berichte 
gleichen sich bis in einzelne Formulierungen hinein.

Die drei Autoren überlebten die Hölle, weil sie aus den vernichtenden Ar-
beitskommandos in andere versetzt wurden. Johannes (Wiechert) wird in einen 
neuen Block verlegt und findet dort den Mithäftling Josef Biesel, dessen Name 
„mit goldenen Buchstaben in diese Geschichte eingetragen sein“ soll.868 „Ohne 
ihn wäre er nicht heimgekommen, sondern, wie es in der grausamen Lager-
sprache hieß, „durch den Schornstein gegangen.“869 Josef Biesel sorgt mit dem 
Blockältesten und mit dem Stubenältesten dafür, dass Johannes zum „Kipploren-
kommando“ kommt, eine etwas leichtere Arbeit. Hier trifft er den Vorarbeiter Jo-
hannes Becker, dem Wiechert ein besonderes Denkmal gesetzt hat. Sie alle waren 
„Hochverräter“, „Kommunisten“, „Staatsfeinde“, und sie alle werden gepriesen:

Und wenn Johannes verzweifeln wollte oder will an seinem Volk, so braucht er nur 
deiner und deinesgleichen zu gedenken. Nicht der Großen des Rechtes oder der 
Wissenschaft, nicht des Adels oder der Uniformen, nicht der Dichter oder Redner. 
Sondern allein des einfachen Mannes, der so ist, wie du warst. Wie Josef war, wie 
Hunderte waren, die dort sein Leben stützten und hielten. Ihr wart die Tapferen 
unter Millionen von Feigen.870

Es gelingt nur durch die Solidarität der Häftlinge, der zum Tode führenden Arbeit 
zu entgehen. Die Politischen halten zusammen, auch Bestechungen sind üblich. 
Johannes [Wiechert] kommt schließlich in die Strumpfstopferei. Eugen Kogon 

865  Ebd., S. 95-96. 
866  Vgl., ebd., S. 96-97. 
867  Vgl., ebd., S. 101. 
868  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 278. 
869  Ebd., S. 278. 
870  Ebd., S. 285-286. 



3439. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

erlebt genau dasselbe. Er kommt in Buchenwald in das „Schachtkommando“, das 
Böden für die Bauten ausheben muss. Seine Kräfte schwinden, seine Finger sind 
vereitert. Johannes  Hände und Arme sind voller Löcher, „aus denen der Eiter 
floß.“871 Eugen Kogon kommt durch politische Freunde in die Häftlingsschnei-
derei.

Walter Poller ergeht es genauso. Auch er wird eines Tages für den Steinbruch 
eingeteilt und merkt bald die tödliche Überanstrengung. Er beschreibt die Qua-
len, die denen von Wiechert beschriebenen aufs Haar gleichen, und nach drei 
Tagen ist er am Ende seiner Kräfte.872 Die Kameraden setzen einen Mechanis-
mus in Bewegung, mit dem „mich die aktiven Freunde in letzter Sekunde aus den 
Krallen des Sensenmannes befreit hatten.“873 Er kommt in ein leichteres Arbeits-
kommando und wird dann als „Nachtschreiber im Häftlingsrevier“ beschäftigt.

Eugen Kogon fügt seinem Bericht eine zweiteilige Auseinandersetzung mit 
der „Psychologie der SS“ und der „Psychologie der KL–Gefangenen“  an sowie 
eine Untersuchung über „Das deutsche Volk und die Konzentrationslager“. Wal-
ter Poller deckt in seinem Bericht Korruption, Perversitäten und Kriminalität der 
„Herrenschicht“ auf und versucht sie zu erklären, obwohl er immer wieder ver-
sichert, dass es ihm schwerfiel, derartiges zu erkennen bzw. zu begreifen und zu 
durchschauen.

Hier soll nur Wiecherts Wort genannt werden: „Niemals war die Nacktheit 
der Macht schamloser verbrämt worden, niemals das ‚Ebenbild Gottes‘ tiefer ge-
schändet worden.“874

Abschließend ist noch zu betonen, dass bei Wiechert der Ort der Zuflucht, 
die Lagerbibliothek darstellt, die er kurze Zeit vor seiner Freilassung nutzt. Sie ist 
ein Ort des Rückzugs und der Erinnerung an seine Heimat, hält Geborgenheit 
und menschliche Gefühle wach:

In seinem kleinen Bibliotheksraum konnte Johannes wieder einmal die Augen zu 
Büchern aufheben und meinen, seine alte Welt blicke wieder auf ihn herab. Hier 
war er nicht mehr eine Maske mit einer Nummer auf der Brust, sondern ein Wesen 
aus einer geistigen Welt und ein Mensch des inneren Wertes. Dort war noch ein 
Landsmann von ihm, der als Buchbinder arbeitete, der seine Bücher liebte, und bei-
de, Husemann wie er, haben ihm so manches Mal zwischen ihren engen Wänden 
ein stilles Reich der Abgeschiedenheit aufgeschlossen, des Friedens, des Wiederzu-
hauseseins, und sie haben ihm damit mehr gegeben, als irgendein Mensch oder ein 
Winkel des Lagers ihm hätte geben können.875

871  Ebd., S. 293. 
872  Vgl. Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald, S. 64-73. 
873  Ebd., S. 75. 
874  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 326. 
875  Ebd., S. 318. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...344

Kurz vor seiner Entlassung aus dem KZ wurde es Wiechert erlaubt, Geldsendun-
gen zu empfangen und sogar seine Bücher für die Lagerbibliothek zu bestellen. In 
dem Verwalter der Lagerbibliothek, Walter Husemann,876 „gewann er eine letzte, 
ihn aufs tiefste beglückende Freundschaft.“877 

Symptomatisch ist, dass Wiechert weder darüber berichtet, welche Bücher 
in der Lagerbibliothek vorhanden waren, noch über seine Lektüre in Buchen-
wald.878

Die in diesem Kapitel besprochenen Werke zeigen überdeutlich, dass das 
Dokumentarische in all drei Berichten fast wortwörtlich übereinstimmt. 

Der Totenwald „ist nicht nur ein Zeugnis für die systematische Zerstörung 
von Menschlichkeit an diesem Ort, sondern auch ein Zeugnis dafür, dass von 

876  Walter Husemann war deutscher Kommunist und Widerstandskämpfer gegen 
den Nationalsozialismus. Er wurde vier Wochen nach der Freilassung von Wiechert 
entlassen. 1942 wieder verhaftet, vom Reichskriegsgericht wegen „Vorbereitung zum 
Hochverrat und Beihilfe zur Spionage“ zum Tode verurteilt. Weber, Hermann; Herbst, 
Andreas: Deutsche Kommunisten. Biographisches Handbuch 1918 bis 1945. Berlin 2008. 

Dass die Freundschaft zwischen Wiechert und Husemann für die beiden von 
Bedeutung war, zeugt die Tatsache, dass Wiechert nach der Hinrichtung Husemanns 
von  seiner Frau Marta mit einem rührenden Brief angeschrieben wurde (bisher 
unbekannt und unveröffentlicht): 

„Marta Husemann/ Berlin – Pankow/ Sellinstr. 9/ Berlin, den 26.11.45
Lieber Ernst Wiechert!
Entschuldigen Sie diese Anrede. Aber Sie sind mir im Moment so nahe, daß ich 

nicht anders kann. Ich habe mich unendlich gefreut, als ich bei einem Freund von mir 
Ihren Artikel „an die Jugend.“ las. Es war für mich wie eine Botschaft.

Ein Lebender an die Lebenden.
Ich weiß nicht, ob Sie meine Botschaft aus der Haft, die ich Ihnen über Walter 

Husemann durch unseren Anstaltspfarrer in Bautzen zugehen ließ, erhalten haben. 
Mein Mann ist tot. Er wurde am 13. Mai 1943 in Plötzensee wegen Vorbereitung zum 
Hochverrat hingerichtet. 

Ich will Ihnen das Herz mit dieser Nachricht nicht noch schwerer machen, denn ich 
weiß, wieviele solcher Mitteilungen auch Sie erreichen werden. Es geht uns ja allen so.

Umsomehr werden Sie mein Brieflein aber verstehen, denn es sind so wenige, 
die übrig geblieben sind. Darum freut man sich über jeden, der lebt und einem nahe 
gestanden hat.

Ich würde mich sehr freuen, wenn Sie mir einmal schreiben würden.
Ihre Marta Husemann“: Abbildung 27: Brief vom 26. November 1946 von Marta 

Husemann an Ernst Wiechert.  
877  Ebd., S. 317. 
878  Ausführlich zur Bibliothek des KZ Buchenwald: Plachta, Bodo: Die Bibliothek 

des KZ Buchenwald. In: Plachta, Bodo (Hrsg.): Literatur als Erinnerung. Winfried Woesler 
zum 65. Geburtstag. Tübingen 2004, S. 269-291. 



3459. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

vielen auch unter diesen Bedingungen Menschlichkeit – Anteilnahme, Fürsorge, 
Kameradschaft – bewahrt wurde. […] Nach dem Zeugnis von Wiechert war das 
Lager aber auch immer noch ein Ort gelebter Humanität.“879 

Bezeichnend für den Charakter des Werkes ist, dass er von der Gemein-
schaft der Leidenden spricht. In Der Totenwald ist eine viel stärker als in anderen 
seiner Werke ausgeprägte Sinngebung des Leidens präsent. Der Schmerz erhält 
bei Wiechert fast eine heilende Funktion, denn durch Leid und Leiden wird der 
Mensch gezwungen, Gegenkräfte zu entwickeln und seine Beziehungen zu den 
Mitmenschen neu zu durchdenken. Darüber hinaus bedeutet für Wiechert das 
Leid eine Form der Buße und stellt somit eine Art der Strafe dar. 

Ernst Wiechert – eine literarische und moralische Autorität – legte mit 
diesem Bericht als Augenzeuge einen authentischen Einblick in die Leidensge-
schichte der verfolgten und gequälten Hitlergegner vor. Die gefühlvolle, eindring-
liche Darstellung der seelischen Qualen eines gebildeten, moralisch unantastbar 
gebliebenen Menschen, wirkte und wirkt auch auf den heutigen Leser ergreifend 
– selbst auf diejenigen, die Wiecherts Faschismusbild damals wie heute nicht fol-
gen mögen. Ernst Wiecherts Bericht Der Totenwald ist ein erschütterndes Zeug-
nis über Schrecken und Todesnot im Konzentrationslager Buchenwald. Dieses 
zeitgeschichtlich wichtige Dokument ist zugleich mit der schauenden Kraft eines 
Dichters geschrieben, der das persönliche Erleben und Erleiden ins Ewige zu ver-
wandeln vermag. Der Totenwald zeugt von dem Leidensweg eines Deutschen der 
inneren Emigration, der unbeirrt seine Stimme für die Humanität einsetzte – in 
einer Zeit der Barbarei.

Zwangsläufig wird aber nicht nur bei Wiechert, sondern auch in den Texten 
von anderen Berichterstattern die Frage nach Gott gestellt. Wo ist oder wo war 
der gütige Gott, der all dies zugelassen hat? Der Gott, der so vielen Menschen 
ein Erleben von unbeschreiblicher Grausamkeit und gleichzeitig widersinniger 
als jeder Traum beschert hat. Johannes schämt sich für sein Volk, ein Volk, „in 
dem Goethe gelebt hat,“ das nun solche Brutalitäten hervorbringt, bei deren 
Anblick Johannes erstarrt. Es ist eine Welt ohne Gott: „Johannes sah dies alles, 
während das leere, eiskalte Gefühl in seinem Innern wuchs und wuchs.  […] 
Die Sonne schien wohl, und die Wolken zogen wohl über ihnen dahin. Aber es 
war nicht mehr Gottes Sonne und es waren nicht mehr Gottes Wolken. Gott war 
gestorben.“880

Ernst Wiechert wusste auch keine Antwort darauf zu geben, kein Fingerzeig 
Gottes, der ihm einen Sinn gewiesen hätte, und über dem Stacheldrahtverhau, der 

879  Böhme, Gernot: Ins Konzentrationslager gegangen, obwohl es vermeidbar gewesen 
wäre: Eine Neuausgabe von Ernst Wiecherts auch historisch interessantem Bericht Der 
Totenwald. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 6.11.2008, S. 36. 

880  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 275. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...346

das Lager umgab, erhoben sich lediglich die Gespenster einer unseligen Zukunft. Sei-
ne Würde hat sich Wiechert trotzdem bewahren können, dabei auch immer in der 
Hoffnung, ja in der unumstößlichen Gewissheit lebend, dass die von Hitler errich-
tete Zwingmauer sinnentleerter Autorität nicht von Dauer sein konnte, da sie nicht 
mit geisttragender Substanz verfugt war. Und mit psychologischem Scharfblick ent-
larvt Ernst Wiechert die Armseligkeit und Inferiorität von Hitlers Knechten, ohne 
dabei aber allzu stark zu verurteilen oder gar zu verdammen. Und auch die Opfer des 
Terrors tragen bei Wiechert keinen Heiligenschein, allenfalls die Dornenkrone des 
Leidenden. Man begegnet im Totenwald also einer außerordentlich menschlichen 
Betrachtungsweise all der schrecklichen Dinge, die damals geschehen sind. Der To-
tenwald stellt somit eins der Beispiele der faktentreuen Literatur dar, die in unmensch-
licher Zeit als Zeugnis abgelegt wurde. Denn wie Ruth Maria Wagner bemerkt, 

[s]eine Aufgabe als Dichter sah Ernst Wiechert darin, den Menschen in einer zer-
störten Welt, in einer Zeit, da alle Werte verzerrt schienen, Einsicht in die Ursachen 
der Zerstörung, aber auch Trost und Hilfe zu geben. In seinem Werk und in seinem 
Leben hat er um Wahrheit gerungen, um Wahrhaftigkeit.881

Aber trotz der Zweifel an Gott und trotz der begründeten Frage nach dem Sinn 
der Grausamkeiten, zitiert Wiechert immer wieder das Neue Testament, und 
zwar neben der Bergpredigt vor allem aus 1. Kor. 13. Im ersten Brief an seine 
Frau aus dem Untersuchungsgefängnis schrieb er am 7. Mai 1938:

In Deiner Bibel habe ich gestern den 91. Psalm und das 13. Kapitel aus dem Ko-
rintherbrief gelesen. […] Die Liebe ist unzerstörbar. Sie ist in Wahrheit ‚die größte 
unter ihnen‘.882

Wenn man zur Kenntnis nimmt, was Wiechert über den eingekerkerten Pfarrer 
schreibt, denkt man unwillkürlich an den Bericht von Bruno Apitz über Paul 
Schneider, den „Prediger von Buchenwald“, denn dieser ist es ja, der bei Wiechert 
schemenhaft auftaucht:

Als Schneider an einem Sonntag des Jahres 1938 (war es gar der Ostersonntag gewe-
sen? Ich weiß es nicht mehr) zum ersten Male aus dem Gitterfenster seiner Bunkerzel-
le über den Appellplatz rief, auf dem die Masse der Gefangenen angetreten war, als wir 
nur einzelne zusammenhanglose Worte vernahmen: ‚… Christus … Auferstehung 
… Brüder, seid stark …‘, da haben wohl die dem Bunker zunächststehenden Gefan-

881  Wagner, Ruth Maria: Dichter der Stille rang um Wahrhaftigkeit. In: Fuldaer Zeitung 
v. 23. August 1975, S. 30. 

882  In Beständen des Ernst-Wiechert-Archivs im Museum Stadt Königsberg in 
Duisburg. 



3479. Der Bericht Der Totenwald (1939/1946)...

genen überrascht nach dem bleichen Gesicht mit dem aufgerissenen Mund hinter 
dem Fenstergitter gestarrt: ‚Wieder einer, der verrückt geworden ist …‘ Denn – der da 
oben seine Not hinausschrie, wäre wahrhaftig nicht der erste gewesen.

Plötzlich verschwand das Gesicht wie weggerissen. Klatschende Schläge, Stiefelge-
trampel, Gestöhn – und die dem Bunker Zunächststehenden lauschten angespannt 
in das wilde Getümmel jener Zelle hinei, denken: ‚Jetzt wird der arme Kerl von 
Sommer fertiggemacht…‘883

Bericht, Märtyrergeschichte, Hohenlied – Versuche der Annehärung zur Bestim-
mung des literarischen Rangs eines Werkes, das keine Literatur schlechthin ist, 
eines Buches, das ein Zeugnis enthält, eine Botschaft, sozusagen ein Evangelium 
der Menschlichkeit gegen das „Evangelium der Zeit“, und der Verfasser dieses Be-
richts, gleichsam der Evangelist Johannes wäre dann auch der, der den Totenwald 
überleben musste, um Zeugnis von den Toten abzulegen, um ihre Wiederkehr im 
Gedächtnis der Nachgeborenen zu ermöglichen. Allein von hier aus sind auch ei-
nige Formulierungen des Berichts verständlich, die das Besondere des Gefange-
nen Nr. 7188 zu hoch zu stilisieren scheinen, aber es geschieht dies, um „vor aller 
Welt“ zu protokollieren: „den Toten zum Gedächtnis, den Lebenden zur Schan-
de, den Kommenden zur Mahnung“, als „Gedenkzeichen, Warnzeichen, beides.“

In einem Artikel von der Süddeutschen Zeitung vom 23. Mai 1975 wird die 
besondere Rolle Ernst Wiecherts hinsichtlich seines Widerstands gegen den Na-
tionalsozialismus hervorgehoben:

Man hat den Offizieren des 20. Juli 1944 zuerkannt, daß sie für das Pflicht-Ethos 
und die kantische Moral Alt-Preußens letztes vergebliches Zeugnis abgelegt haben. 
Neben ihnen hat auch die Zeugenschaft des KZ-Häftlings Ernst Wiechert Bestand. 
Sie geschah im Namen der vor aller Machtgeschichte liegenden, die wechselnden 
Machthaber überdauernden Waldgemeinschaft der deutsch-slawisch-masurischen 
Menschen Ostpreußens, aus deren trächtiger Stille dem Unmenschentum der Hit-
lerei ein zähes, leises, aber ein unbezwingliches Nein entgegengesetzt wurde.884 

Abschließend ist jedoch ein anderes Urteil über das Werk Ernst Wiecherts zu 
zitieren, denn dieses Urteil ergänzt das Gesamtbild. Wie naiv oder wie gutmütig 
Ernst Wiechert den Nationalsozialismus eingeschätzt habe, werde von Andreas 
Dorschel hervorgehoben: 

Johannes treibt die Frage um, weshalb seine Landsleute nicht besser handeln, ob-
schon sie doch Deutsche sind. „Sein Volk, dachte Johannes, sein eigenes Volk!“. 
Johannes‘ Frage, warum ausgerechnet Deutsche dafür sorgen, dass, „der deutsche 

883  Ebd. 
884  N.N.: Zeuge wider die Geschichte.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...348

Mensch ans Kreuz geschlagen wurde“ bleibt nicht ohne Antwort. Sie lautet: Etwas 
Fremdes, zutiefst Undeutsches muss sich ihrer bemächtigt haben: An der Gesta-
po waren es „deren asiatische Methoden“, welche „mehr Blut und Tränen über das 
deutsche Volk gebracht haben, als es in hundert Jahren abendländischer Geschichte 
möglich gewesen war.885

Daraus ergibt sich ein fast niederschmetterndes Urteil nicht über den Dichter 
alleine, sondern über sein Buch: 

Der Nationalsozialismus zählt so nicht zur abendländischen Geschichte, sondern 
ist ein Einbruch Asiens in diese. Derselbe Umstand, der Johannes so entsetzt, trö-
stet ihn auch. Denn letzten Endes salviert er Deutschtum und Abendland. Der 
enttäuschte Nationalist bleibt im Grunde seines Herzens ein nicht enttäuschbarer. 
Wiecherts Der Totenwald ist das dumme Buch eines guten Menschen.886

Die Erlebnisse Wiecherts im KZ lassen keine tieferen Einsichten in das Wesen 
des Nationalsozialismus reifen. Die Nazi-Herrschaft bezeichnete er lediglich als 
„das barbarische Zeitalter und das Reich des Antichrist“,887 in dem die „Knechte“ 
über die „Herren“ herrschten. Der Nationalsozialismus ist für ihn wie alle ande-
ren Übel nur Folge des allgemeinen Verfalls, ihn verkörpern nur die Aufseher in 
den KZs, minderwertige Gestalten der verschiedensten sozialen Schichten, ge-
eint durch Uniform, Weltanschauung und moralischen Verfall.888

Die metaphernreiche Sprache in Der Totenwald ist es, die den literarischen 
Rang der Protokolle aus der „Welt der Märtyrer“, aus einer Welt, in der „sein bis-
heriges Leben und seine ganze Welt“ wie „erfroren“ waren, ausmacht. Und wenn 
Stilisierungen zu beobachten sind, die an Stifter erinnern, dann dienen sie der 
Konfrontation, sollen sie die Welt des Humanen der des Totenwaldes gegenüber-
stellen – Spuren des „Nachsommers“ in der sommerlichen Hölle des Lagers. 

Es handelt sich also um das Bild des Menschen „mit einer Nummer, mit 
kahlgeschorenem Kopf, abgetrennt vom Leben, der Schönheit, der Güte, der 
Sauberkeit, angeschmiedet an die Galeere (des) Staates…“

Das Motiv der Galeere findet sich übrigens zwei Jahre vor Wiechert in Kleppers 
Vater-Roman – das Preußen des Soldatenkönigs, einerseits als utopisches Gegenbild 
zum zeitgenössischen Reich gezeichnet, in seiner historischen Dimension, aber doch 
in dieser Metapher erfasst – Affinitäten von Autoren der Inneren Emigration. 

885  Dorschel, Andreas: Der Einbruch Asiens ins Abendland. Johannes-Evangelium 
des enttäuschten Nationalismus. Ernst Wiecherts Buchenwald-Bericht „Der Totenwald“. In: 
Süddeutsche Zeitung, Nr. 151 v. 1. Juli 2008, S. 14. 

886  Ebd. 
887  Wiechert, Ernst: Der Totenwald, B. 9, S. 205.
888  Sie werden alle bezeichnet als „Zuhälter des Systems.“ Ebd., S. 223. 



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 349

10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null
 im literarischen Werk Ernst Wiecherts

Rede an die deutsche Jugend (1945), Der reiche Mann und der arme 
Lazarus (1945), Abschied von der Zeit (1946), Die Mutter (1946)889

Die Schwellensituation um das Jahr 1945 schlägt sich in einem komplexen 
Bild der deutschen literarischen Szene nieder. Jede Schriftstellerpersönlichkeit, 
die sowohl eine Zeitlang vor wie auch nach dem Kriegsende gelebt und geschaf-
fen hat, ist ihren eigenen Weg gegangen, hat ihre Entscheidungen für oder gegen 
den Nationalsozialismus getroffen und ist diesbezüglich Kompromisse einge-
gangen. Vom enttäuschten Opportunismus bis hin zum kaum verhüllten Wider-
stand. Wie stark man sich dabei mit dem nationalsozialistischen Apparat und der 
nationalsozialistischen „Weltanschauung“ einließ, zu wie viel Widerstand man in 
der Lage war, hing von den persönlichen Umständen jedes einzelnen Autors ab. 

Die Schaffensperiode Ernst Wiecherts zieht sich hin vom Ende 1910er Jah-
re, über den Ersten Weltkrieg, die Zeit der Weimarer Republik, die Blütezeit des 
Autors in den 1930er Jahren, den Anstieg und die Konsolidierung der national-
sozialistischen Herrschaft in Deutschland und die immer sichtbare Ausgrenzung 
des Autors aus dem öffentlichen Leben, seine Verhaftung und Inhaftierung im 
Konzentrationslager Buchenwald, den Rückzug in die literarische Innere Emigra-
tion und den Zweiten Weltkrieg bis in die unmittelbare Nachkriegszeit, die Aus-
wanderung in die Schweiz bis zu seinem Tod im Jahre 1950. 

Nicht nur sein literarisches Schaffen, auch seine Teilnahme am öffentlichen 
Leben, die sich in Form von mehreren Reden manifestierte, ist ein Beleg dafür, 
dass die Zäsur des Jahres 1945 für Ernst Wiecherts Schaffen keine „Stunde Null“ 
bedeutet hatte, sondern lediglich eine Verschiebung der Schwerpunktsetzung 
und das Zurückgreifen auf Themenbereiche und Probleme, die bereits in den 
vorangegangenen Jahrzehnten mehrfach aufgegriffen, thematisiert und verbali-
siert worden waren. 

Das Kriegsende 1945 war für Wiechert ein Bezugspunkt, der ihn veranlasste, 
wieder öffentlich tätig zu werden, gerade um zu diesem Ereignis Stellung zu neh-
men. Die persönliche Erfahrung der KZ-Haft in Buchenwald beeinflusste dabei 
seinen entschiedenen Standpunkt zur Frage nach der Schuld und der Verantwor-
tung der Deutschen für den Krieg und seine Folgen.

889  Dieses Kapitel stützt sich teilweise auf meinen Artikel: Gołaszewski, Marcin; 
Kardach, Magdalena: Macht und Kultur unter dem Einfluss der Kulturpolitik vor und 
nach 1945 am Beispiel des literarischen Werkes von Ernst Wiechert. In: Haberland, 
Detlef (Hrsg.): Ästhetik und Ideologie 1945. Wandlung oder Kontinuität poetologischer 
Paradigmen deutschsprachiger Schriftsteller. Schriftenreihe des Bundesinstituts für Kultur 
und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa. Band 67. München 2017, S. 77-87.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...350

Schon wenige Monate nach Kriegsende, am 11. November 1945, hielt 
Wiechert auf Einladung des Buchhändlers Hanns Severing in einer Matinee 
der Münchner Kammerspiele seine Rede an die deutsche Jugend. Wie Ge-
org Thürer – ein Schweizer Freund von Wiechert – berichtet, der am glei-
chen Tag bei Wiechert auf Hof Gagert zu Besuch war, freute sich Wiechert 
„sichtlich, nun nach acht Jahren des Schweigens wiederum ans Pult treten zu 
dürfen“890. Weder an dem charakteristischen Aussageton des Dichters noch 
an den Inhalten hatte sich etwas geändert: Wiechert übte Kritik an dem, was 
unter dem Nationalsozialismus geschehen war und was viele Deutsche leug-
neten. Er scheute auch nicht davor zurück, sich selbst mit folgenden Worten 
anzuklagen: 

Wir sahen zu. Wir wußten von allem. Wir zitterten vor Empörung und Grauen, aber 
wir wußten von allem. Die Schuld ging durch das sterbende Land und rührte jeden 
einzelnen von uns an.891

In seinen Lebenserinnerungen Jahre und Zeiten gibt er selbst zu: „Die Erbitte-
rung über diese Rede, die zuerst nur in Teilen in der Presse oder im Rundfunk 
bekannt wurde, kam aus verschiedenen Teilen des Volkes.“892 Er hatte für sei-
nen Fehltritt „teuer bezahlen müssen“, und er fügt hinzu: „In der Rede an die 
deutsche Jugend ist nicht etwa das harte Urteil über Verbrechen und Verbrecher 
zurückzunehmen oder auch nur zu mildern, aber es ist das harte Urteil über 
die Gesamtheit des Volkes und der Jugend zu mildern. Vieles konnte damals 
noch nicht gewußt werden, was wir heute wissen, weder die Kraft noch der 
Umfang des Widerstandes, und vieles will uns heute milder erscheinen als 
damals.“893 

Im Zentrum der Rede stand die Schuldfrage. Angesichts der Wunden und 
der Trümmerhaufen war es kein Aufruf zum Wiederaufbau, sondern ein hartes 
Abrechnen mit allen Schuldigen. Eine Welle der Entrüstung war die Folge: 

Laßt uns erkennen, daß […] vielleicht hundert Jahre erst ausreichen werden, die 
Schuld von unseren Händen zu waschen. Laßt uns die Schuld erkennen, daß wir 
zu büßen haben, hart und lange. […] Laßt uns nicht aufbegehren dagegen, weil 
wir zwölf Jahre gerichtet haben nach dem Gesetz des Übermenschen.894

890  Thürer, Georg: Martini (11.11.1945) bei Ernst Wiechert. In: St. Galler Tagblatt 
v. 19.12. 1945; D 3, S. 59.

891  Wiechert, Ernst: Rede an die deutsche Jugend 1945. ‚Europäische Dokumente’ 
Heft 1, München 1945, S. 5.

892  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 726. 
893  Ebd. 
894  Wiechert, Ernst: Rede an die deutsche Jugend 1945, S. 33.



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 351

Mit dieser Rede geriet Wiechert ein weiteres Mal in den Strudel der öffentli-
chen Debatte. Es ist anzunehmen, dass im Publikum zahlreiche Zuhörer waren, 
die die Rede bis aufs Tiefste getroffen hat. Für sie waren nicht die von Wiechert 
hervorgehobenen Kriegstoten Europas erstrangig, sondern die Kriegsniederla-
ge und die Besatzung Deutschlands durch die alliierten Siegermächte, die sie als 
Unglück, Schande und Ungerechtigkeit wahrgenommen haben. Für sie war es 
inakzeptabel, wenn Wiechert ihnen in dieser Rede vorhielt: 

Die Helden und Märtyrer jener Jahre, sie sind nicht diejenigen, die mit dem 
Kriegslorbeer aus den eroberten Ländern zurückkehrten. Sie sind diejenigen, die 
hinter Gittern und Stacheldraht zur Ehre des deutschen Namens starben und ver-
darben.895

Der Aufbau der Rede ist wie bei den beiden Reden von 1933 und 1935 leicht 
erkennbar. Wiechert schildert die Tragödie Deutschlands in fünf „Akten“, die mit 
der Frage enden: „Was sollen wir tun?“ 

Der Dichter erspart seinen Hörern und sich selbst nichts: „Damals, meine 
Freunde, wurde die Uhr unseres Schicksals gestellt, und der Schlag des Pendels 
begann durch die Zeit zu sausen, desselben Pendels, das uns zermalmen sollte, 
mit einer Erbarmungslosigkeit ohnegleichen.“896

Wiechert führt seinem Publikum alle Etappen des Niedergangs vor Augen. 
Er stellt fest, dass mit dem Nationalsozialismus eine politische Form und ein Sy-
stem in die Realität eintrat, das alle bisherigen Vorstellungen übertraf:

Es war mehr als alles dieses. Es zerbrach alle politischen Formen, alle philosophi-
schen Systeme, alle Sekten und Religionen. […] Niemand, der sagen könnte, er 
hätte es überhört. […] Es forderte die Entscheidung. Es forderte das Ja oder Nein 
und nichts darüber.897

Er verweist auf Symbole: das Hakenkreuz, die Uniformen, die Fahnen, die Lieder, 
die neuen Gesichter: „Wir sahen ihre Fäuste sich in die Luft erheben – und sahen 
sie fallen, um die Ketzer zu zerschmettern.“898 Und schließlich den neuen Gruss, 
„unähnlich, allem alten, und [wir] erfuhren, daß ein Verräter und ein Schädling 
sei, wer auf der Väter Weise grüße oder gar mit dem Namen des alten Gottes. Dies 
alles war der Anfang, und dies alles sahen wir. Jeder von uns.“899

895  Ebd., S. 16. 
896  Wiechert, Wiechert: Rede an die deutsche Jugend. In: Sämtliche Werke. B. 10, 

Wien/München/Basel 1957, S. 381-411, hier S. 383.
897  Edb., S. 384. 
898  Ebd., S. 385.
899  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...352

Er geht weiter in die Tiefe und erschließt den inhaltlichen Kern der Symbole. 
In dem neuen Kreuz sei nicht die alte Botschaft für die Mühseligen und Beladenen 
eingegraben gewesen, sondern die neue „Juda verrecke!“900 In der neuen deut-
schen „Bibel“, „von der stümperhaften Hand eines Verbrechers geschrieben“,901 
werde kein einziges Attribut so häufig wiederholt wie das Attribut „brutal“. Die 
„Gleichschaltung“ endete mit dem „Henkerbeil, das Tag und Nacht hiernieder-
sauste, mit der furchtbaren Gleichmäßigkeit eines Automaten, auf die gebeugten 
Nacken eines gebeugten Volkes, das den Lohn seiner Knechtschaft empfing.“902

Wiechert spricht von der „Prostitution des Geistes“903 und der Kultur, und 
davon, dass „die Wahrheit, das Recht, die Freiheit und über allem die Liebe zu 
aller leidenden Kreatur“904 in einer „Totenkammer“ standen. Und doch gab es 
auch jene, „die ungebeugt, ungetäuscht, geschmäht und verachtet in das große 
Schweigen gingen, in eine Einsamkeit, die niemand ermessen kann. […] Auch 
ihnen stürzten Träume und Illusionen zusammen, und an die Stelle des glühen-
den Glaubens an das Unzerstörbare der Menschheit trat die bittere Verachtung 
ihres Geschlechts. […] Aber […] sie bewahrten die Liebe.“905

Den Abschluss des ersten Teils der Rede bildet eine Kadenz. Sie beginnt mit dem 
Auftritt des landfremden Diktators und seiner „Rotte von Dieben und Räubern.“906 
Es folgen der Krieg „mit Lüge und Gewalt, mit Heimtücke und nackter Brutalität, mit 
Prahlerei und Fanfaren“907 und die verhängnisvolle Rolle der Generalität. 

Anderthalb Jahre nach dem 20. Juli 1944 scheut sich Wiechert nicht, die 
Führung der Wehrmacht bitter zu kritisieren: 

Erst die Galgen, an denen viele der Ihren hingen, ohne daß einer der Feldmarschälle 
seinen Marschallstab zerbrochen und in das Gesicht der Mörder geschleudert hätte, 
ließen die Schuppen von ihren Augen fallen und zeigte ihnen, zu wem sie gehörten.908

So gelangt Wiechert mit weiteren Schlussakkorden an das Ende, von dem er sagt: 
„Es war des Anfangs wert.“909 Und er schließt diesen Teil mit der Frage: „Was sol-
len wir tun?“910 ab.

900  Ebd., S. 386. 
901  Ebd. 
902  Ebd., S. 390. 
903  Ebd., S. 392. 
904  Ebd., S. 393. 
905  Ebd. 
906  Ebd., S. 396. 
907  Ebd., S. 397. 
908  Ebd., S. 398. 
909  Ebd., S. 400. 
910  Ebd. 



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 353

Es wundert daraufhin nicht, dass Wiechert zunächst einmal fordert: 

Laßt uns ausrotten, was unseren Weizen verdarb, mit Ähre und Halm und Wurzeln 
ausrotten, ja, mit dem Boden, der die Wurzeln trug. […] Wer Gnade mit dem Aus-
satz hat, verdirbt.911

Aber bereits gleich im Anschluss an diese radikale Forderung lenkt er ein. Die Freun-
de sollten es nicht dabei bewenden lassen, sondern an Sodom und Gomorra denken, 
die Gott verschonen wollte, wenn er nur 50 Gerechte in ihnen gefunden hätte. 

Und er erinnert an das „Schmerzensgesicht […], das den Urgrund unseres 
Volkes bildet, ein Gesicht trotz allem voller Güte und Rechtlichkeit, von Leid 
und Scham verdunkelt, aber nicht ausgelöscht; ein Gesicht, das gutmachen will, 
nichts als gutmachen und über das Christus sich doch erbarmen wird, auch wenn 
die Welt kein Erbarmen hat.“912 

Der notwendige neue Anfang kann nach Wiechert nicht mit dem Wort ge-
macht werden, denn dieses „Heiligtum jeder Sprache“913 wurde „in die Hände 
von Zuhältern gegeben“914 und von diesen „als eine schillernde Brücke“915 über 
den Abgrund des Verbrechens gespannt. Deswegen soll „die Liebe statt des 
Wortes“916 den neuen Anfang setzen. 

Und nun spricht er seine Zuhörer an: 

Einmal werdet ihr Erzieher sein oder Prediger, einmal Ärzte und Richter, und einige 
von euch werden das tröstende Licht der Kunst aufheben vor den hungrigen Augen. 
Dann denkt daran, daß keine neue Erde aufblühen wird, ohne daß ihr sie durch-
tränkt hättet mit eurer Liebe.917

Die Aufgabe, die Wiechert vor die Jugend des Jahres 1945 stellt, sieht er als ein-
zigartig in der ganzen Weltgeschichte an: „Niemals [hat es] eine größere Aufgabe 
gegeben als die eurige: Das Blut eines Volkes zu erneuern und die Schande von 
dem Gesicht eines Volkes abzuwaschen.“918 Und er verbindet diese Aufgabe mit 
einer Vision: „und einmal vielleicht werden wir das Schicksal segnen, weil es ein 
Volk zerbrach, damit aus den Trümmern eine neue Krone geglüht werden.“919

911  Ebd., S. 401. 
912  Ebd., S. 403. 
913  Ebd. 
914  Ebd. 
915  Ebd. 
916  Ebd. 
917  Ebd., S. 404-405. 
918  Ebd., S. 406-407. 
919  Ebd., S. 407. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...354

Wiechert bleibt sich auch in dieser Rede treu: trotz Verführung und Verder-
ben, vor denen er zehn Jahre zuvor die Jugend in seiner Rede wider die Feigheit 
eindringlich gewarnt hatte, bleibt die Jugend die einzige Hoffnung des neuen 
Anfangs im Geist der Liebe. Und darum folgt als Schlusspunkt auch eine Ver-
bindung zur Rede von 1933: Hatte er damals um Demut gebeten, so bittet er 
jetzt „das Letzte und Schwerste“,920 dass sie auch denen einen Neuanfang nicht 
verwehren mögen, „deren blinde Augen sich auftun werden und die erkennen 
werden.“921 

Wiechert bittet also bereits an dieser Stelle um Gnade für den Sünder, der 
Buße tut, eine wahrhaft christliche Einstellung. Die zornige und gnadenlose Ab-
rechnung mit den zwölf Jahren endet mit der Wiederherstellung der Jugend als 
Anker der Hoffnung und mit der Bitte um Vergebung, die in dem abschließenden 
Gedicht vom Pflüger in die viel zietierten Verse überleitet: „Und gib, daß ohne 
Bitterkeit wir tragen unser Bettlerkleid und deinem Wort uns fügen.“922

Die Rede an die deutsche Jugend hat im Inland wie im Ausland Beachtung ge-
funden, aber zugleich große Kontroversen hervorgerufen. Vor allem mit seiner 
entschiedenen Stellungnahme, dass sich die Deutschen vor der Welt ihrer Ver-
antwortung für die Untaten in den Konzentrationslagern und im Krieg stellen 
müssten. Wiechert wurde 1945 dafür stark  angegriffen, dass er sich von jener 
Menschengruppe entschieden trennte, die Kritik am Hitlerregime nur in Zusam-
menhang mit dessen militärischem Fiasko zulassen wollte – also von der dama-
ligen Mehrheitsmeinung. Der Zusammenbruch des Nationalsozialismus war für 
Wiechert mit Blick auf das Ende des Zweiten Weltkriegs erstrangig und stand für 
ihn in engem Zusammenhang mit der Entnazifizierung, die von den Alliierten 
durchgeführt werden sollte. Dies brachte Wiechert bei nächster Gelegenheit zum 
Ausdruck, als ihn Wernt Grimm – der Sohn des Schriftstellers Hans Grimm – auf 
Hof Gagert besuchte, um Wiechert einen Brief seines Vaters auszuhändigen. 
Doch der Adressat nahm den Brief nicht an. Auf der Rückseite notierte Wernt 
Grimm enttäuscht und empört:

[…] Wiechert begrüßte mich gleich an der Tür. ‚Ja, Ihr Vater hat auch zu den Lei-
denden der vergangenen Zeit gehört, ist es nicht schön, daß die Amerikaner den 
Krieg gewonnen haben.‘ Ich mußte dann zum Mittagessen bleiben. […] Ich wurde 
bei den Vorträgen von Wichert <sic!> immer schweigsamer. Mir war es unheimlich, 
daß ein Deutscher so reden konnte.923

920  Ebd., S. 408. 
921  Ebd. 
922  Ebd., S. 410. 
923  Rückseite des Briefes Hans Grimm an Ernst Wiechert, 30.9.1945, handschriftlich 

von Wernt Grimm, Deutsches Literaturarchiv Marbach, A: Grimm.



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 355

Dass Hans Grimm über die Äußerungen Ernst Wiecherts empört war, ist nicht 
sehr erstaunlich. Denn er, ebenso wie die Mehrheit konservativer Schriftsteller-
kollegen, ging davon aus, dass Ernst Wiechert immer noch mit dem Image aus 
den 1920er Jahren und sogar noch um die Jahreswende 1933/1934 viel gemein-
sam hatte.924 Wie Hans Grimm kam auch Ernst Wiechert in Bezug auf seine poli-
tischen Auffassungen aus dem großen konservativen Lager, das in sich allerdings 
vielerlei Spielarten aufwies. Von Schriftstellern wie Hans Carossa unterschied 
ihn, mit Hans Grimm dagegen verband ihn in den 1920er Jahren sein antirepu-
blikanischer Affekt ebenso wie der radikale Nationalismus, die sich bei ihm um 
1918 unter dem Eindruck der Novemberrevolution herausgebildet hatten. Und 
dennoch sind die Äußerungen Wiecherts kein Ausdruck der Anpassung an die 
Nachkriegssituation. Vielmehr waren sie Ausdruck und Ergebnis einer ernsthaf-
ten Revision, die sich im Laufe von  sechs Jahren zwischen 1939–1945 vollzo-
gen hat. Die oben zitierte Feststellung von Wernt Grimm veranschaulicht nicht 
nur die Entrüstung der konservativen Deutschen, sondern deutet auch auf einen 
anderen Aspekt, der in den Reaktionen auf die Rede an die deutsche Jugend spä-
ter auch aufscheint, nämlich den Generationenkonflikt zwischen Wiechert und 
den Schriftstellerkollegen der Jungen Generation. Diese erklärten ihn zu einem 
eitlen, geschwätzigen und weinerlichen alten Mann, der aus der Mode gekom-
men sei.925 Dass selbst unter einfachen Deutschen die Entrüstung und Empörung 
über die politische Ansichten Wiecherts groß waren, bezeugt die Tagebuchnotiz 
eines Mannes, der 1946 im Kurt-Desch-Verlag als Korrektor die Druckfahnen 
des Textes Wiecherts durchsah:

Schade um Wiechert, seine Hirtennovelle ist gut […] Doch in den Tagen, da 
Deutschland bis auf den letzten Quadratmeter Erde vom Feind besetzt ist, ein Buch 
wie den Totenwald zu schreiben, ist Verrat am Volk, und ein solches Getröff gespiel-

924  Auch die Herausgabe des zweiten Teils seiner Autobiographie Jahre und Zeiten 
muss für das Aufsehen und wegen mancher Äußerungen über die Schriftstellerkollegen 
für Empörung gesorgt haben. Denn Wiechert kritisierte darin u.a. Karl Benno von 
Mechow für seine Haltung im Nationalsozialismus. Dass es zu einem regen Briefwechsel 
gekommen ist, bestätigt der Brief von Irmgard Giessler vom 30. März 1949 an Ernst 
Wiechert, in dem sie sich an ihn wendet, die kritischen Worte über von Mechow nie in 
einer deutschen Fassung von Jahren und Zeiten drucken zu lassen. Wie Ernst Wiechert 
darauf reagierte, ist leider unbekannt. Doch es liegt die Vermutung nah, dass er den Brief 
ignorierte. Denn nach dem Tod Wiecherts wendet sich Irmgard Giessler erneut mit 
derselben Bitte an die Witwe Paula Wiechert, was der Brief vom 16. April 1952 belegt: 
Abbildung 28: Brief vom 30. März 1949 von Irmgard Giessler an Ernst Wiechert und 
der Brief vom 16. April 1952 von Irmgard Giessler an Lilje Wiechert. 

925  Parlach, Alexander: Die erste und einzige Rede deutscher Jugend an ihren Dichter. 
In: Ruf, Jg. 2, Nr. 10, vom 15.5.1947.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...356

ter Nächstenliebe und unterwürfiger Demutspredigerei loszulassen, wie er es in sei-
nen Märchen tut, die ich eben auf Fahnen lese, ist tintenselige Heuchelei, ist serviles 
Heuchlertum.926

Auch in Presseartikeln, die als Antworten auf die Rede vom 11. November 1945 
publiziert wurden, verliehen sie ihrer Überzeugung Ausdruck.  Der Artikel von 
August Scholtis, der am 2. März 1946 im Berliner Kurier erschien, ironisierte Wie-
cherts Aufforderung zur nationalen Selbstkritik: 

Dieser Dichter quält sich ab mit der Demut und der Buße. Na klar, denke ich. Laßt 
uns alle miteinander demütig sein und büßen, wir habns nötig.

Ihren Höhepunkt erreichte die Kritik mit einer Parodie der Rede in der Zeitschrift 
Der Ruf mit dem Titel: Die erste und einzige Rede deutscher Jugend an ihren Dichter. 
Bei der „deutschen Jugend“ handelte es sich wohlgemerkt nicht nur um die Auto-
ren der Jungen Generation aus dem Umkreis des Rufes oder der Gruppe 47, son-
dern allgemein um die damals junge Generation, die desillusioniert aus dem Krieg 
heimgekehrt war. Sie lehnten den metaphorischen Überbau des „Dichters“ ab, der 
sich in „Tränenseligkeit und [im] Schwelgen in Traurigkeit“927 verloren habe.

Erst Wiechert war nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs nicht nur von der 
Einstellung vieler Deutscher, sondern auch von den alliierten Siegern enttäuscht. 
Davon zeugen seine vorurteilsbeladenen Einstellungen in seiner Rede Der reiche 
Mann und der arme Lazarus, in der er den Amerikanern allerlei Delikte aufliste-
te, selbst solche, die man pauschalisiert nur den Russen vorgeworfen hatte: die 
Schonung derer, die sich am meisten als Nazis hervorgetan hatte, Plünderungen, 
Vergewaltigungen oder Requirierungen der wenigen vorhandenen Lebensmittel. 

‚England [habe] zu viel unter der Rohheit unserer Kriegsführung gelitten‘, als daß 
von Großbritannien Gerechtigkeit zu erwarten wäre; ebenso nicht von den Franzo-
sen, in denen ein ‚häßlicher Vorrat von Grausamkeit, Rachsucht und selbst Sadis-
mus‘ lebe; und in der Seele des russischen Soldaten [sei] neben einer großen und 
kindlichen Güte die Wildheit eines asiatischen Erbes…‘ […] 

Nach den Ursachen für das Verhalten der Amerikaner fragend, kommt Wiechert 
zu folgenden Ergebnissen: 

926  Dimt, Peter: Schlederloher Tagebuch 1946. Ein Jahr mit Guido Kolbenheyer. Berg 
1982, S. 115. 

927  Hupka, Herbert, zit. nach: Bolz, Rüdiger: Rundfunk und Literatur unter amerika-
nischen Kontrolle. Das Programmangebot von Radio München 1945-1949. In: Buchwissen-
schaftliche Beiträge aus dem Deutschen Bundesarchiv München. Herausgegeben von Lud-
wig Delp und Ursula Neumann, Band 26, Wiesbaden 1991, S. 466.



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 357

Die Amerikaner ‚wußten nichts von uns. Nichts von unserer Dichtung, nichts von 
unserer Art zu fühlen, von unserem Lebensstil und von unserer Geschichte, daß 
heißt von der Geschichte unserer Seele. […] Sie sind Meister der Zivilisation, aber 
sie wissen nicht viel von der Kultur.‘928

Am 4. März 1946 erschien die deutsche Fassung des im September 1945 ur-
sprünglich als Denkschrift für die Amerikaner gedachten Textes über The rich 
man and the poor Lazarus, der in der Öffentlichkeit im Wesentlichen als Wie-
cherts Stimme wahrgenommen wurde. In der Rede machte Wiechert den Ame-
rikanern berechtigte Vorwürfe,929 wenn es sich um das Funktionieren der von 
ihnen angesagten demokratischen Regeln im praktischen Alltag handelte. Nach 
Wiecherts Meinung passte hier vieles nicht zusammen. Überdies hielt er ihnen 
jedoch mit kaum angebrachtem abendländischem Hochmut Kulturlosigkeit, 
Primitivität und einen blinden Forschungsoptimismus vor. Für Wiecherts Ruf 
hatte die Schrift fatale Folgen. Sie wurde in der Öffentlichkeit als „Politische 
Sabotage auf dem flachen Lande“930 kommentiert und von den Amerikanern 
negativ aufgenommen. Von der deutschen Öffentlichkeit wurde diese Schrift 
dagegen auf umgekehrte Weise verstanden, als Wiechert sich dies gewünscht 
hätte. Später, in Jahre und Zeiten, beschrieb er das Missverständnis, indem er 
den Deutschen zum Vorwurf machte, dass sie „gar nicht daran dachten, sich 
das zu Herzen zu nehmen, was […] über die Deutschen gesagt war, sondern 
daß sie wie schlechte Lehrlinge, die etwas über ihren Lehrherrn erfahren hat-
ten, nun mit Hohn und Erbitterung sich an alles Unrecht erinnerten […]“, das 
ihnen wiederfahren war.931

Noch im gleichen Monat ließ Wiechert eine weitere Schrift, Vom Wolf und 
Lamm, folgen, in der er die Situation zu erklären versuchte, aus der heraus er 
The rich man and the poor Lazarus geschrieben hatte – nämlich aus der „Erfah-
rung eines begrenzten Lebenskreises“ heraus, „soweit der Horizont damals zu 
überblicken war. […] Er sei bestrebt gewesen, zwischen zwei verschiedenen 
Welten eine Brücke zu bauen“932. Er habe erkannt, dass die Erfahrung von nur 

928  Wiechert, Ernst: Der reiche Mann und der arme Lazarus, zit. nach: Franke, 
Manfred: Jenseits der Wälder, S. 143-144.

929  Als Beispiel dafür gilt u.a. ein bisher unbekannter und unveröffentlichter Brief 
von Ernst Wiechert an den Landrat vom 20. Juni 1945, in dem er sich für eine Ärztin 
einsetzt und ihre Entlassung aufs Schärfste beurteilt: Abbildung 29: Der Brief vom 20. 
Juni 1945 von Ernst Wiechert an den Landrat.

930  Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Urteil seiner Zeit, literaturkritische Pressestimmen 
1922-1975. Paris 1976, S. 70f.

931  Wiechert, Wiechert: Jahre und Zeiten. Erinnerungen. München 1987, S. 729.
932  Wiechert, Wiechert: Vom Wolf und Lamm. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/

München/Basel 1957, S. 669-674.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...358

drei Monaten des Zusammenlebens mit Amerikanern allzu gering gewesen 
sei.933 Alle Versuche, seine Kritik an den USA zu erklären und zu mildern, seien 
fehlgeschlagen. 

Im April 1946 veröffentlichte Wiechert mit Abschied von der Zeit seine letzte 
Rede, in der er seinen Rückzug aus der politisch-publizistischen Debatte mit fol-
genden Worten bekannt gab: 

Und so (erkläre ich) auf diesem Wege und in aller Öffentlichkeit…., dass niemand 
das Recht hat, sich meiner Schrift zum Bösen zu bedienen, ja sich ihrer überhaupt 
zu bedienen. Daß ich den Frieden will, statt des Krieges. Daß ich die Liebe will statt 
des Hasses. Daß ich nicht daran denke, die Völker gegeneinander zu wägen, und, 
wenn ich es tun wollte, daß ich nach den Erfahrungen dieses Jahres weiter denn je 
davon entfernt bin, mein Volk mit dem Lorbeer zu krönen und das andere unter das 
Kreuz der Schuld zu stellen.934 

Wiechert schien resigniert zu sein und erklärte, er wolle umkehren „aus einer 
Arena, die nicht für uns [d. h. für Künstler] geschaffen war“ – er werde die po-
litischen Streitigkeiten nunmehr anderen überlassen und „vom Wort zum Werk 
zurückkehren.“935

Leonore Krenzlin erkennt richtig, dass „Wiechert sein Verhalten in den ver-
gangenen elf Nachkriegsmonaten als eine besondere Phase seines öffentlichen 
Auftretens empfand.“936 Und weiter setzt sie sich mit dem Begriff der Zeit im Titel 
der Publikation auseinander und erklärt ihn wie folgt: 

Das Wort „Zeit“ im überhöhten Sinne bedeutet bei Wiechert immer soviel wie 
„Zeitgeschehen“ oder „politische Tagesereignisse“. Wenn er so ausdrücklich von 
der „Zeit“ wieder Abschied nahm, war zugleich eingeräumt, daß er sich stärker 
als gewohnt auf sie eingelassen hatte – er war wohl mit seinen Texten der ersten 
Nachkriegsmonate tatsächlich für einige Zeit „in die Arena des Tages“ eingegan-
gen. Und ob seine Absage bereits so endgültig gemeint war, wie sie klang, ist un-
gewiß.937 

Dass sich Wiechert aber immer noch an seine Heimat gebunden fühlte, zeugt 
schon die Tatsache, dass er 1946 von dem Ertrag seines Berichtes über das Kon-

933  Franke, Manfred: Jenseits der Wälder, S. 146f.
934  Wiechert, Ernst: Abschied von der Zeit. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/

München/Basel 1957, S. 669-674.
935  Ebd. 
936  Krenzlin, Leonore: Zwischen allen Stühlen. Ernst Wiechert in der politischen Öf-

fentlichkeit 1933 bis 1947. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleiben-
den Dingen. Über Ernst Wiechert und sein Werk. Frankfurt/M. 2002, S. 21-41, hier S. 35. 

937  Ebd. 



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 359

zentrationslager Buchenwald Der Totenwald938 der Gemeinde Degerndorf in 
Oberbayern (nicht weit von seinem Wohnort und Wohnsitz Hof Gagert ent-
fernt) drei Glocken für ihre Kirche geschenkt hat. Wie wichtig dem Schriftsteller 
diese Geste war, zeigt ein Brief von Pfarrer Betzinger, in dem er über die Begeg-
nung mit Ernst Wiechert berichtet, als er zum ersten Mal die Glocken hat spielen 
hören:

Als nun Herr Wiechert im Spätherbst dieses Jahres 1948 selber aus der Schweiz 
nach Degerndorf kam und wir dem Stifter zu Ehren mit allen Glocken mitten am 
Vormittag läuteten – Herr Wiechert war gerade in meinem Pfarrhaus – da öffneten 
wir die Fenster. Herr Wiechert hörte eine Zeitlang dem Läuten stumm zu, dann 
begann er zu weinen. Er war zu Tränen gerührt. Es war also zutiefst in der Seele 
empfungen (sic!), wenn Herr Wiechert am 9.2.1946 geschrieben hatte: „Mir aber 
wird es wie eine Krönung meines Lebenswerkes sein, wenn ich zum erstenmal die 
Glocken über den Wald hinüber werde tönen hören.939

In demselben Jahr erschien in der New Yorker Staatszeitung und Herold Wiecherts 
Rede an die deutsche Jugend unter dem Titel Botschaft an die Lebenden. Diese Be-
standaufnahme der politischen und geistigen Situation Deutschlands nach dem 
Zusammenbruch des Nazi-Regimes gehört zu den politisch engagiertesten 
Schriften des so häufig als unpolitisch definierten Dichters. Zusammen mit sei-
ner Rede an die Abiturienten und seinen Reden vor den Münchner Studenten im 
Jahre 1933 und 1935 und Der Totenwald stellte diese Rede eine Art politisches 
Vermächtnis dar, das auch in den USA wahrgenommen wurde, dessen Bedeu-
tung für die heutige Zeit trotz ihrer dichterischen Sprache nicht bezweifelt wer-
den kann. All diese Zeitdokumente beinhalten ein enorm wichtiges Maß an hi-
storischer Wahrheit, selbst wenn diese von manchen Kritikern als unangemessen 
oder zu subjektiv bezeichnet wird. Diese Veröffentlichung in New York brachte 
vielen, die Deutschland verlassen hatten, die Nachricht, dass auch Wiechert zu 
den Überlebenden zählte. Sie war der äußere Anlass für die Wiederaufnahme je-
ner Beziehungen, die mit seiner Rede an die Abiturienten im Jahre 1929 zum Ab-
schluss gekommen waren. Vom Jahre 1946 bis kurz vor seinem Tode entwickelte 
sich zwischen Wiechert und mehreren seiner Freunde und Schüler eine Korre-
spondenz, in der viele der Ideen und Sorgen zum Ausdruck kamen, die Wiechert 
in seinen letzten Jahren beschäftigt hatte: die Sorge um die Zukunft des deut-
schen Menschen und die menschliche Substanz im Allgemeinen, die beschränk-

938  Ein bisher unbekannter Brief in der Privatkorrespondenz zwischen Ernst Wie-
chert und seinem Verleger Kurt Desch weist auf enorm große Hoffnungen hin, die man 
an die Herausgabe Der Totenwald hegte: Abbildung: 30: Der Brief vom 30. Juli 1946 
vom Verleger Kurt Desch an Ernst Wiechert. 

939  Abbildung 31: Bericht vom Expositus Betzinger über die Glockenweihe. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...360

te Wirksamkeit der Erziehung, die Betroffenheit über die Schmähungen gegen 
seine Person und schließlich sein Entschluss, Deutschland zu verlassen, um in 
Ruhe in der Schweiz arbeiten zu können und die letzte Wohnung seines Lebens 
auf dem Rütihof zu beziehen. 

Angesichts der Zensur wurde die Korrespondenz zunächst noch in engli-
scher Sprache geführt. Am 26. April 1946 schreibt er: 

You cannot imagine how glad I was that the first letter from the United States came 
from you… I have stood it though, prison and concentration camp, silence and lo-
neliness, and all other things.940

Wiecherts Zweifel an der Wirksamkeit der Erziehung finden ihren Niederschlag 
bereits in jenen ersten Briefen:

Wir täuschen uns gern über unsere Fähigkeit, die Welt zu bewegen. Lassen Sie mich 
noch an die paar Klassen denken, die ich am Hufengymnasium jahrelang bis zum Abi
tur geführt habe. Bei wie vielen Schülern habe ich vermocht, sie vor den Verbrechern 
zu bewahren? Und wenn es unter 50 vielleicht 3 waren, so kann ich zufrieden sein. Es 
wird uns nie gelingen, eine Masse zum Guten zu bewegen. Wir können sie zu Unterta-
nen, zu Räubern, meinetwegen zu Soldaten bewegen. Aber nie zum Guten.941

Etwas später schreibt er: 

Sie wissen ja, daß es für alle Erziehung nur ein Problem gibt: daß Menschen da sind, die 
ihre Erziehungsgrundsätze vorleben. So auch mit der Erziehung zur Demokratie…942

Mit diesen Zweifeln an der Wirksamkeit der Erziehung verringern sich auch die 
Erwartungen, die Wiechert als Dichter von seinem Werk und seiner Arbeit er-
hofft. 

Die Essenz des Lebens und der Mühe und der Arbeit bleibt doch nur dieses: kein 
Prophet zu sein, sondern still sein Tagewerk zu tun und mit dem Leben und Werk 
einen stillen Schein des Trostes für zwei, drei Menschen zu bilden. Nur aus solchen 
kleinen Inseln kann sich ganz langsam eine kleine Welt der Menschen guten Wil-
lens aufbauen, aber man darf nie vergessen, daß sie immer klein bleiben wird und 
daß schon der Begriff des Volkes so viel Inkommensurables in sich schließt, daß wir 
ihn in unser Planen nicht einbeziehen sollten.943

940  Privatkorrespondenz zwischen Ernst Wiechert und K. William Kapp. Zu finden: 
Im Ernst-Wiechert-Archiv in Duisburg. 

941  Ebd. 
942  Ebd. 
943  Ebd. 



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 361

Sehr frühr zeigt sich Wiecherts Betroffenheit über wiederholte Drohungen und 
Anklagen gegen seine Person. So heißt es am 27. April 1946:

Mit Ihrem Paket kamen gute Briefe aus der Schweiz, Schweden, England und Süd-
afrika an, aus Deutschland nur ein Opus, in dem es als eine „schmerzliche Tragik“ 
bezeichnet wurde, daß ich nicht im Lager umgekommen sei. Da haben Sie einen 
Durchschnitt durch mein Leben. Aber es kränkt mich nicht mehr.944

Auch in einem seiner zahlreichen Briefe an Gerhard Kamin schreibt er am 25. 
März 1946: 

Ich lebe unter ständigen anonymen Todesdrohungen jugendlicher Aktivisten. Aber 
auch daran gewöhnt man sich, und schmerzlich ist es nur zu sehen, wie verwirrt 
die Seelen junger Menschen geworden sind. […] Helfen Sie an einem neuen Ge-
schlecht und verlieren Sie den Mut nicht!945

Schon vorher aber, Anfang 1947, rief in der deutschen Öffentlichkeit ein bereits im 
Oktober 1946 in Stockholms-Tidningen erschienenes Interview einiges Aufsehen 
hervor, laut dessen Wiechert erklärt haben sollte, wenn Hitler wiederkäme, wür-
den ihn 60-80 Prozent mit offenen Armen aufnehmen. Es gebe keine Hoffnungen 
für dieses Volk, nie wieder wollte er zu Deutschland, auch nicht zur deutschen Ju-
gend sprechen. Vielmehr werde er Deutschland ehestens verlassen. In seinem Alter 
möchte er endlich Ruhe finden und er träume von einem Haus am Genfer See. 

Mitte Februar 1947 stellte Wiechert dazu berichtigend fest, es handele sich 
um gelegentliche, viele Monate zurückliegende und stark vergröberte Äußerun-
gen, die zudem noch in unzulänglicher Weise verallgemeinert worden seien. So 
wurde sein Fall in der deutsche Presse in zahlreichen Artikeln besprochen, insbe-
sondere seine vermeintlichen Aussagen im Ausland. Doch der Entschluss schien 
so gut wie gefasst zu sein. 

Am 13. Juni 1946 schreibt Wiechert an Kamin und die Entscheidung über 
den Umzug in die Schweiz scheint festzustehen:

Was Sie mir schreiben, ist mir nicht neu. In deutschen Zeitungen, besonders Berlin, 
gibt es genug der Perfidie gegen mich. Nichts wundert mich mehr, aber nichts kann 
mich im geringsten vom Wege abbringen und mir das Glück des Arbeitens verbit-
tern. Aber wir denken ernsthaft daran, in die Schweiz zu ziehen. Wir möchten nicht 
gern von Nazis ermordet werden.946

944  Ebd. 
945  Kirshner, Sumner (Hrsg.): Ernst Wiecherts Briefe an einen Werdenden and Ein 

deutsches Weihnachtsspiel. Washington 1966, S. 43-44. 
946  Ebd., S. 44-45. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...362

Die Reaktion der Weltöffentlichkeit ist ihm ein Trost, und das Angebot einer Pro-
fessur für deutsche Sprache und Literatur an der Berliner Universität bereitet ihm 
Freude, obwohl er die Berufung ablehnt. Wiechert schreibt von seinem Plan, in 
fünf großen Städten der Schweiz zu lesen, „nachdem meine Stimme das meiste 
dafür getan hat, daß die Schweizer heute anders über uns denken als vor einem 
Jahr, will ich das gern auf mich nehmen. In Deutschland lese ich nicht mehr.“947

Trotz des Vorsatzes, nicht mehr in Deutschland zu lesen, spricht er vor deut-
schen Studenten. Im Sommer 1949 hält er Vorlesungen am Oberlin College in 
Ohio und an der Stanford University in Kalifornien. Im September 1949 sollte 
er an der Wesleyan University in Middletown, Conn., sprechen. Aber dazu ist er 
nicht mehr gekommen. 

Zum Thema Deutschland schreibt Ernst Wiechert Ende 1946:

Der innere Todeskeim liegt im Volke selbst… Viele Gründe spielen mit. Nicht 
nur der Obrigkeitsstaat, sondern auch die idealistische Philosophie… Wenn Sie 
heute sehen könnten, wie wenig dieses deutsche Volk die Lehre des Schicksals 
begriffen hat, daß das Abendland schneller und schneller einem fernen Unter-
gang zutreibt, wie sehr es glaubt, daß die alten Tafeln immer noch ausreichen, 
um die neue Zeit darauf zu schreiben, dann würden Sie wissen, wie schwer es ist, 
immer noch in Tapferkeit zu leben und nicht müde zu werden, an die eigenen 
Sterne zu glauben.948

Aber die feindlichen Angriffe hören nicht auf. Wiechert berichtet von Schmä-
hungen – „weil ich von einem Haus am Genfersee geträumt habe“ – und von 
Anklagen des Verrats – „weil ich ein paar Jahre in Frieden in der Schweiz leben 
wollte.“949

Anfang 1946 widmet sich Wiechert noch der Niederschrift seiner Erzählung 
Die Mutter. Erneut greift er ein Thema auf, das sich der Vergangenheitsbewälti-
gung verpflichtet fühlt. Ein Sohn hat seine Mutter wegen ihrer politischen Äuße-
rungen denunziert. Sie wird deshalb eingesperrt. Nun kehrt die Mutter zurück. 
Am Tisch des Sohnes sitzen amerikanische Soldaten. Den Siegern gegenüber 
nimmt die Mutter den Sohn in Schutz, ihre Lüge verhindert seine Inhaftierung. 
Die Mutter fühlt, wie er gelitten hat um seine Schuld. An einer Stelle sagt die 
Mutter zu ihrem Sohn: „Man spricht am Abend anders als am Morgen. […] Und 
nach dem Kriege anders als vor dem Kriege, meine Kinder.“950 

947  Privatkorrespondenz zwischen Ernst Wiechert und K. William Kapp. Zu finden: 
Im Ernst-Wiechert-Archiv in Duisburg. 

948  Ebd. 
949  Ebd. 
950  Wiechert, Ernst: Die Mutter. In: Sämtliche Werke. B. 17, Wien/München/Basel 

1957, S. 763-782, hier S. 769.



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 363

Im Juni 1947 fuhr Wiechert in die Schweiz zum 19. Internationalen Pen-
Club-Kongress, der in Anwesenheit von 400 Delegierten und Gästen aus 35 Staa-
ten in Zürich stattfand. Er war einer der vier Deutschen, neben Erich Kästner, Al-
fred Kerr, Johannes R. Becher, die eingeladen worden waren. Ein Protest wurde 
gegen Wiecherts Beteiligung erhoben.951 

Zum Kongress wurden zum ersten Mal seit mehreren Jahren auch deutsch-
sprachige Schriftsteller eingeladen. Der Vorschlag, eine deutsche Sektion des 
PEN-Clubs einzurichten löste heftige Debatte aus. Es fehlte nicht an deutsch-
kritischen und deutschfeindlichen Stimmen. Besonders heftig äußerte sich die 
tschechische Delegation. Der Kongress fand vom 3. bis zum 6. Juni 1947 statt. 
Ernst Wiechert wandte sich in englischer Sprache an die Delegierten und wies 
darauf hin, dass in Deutschland das Bedürfnis der Menschen nach einem Zei-
chen der Verständigung bestehe und trat für das „empire of love“ ein.952

Im Juni 1948 verließ Ernst Wiechert Deutschland und übersiedelte in die 
Schweiz, nach Uerikon am Zürichsee, wo er zwei Jahre später, am 24. August 
1950, nach schwerer Erkrankung starb. In zwei Briefen an Wilhelm Sternfeld er-
klärte Wiechert die Motive für seine Übersiedlung: „weil ich hier [in Deutsch-
land] nicht mehr atmen kann in der Atmosphäre des Bösen und Korrupten.“953 
Am 3. Dezember 1947 schreibt Ernst Wiechert an K. William Kapp von der be-
vorstehenden Übersiedlung in die Schweiz: 

Es soll Ihnen nicht länger ein Geheimnis sein… daß ich fort muß, weil ich hier nicht 
mehr atmen kann. Das ist nun die größte Entscheidung meines Lebens, aber mein 
Herz ist ganz ruhig und ich weiß, daß ich in den Frieden gehe, um noch zu schrei-
ben, was mir vielleicht bestimmt ist… Es wird an Schmähungen und Haß nicht 
fehlen, wenn ich dieses Land verlasse.954 

Auch wenn es bei den drei Reden, die Wiechert 1945/46 verfasst hat, nicht um 
Literatur, sondern um einen moralisch-politischen Appell ging, ist Wiechert 
auch oder vielleicht in erster Linie im Kontext der Literatur zu sehen, die nach 

951  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 765. 
952  Abbildung 32: Ernst Wiecherts Ansprache am 4.6.1947 auf dem 19. Interna-

tionalen PEN-Kongress in Zürich (Englische Fassung mit Übersetzung ins Deutsche). 
953  Ernst Wiechert an Wilhelm Sternfeld, 20.3.1948, EB 74/177,  A. II 4., Deut-

sches Exilarchiv 1933-1945, Frankfurt/M.  Zit. nach: Franke, Manfred: Jenseits der Wäl-
der. Der Schriftsteller Ernst Wiechert als politischer Redner und Autor. Köln 2003, S. 168. 
Vgl. Abbildung 33: dazu Briefwechsel zwischen Ernst Wiechert und Wilhelm Sternfeld. 
Die Briefe geben einen guten Einblick in die Situation Wiecherts nach dem 2. Weltkrieg 
aber sie zeigen auch die Bedenken Wiecherts vor dem Treffen des PEN-Clubs in Zürich. 

954  Privatkorrespondenz zwischen Ernst Wiechert und K. William Kapp. Zu finden: 
Im Ernst-Wiechert-Archiv in Duisburg. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...364

dem Zweiten Weltkrieg und dem Ende des Nationalsozialismus postuliert wur-
de. Der von Wolfgang Weyrauch proklamierte Begriff Kahlschlag-Literatur in sei-
nem Nachwort in der von ihm edierten Anthologie Tausend Gramm. Ein deut-
sches Bekenntnis in dreißig Geschichten aus dem Jahr 1949, fasst den Kern dieser 
Nachkriegsliteratur zusammen: Die Verfasser des Kahlschlags seien diejenigen, 
die „in Sprache, Substanz und Konzeption von vorn an[fangen]“. Die Methode 
dieser Schriftsteller sei die „Bestandsaufnahme. Die Intention der Wahrheit. […] 
sie fixieren die Wirklichkeit.“955 In dem Text Das ist unser Manifest schrieb Bor-
chert dagegen: 

Wir brauchen keine Dichter mit guter Grammatik. Zu guter Grammatik fehlt uns 
Geduld. Wir brauchen die mit dem heißen heiser geschluchzten Gefühl. Die zu 
Baum Baum und zu Weib Weib sagen und ja sagen und nein sagen: laut und deut-
lich und dreifach und ohne Konjunktiv….956

Die Schriftsteller sollten also nach dem Zweiten Krieg genau auf die Art und Wei-
se schreiben, gegen die sich Wiechert mehrfach gewandt hatte. Als Schriftsteller 
sah er sich für die Tröstung seiner Leserinnen und Leser zuständig – für eine „Li-
teratur des Herzens”957 –, die er dann nach 1945 in den Romanen Jeromin-Kinder 
und Missa sina nomine realisierte.

Das literarische Schaffen Wiecherts legt nahe, ihn als einen unpolitischen 
Autor zu bezeichnen. Auf der anderen Seite war er im zeitgeschichtlichen Ge-
schehen sehr engagiert. Die NS-Zeit gab ihm Anlässe genug, sich zu verschiede-
nen politischen Angelegenheiten zu äußern. 

Obwohl manche der hier besprochenen literarischen Texte Wiecherts dar-
auf hinweisen, dass er den Autoren der Inneren Emigration zugerechnet werden 
kann, muss hier doch mit Nachdruck unterstrichen werden, dass Wiechert ein 
Zeitgenosse war, der seine Epoche bewusst durchlebte.

Wiechert war ein Schriftsteller, der sich nicht dazu hergab, dem Führer und 
Reichkanzler Hitler zu huldigen und es entschieden ablehnte, in einer Groß-
veranstaltung für die HJ aufzutreten, der vor Studenten in München öffentlich 
an der nationalsozialistischen Jugendpolitik Kritik übte, der gegen Niemöllers 
Verhaftung protestierte, der mit prominenten und weniger bekannten Juden be-
freundet war, der mit antisemitisch zu verstehenden Äußerungen Kontroversen 
auslöste, der aus dem KZ entlassen worden war, der von Goebbels persönlich 
verunglimpft und gemaßregelt, aber nicht mit Publikationsverbot belegt wurde, 

955  Weyrauch, Wolfgang (Hrsg.): Nachwort zu: Tausend Gramm. Einleitung von Ch. 
Schüddekopf. Hamburg 1989, S. 179, 181f.

956  Borchert, Wolfgang: Das Gesamtwerk. Hamburg 1956,  S. 335ff.
957  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten. Erinnerungen. München 1987, S. 769.



10. Der Weg ins Exil: 1945 – (k)eine Stunde Null... 365

der privilegiert war, der das Schicksal der Ausgewiesenen klagend besang und 
mit den Behörden in Konflikt geriet, weil er Flüchtlinge in sein Haus aufzuneh-
men sich weigerte, der den Amerikanern berechtigte Vorwürfe machte, ihnen 
jedoch mit abendländischem Hochmut Kulturlosigkeit, Primitivität und blinden 
Fortschrittsoptimismus vorhielt. Ein solcher Schriftsteller hinterlässt bis heute 
zwiespältige Eindrücke.

Er gehörte nicht dem Widerstand an, eher zur Opposition. Als Schriftsteller 
sich zu wandeln, war für ihn unmöglich. Wiechert suchte im Traditionellen seine 
Chance und gelangte damit bis zum Bestsellererfolg. Seine Herkunft, die mit ei-
genen Lebenserfahrungen verwobene Landschaft haben ihn als Menschen und 
Schriftsteller gestaltet. Heimat blieb für ihn das Vergangene: kein (politischer) 
Auftrag und keine Hoffnung auf künftige Rückkehr. Sich in Nachhutgeflechten 
verlierend, musste er die Szene der Zeit anderen überlassen.

Wie auch immer mit dem literarischen Stil von Wiechert oder mit der Art 
und Weise seines Auftretens als Mahner und politischer Redner polemisiert 
werden kann, bleibt eine Tatsache unbestritten: Mit seiner Literatur hat Ernst 
Wiechert eine Welt958 vor dem Vergessen gerettet, die endgültig aufgehört hat, 
zu existieren.

958  Gemeint wird Ostpreußen in der Zeit nach dem ersten Weltkrieg bis zum 1945.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...366

11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse
Dominierende Motive im Gesamtschaffen 

Seine größten literarischen Erfolge erzielte Ernst Wiechert sowohl in der 
Weimarer Republik als auch zur Zeit des Dritten Reiches. Selbst nach dem Zwei-
ten Weltkrieg erfreute sich sein Vertriebenen-Roman Missa sine nomine größter 
Popularität. „Seine Bücher [wurden] einst unzähligen Menschen zu Freunden 
und Weggefährten; als trostspendende Literatur sei ihnen in schwerer Zeit eine 
begrenzte antifaschistische Funktion erwachsen. […] Ernst Wiechert war kein 
Kämpfer, aber einer der zwischen 1933 und 1945 an der Seite derer war, die das 
Unrecht beim Namen nannten.“959 

Das moralische Verhalten Wiecherts im Nationalsozialismus ist bis heute 
auch umstritten. Doch das ist kein Grund dafür, dass seine Werke, auch solche, 
die die größten Auflagenzahlen erreichten, heutzutage fast komplett in Verges-
senheit geraten sind. Ein Grund dafür könnte seine Sprache, ebenso wie die 
Thematik seiner Bücher gewesen sein. Damals galt seine Sprache als vorbildhaft. 
Heute wird dem Dichter und Schriftsteller vorgeworfen, sie wirkt eintönig, seine 
üppigen Landschaftsbeschreibungen Ostpreußens, die sich wie ein roter Faden 
durch all seine Werke ziehen, gehören zwar für manche Leser zu den schönsten in 
der deutschen Literatur, für die anderen sind sie ein Beweis dafür, wie monothe-
matisch sein Schaffen gewesen sei. Seine Satzstruktur, die Und-Sätze bevorzugt, 
und sein ständiger Bezug auf die Bibel gehören zu seinem Schreibstil. 

Das Ziel ist es, die Sprache und den Stil Ernst Wiecherts einer Analyse zu 
unterziehen, um festzustellen, welche stilistischen Merkmale sie besitzen und ob 
darunter auch solche vorhanden sind, die die Sprache Wiecherts heutzutage so 
unpopulär machen. 

Sprache – Versuch einer Analyse960

Ein eigentümlicher Satzbau fällt als erstes auf. Die häufige Anwendung von 
Und-Sätzen lässt auf den Einfluss der Bibel schließen. Der Stoff wird nicht ge-
gliedert. Eindrücke und Tatsachen werden aufgezählt und einfach aneinander 
gereiht. Der Stil des Dichters verrät das Assoziative seiner Gedankenwelt. Der 
Satzbau verliert dadurch an gestaltender Kraft und führt nicht zu einer gestalte-
ten Einheit. Er begnügt sich damit, die Welt in ihrer räumlichen Weite, in ihrer 
zeitlichen Folge, in ihrer unüberwindbaren Gegensätzlichkeit zu erfassen. „Das 

959  Pleßke, Hans-Martin: Verteidiger des gefährdeten Menschentums. 
960  Dieser Teil des Kapitels stützt sich teilweise auf meinen Artikel: Gołaszewski, 

Marcin: Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse. In: Kolago, Lech (Hrsg.): Studia Niem-
coznawcze – Studien zur Deutschkunde (55). Warszawa 2015, S. 507-520.



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 367

Weiterdenken von Satz zu Satz und deren Verknüpfung durch die Kopula ‚und‘ 
ist eines seiner bezeichnenden Stilmittel.“961 J. Günther übt begründete Kritik an 
dieser Ausdrucksform: 

Wiecherts berüchtigte Und-Sätze sind ein Kapitel für sich. Diese nichtssagende 
Konjunktion dient immer wieder als Notbrücke, die nahezu alles verbinden, über 
jeden beliebigen Abgrund hinwegtragen muß. Sie ist sein universales Satzklebemit-
tel, das die heimlichen Unsicherheiten seiner oft so hochgetürmten und windigen 
Gedankenkonstruktionen andeutet.962

 Ungeachtet dieser Einschätzung seines Stils kann man den Missbrauch zwar ta-
deln und ihn so negativ beurteilen, aber die Eigenart sollte man anerkennen. 

Der Dichter arbeitet mit Aufzählungen, Kontrastwirkungen, Verneinungen, 
Steigerungen: „Der Hang zum Meditieren zeigt sich in der Umkehr oder anders-
artigen Wendung von schon Gesagtem in Zustimmung und Entgegensetzung.“963 
Die parallele, symmetrische oder gekreuzte Ordnung der Satzglieder erinnert an 
die Rhythmik der Psalmverse. Die Wörter sind nach dem Empfinden des Volks-
liedes aneinander gereiht oder gegenübergestellt in Folgen von Begriffen und 
Bildern, um durch ein allumfassendes Aufzählen den Eindruck der Gesamtheit 
zu erwecken. Diese Mittel der Dichtkunst bedeuten jedoch eine Gefahr für die 
Prosa. Doppelgliedrige Aufzählungen, dreiklängige Erweiterungen sind häufig 
anzutreffen: 

Sie beredeten den Fürsten und den Gendarmen, den Fischereiaufseher und den 
Pfarrer, und nicht zuletzt den allmächtigen Herrn von Balk, dem der See gehörte 
und die Waldweide, die Torfbrüche und das Schilf, ja, dem sie fast alle gehörten mit 
Schuld und Zinseslast, Männer und Frauen und Mädchen.964 

Ein anderes Beispiel soll auf die Gegenüberstellung der Pronomen als Stileffekt 
hinweisen: „Viele gingen fort, die meisten singend, manche still, alle gehorsam.“965 

Wiechert erzielt den eindringlichen, einwiegenden Rhythmus seiner Spra-
che auch durch die systematische Wiederholung von Schlüsselwörtern wie ‚ge-
winnen‘ und ‚verlieren‘, durch deren Gegenüberstellung, durch die rhetorische 
Aufzählung von verschiedenen Menschentypen – die Gleichgültigen, die Redner 

961  Grenzmann, Wilhelm: Dichtung und Glaube. Probleme und Gestalten der deut-
schen Gegenwartsliteratur. Frankfurt/M./Bonn 1964, S. 97. 

962  Günther, J.: Die zwei Gesichter Ernst Wiecherts – Nekrolog nach zehn Jahren. In: 
Zeitwende (31) vom 31.8.1960, S. 532-541, hier S. 539. 

963  Grenzmann, Wilhelm: Dichtung und Glaube, S. 97. 
964  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 11.
965  Ebd., S. 350. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...368

– durch den Gebrauch von Konjunktionen, die das Satzgefüge in kurze, gleichar-
tige Satzglieder zerlegen: 

Die Harten und die Spieler gewannen kein Korn. Sie gewannen nur Beute oder 
Gold. Und auch die Gleichgültigen gewannen nichts, auch die Redner nicht, auch 
die Propheten und Sieger nicht. Aber Jakob hatte Korn gewonnen, obwohl er ver-
loren hatte, was auf dem Esel gesessen war, um nach Ägypten zu fliehen? Er hatte 
den schmalen Raum in seinem Gesicht gewonnen, auf dem Gott ruhen konnte, 
wenn seine Füße müde waren. Und die Zeit war so, dass auch Gottes Füße müde 
werden konnten. Und er hatte nicht nur Korn gewonnen, er hatte auch die Angst 
verloren.966 

In einem anderen Beispiel bemerkt man, dass die Wiederholung zu einer anti-
phonartigen Einschließung führt: 

Das Korn reift. Das Korn hat nichts damit zu tun, daß die Menschen einander 
Schmerzen bereiten, daß sie irren und ihre Irrtümer wieder einsehen… Das Korn 
hat nur damit zu tun, daß die Sonne scheint oder nicht scheint, daß der Boden um 
die verborgenen Wurzeln feucht oder verdorrt ist. Und da die Sonne viele Tage 
über der Landschaft steht, nur manchmal von Wolken gedämpft und nur selten 
vom Regen verhüllt, so reift das Korn zu seiner Zeit und senkt die Ähren immer 
tiefer.967 

Der Schlusseffekt wird durch eine Erweiterung, ein Zitat oder einen Vergleich 
herbeigeführt:

Eine Stimme begann hinter den Feldern zu singen, aber es war die Stimme eines 
Betrunkenen, wie die meisten Stimmen, die er an diesem Abend gehört hatte. 
Es war nicht die Stimme, die er zu hören erwartet hatte, jene einsame, dunkle, 
ferne und einmalige Stimme, die das Wort des Gerichtes über die erschauernde 
Erde rufen würde: ‚Wer Menschenblut vergießt, des Blut soll wieder vergossen 
werden.‘968 

Wiecherts Dichtung ist vom Ton der Verkündigung beherrscht. Er spricht selten 
die Sprache der Menschen, die er zeichnet. Alle Menschen sprechen seine Spra-
che, deren Wortschatz auf die allgemeingültige Hochsprache beschränkt ist. Von 
der regionalen Sprache, vom ostpreußischen Dialekt ist in seine Erzählungen 
kaum etwas eingegangen. Günther kommentiert dies wie folgt:

966  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 145. 
967  Wiechert, Ernst: Die Majorin. In: Sämtliche Werke, B. 4. Wien/München/Basel 

1957, S. 290. 
968  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 8. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 369

Die Ausbeute an heimatlicher Weisheit, an Sprachgut, gewachsener Sprachfigur, 
wie sie sonst bei bedeutenden regional gebundenen Erzählern von Reuter bis Gott-
helf so groß ist, wäre in Wiecherts Erzählungen nur bescheiden.969

Wiechert schreibt Hochdeutsch. Im Jedermann und in Die Jeromin-Kinder 
stößt man jedoch gelegentlich auf Berliner Dialekt, auf nachlässige und grobe 
Ausdrücke aus der Soldatensprache, auf gefühlsbetonte und energiegeladene 
Wendungen: „Wir merkten den Braten“;970 „der Saftladen“;971 „Bremser beim 
Leichenwagen“;972 „Zinnober oder Schiet“;973 „Hosenboden“;974 „volle Hosen“;975 
„Zum Kotzen.“976 Der Unteroffizier Schneider drückt seine Meinung in einer 
starken und blühenden Sprache aus wie der Bierkutscher Bollmann, der auf jede 
Frage nur eine Antwort gibt: „Scheißegal“977 (Beispiele für Berliner Dialekt).978 

Von diesen Ausnahmen abgesehen, gebraucht Wiechert eine angenehm 
klingende Hochsprache, die öfters zu einer gehobenen, etwas pedantisch wirken-
den Ausdrucksweise ausartet. 

Anstatt ‚Gefängnis‘ schreibt er: „ein Haus, wo Eisenstangen vor den Fenstern 
sind.“979

Anstatt ‚sterben‘: „wenn sie Sand auf eure Augen schütten werden.“980

Anstatt ‚Köhler‘: „ein Zauberer des Waldes, der die Bäume kochte, als eine 
dunkle Speise für alles, was unter den Wurzeln und dem Moose lebte.“981 

Anstatt ‚seitdem er lebte‘: „seit Gott ihm seinen lebendigen Odem eingebla-
sen hatte.“982

In seinen Romanen lässt Wiechert seine Protagonisten in die Welt schicken, 
aber sie tragen alle das Mal einer gemeinsamen Abstammung, alle ihre Wege füh-
ren zum selben Ziel, sie haben einen einheitlichen Wandel, ähnliche Charakter-
züge, die gleiche Ausdrucksweise. Einseitig ist die Wahl, eintönig die Wirkung. 

Die Gesprächspartner haben oft keine eigene Meinung. Sie geben nur den 
Anstoß zum Sprechen oder Erwidern. Neben dem Gespräch treten Erwägun-

969  Günther, J.: Die zwei Gesichter Ernst Wiecherts, S. 538. 
970  Wiechert, Ernst: Die Jeromin-Kinder, B. 5, S. 101. 
971  Ebd., S. 119. 
972  Ebd., S. 120. 
973  Ebd., S. 134. 
974  Ebd., S. 290. 
975  Ebd., S. 351. 
976  Ebd., S. 433. 
977  Ebd., S. 444. 
978  Ebd., S. 172 u. 440. 
979  Ebd., S. 18. 
980  Ebd., S. 19. 
981  Ebd., S. 20. 
982  Ebd., S. 60. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...370

gen auf, die keinem der Mitspieler zugeschrieben sind. Sie ersetzen den echten 
Meinungsaustausch und verzögern die Handlung. Vom Zwiegespräch gleitet der 
Bericht zur indirekten Rede, dann schaltet sich Wiechert aufdringlich mit einem 
Monolog ein. Die Zeit scheint inne zu halten. Der Raum ist unbestimmt. Der 
Hang zur indirekten Widergabe des Gesagten deutet den Weg nach innen: „Sie 
hörten ihm schweigend zu, und es schien ihnen allen, als wisse er das meiste vom 
Leben.“983 Es entsteht dadurch eine Stimmung voll Träumerei und Besinnlich-
keit. Der Mensch von Wiechert gleitet nach der Aussprache zurück in Grübelei 
und Schwermut.984 Er meditiert auch in der Unterhaltung. 

Ein anderes Beispiel aus Die Jeromin-Kinder: Als Jons aus der Narkose er-
wacht, redet der Arzt ihn an. Jons Antwort aber und die darauffolgende Erklä-
rung des Arztes verlieren sich in indirekter Rede, als wäre die Unterhaltung nur 
im Unterbewusstsein vernommen, bevor sie wieder abbricht und Jons in den 
Schlaf zurücksinkt.985 

Die indirekte Meinungsäußerung erschließt eine dunkle Gefühlswelt, deren 
geheimnisvollen Charakter sie bewahrt, indem sie folgende Wendungen bevor-
zugt: ‚es war ihm zumute, als ob …‘; ‚es schien ihm …‘; ‚er glaubte, daß …‘; ‚er 
würde …‘; ‚das glaubte er zu wissen, daß …‘; ‚es war ihm, als ob …‘. 

Dieser träumerische, märchenhafte Eindruck wird noch durch den häufigen 
Gebrauch stimmungsvoller Adjektive verstärkt: nachdenklich, feierlich, still, ru-
hig, langsam, bedächtig, schweigsam, traurig, ernst, zögernd. 

Hans Ebeling hebt Bewegung, Beseelung und Bildhaftigkeit als drei Kennzei-
chen der Sprache Wiecherts in der Sturm- und Drangperiode hervor.986 Diese Kenn-
zeichen behalten mehr oder weniger ihre Geltung auch in den späteren Werken. 

Der Eindruck der Bewegung wird erzielt durch Gejagtheit, Aufzucken, Rausch, 
Atemlosigkeit, die drängende Fülle der Tätigkeitswörter. In der Natur ist ein ständi-
ges Werden, Strömen, Erzittern, Erbeben, Dahingleiten. Alles ist in Aufruhr. 

In den Anfangswerken überstürzen sich die Bilder in einer gewissen Über-
heblichkeit, die Aussagen stoßen aufeinander in schroffen Gegensätzen, ohne 
inneren Zusammenhang. Aufgewühlte, triebhafte Gefühle brechen hervor. Der 
Mythos von Blut und Boden, im Glanze seiner Helden,987 Dämonen und Götter, 
mit seiner höheren Gesetzlichkeit und seiner großen Ordnung, jenseits von Gut 
und Böse, berechtigt jede Missetat und verherrlicht tierische Getriebenheit. In 
Wiecherts späteren Werken tritt eine Beruhigung ein. 

Die Beseelung verklärt die leblosen Dinge. Der Dichter schreibt ihnen eine 
dämonische Kraft zu. Er schildert nicht mehr einen reinen äußeren Vorgang. Die 

983  Ebd., S. 169. 
984  Vgl. Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 218 u. 249-250. 
985  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 487-488. 
986  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert. Das Werk des Dichters. Wiesbaden 1947, S. 106. 
987  Vgl. Wiechert, Ernst: Der Totenwolf, B. 2.



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 371

Dinge handeln jetzt von innen heraus, mit menschlichen Affekten. Sie prallen 
aufeinander, erbost, heimtückisch, mit rasender Wut, oder sie leben zusammen 
in friedlicher Eintracht. Der systematische Gebrauch von affektiv geladenen Ei-
genschaftswörtern in der Beschreibung der Natur ruft den Eindruck hervor, als 
wären alle Wesen gefühlsmäßig aufeinander abgestimmt. Das stilistische Mittel 
weist bei Wiechert auf eine pantheistische Daseinsdeutung hin. 

Die Bildhaftigkeit verleiht seiner Sprache eine unverkennbare Prägung. Das 
Bild dient nicht allein dazu, das Geschehene zu veranschaulichen, das Gesche-
hene zu schildern, das Erlebte nachfüllen zu lassen. Vielmehr wird das Bild zum 
Selbstzweck erhoben, es spielt die Rolle eines lyrischen Einschubs oder einer 
Überleitung: in hymnisch-ekstatischen Sätzen wird es vorgetragen, gefeiert, wie-
derholt, bis die Wirklichkeit verschwimmt und an ihrer Stelle die eindringliche 
Melodie der Bildgestaltung erklingt. Die Wirkung ist so überwältigend, dass die 
Distanz zwischen der Kunst und Karikatur schwindet. 

Die Außenwelt wird zum Gleichnis des Innenlebens, Zeit und Raum werden 
zu Dimensionen der menschlichen Seele. Die Landschaft wird auf den Menschen 
bezogen. Sie wird zum Stimmungsbild, zum bildhaften Gegenstück der Gefühls-
welt. Die Einzelheiten der Beschreibungen werden nicht plastisch dargestellt, 
sondern sie verschwinden im Dunkel. 

In der Darstellung eines Menschen geht es Wiechert in erster Linie nicht 
darum, ein Charakterbild im Laufe des Geschehens zu zeichnen. Vielmehr cha-
rakterisiert er jede Gestalt in einer bestimmten Richtung, er enthüllt gelegentlich 
mit vorzüglichen Einfällen und Kunstgriffen ihren verborgenen Sinn und lässt sie 
gewissermaßen zum Sinnbild werden. 

Dabei besteht die Gefahr, dass die Wirklichkeitstreue hinter der Deutung 
zurücktritt oder sogar verschwindet. Es entspricht aber Wiecherts Weltanschau-
ung, dass seine Gestalten an eine höhere Ordnung gebunden sind und wenig Be-
wegungsfreiheit besitzen. Selbst die Wandlung und der Tod sind vorgezeichnet. 
Amadeus wird zum Sinnbild der Wandlung, Thomas von Orla zu dem des einfa-
chen Lebens. Der Jäger Michael von Fahrenholz ist der Heimkehrer, der zurück-
findet, Johannes Karsten, der ernüchterte, ausgereifte Frontkämpfer des Romans 
Jedermann. 

Die Darstellung konzentriert sich auf affektiv ausgerichtete Bilder ohne 
Form und Farbe. Die Dinge werden auf ihre seelische Wirkung hin erfasst. Ihr 
Lebensinhalt schrumpft zusammen. Es handelt sich dabei nicht um eine geisti-
ge Abstraktion. Der Weg führt nicht zum Begriff oder zur Vermittlung einer Er-
kenntnis, sondern vielmehr könnte von einer sinnbildlichen Vereinfachung ge-
sprochen werden. „Die Dinglichkeiten werden des Zufälligen entkleidet.“988 Sie 
bekommen dadurch eine beispielhafte Gültigkeit. 

988  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert, S. 113. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...372

Im Menschen wird nicht das Charakterbild festgehalten, sondern das Vor-
bildliche an ihm. Der Totenwolf ist ein germanischer Held, Johannes Karsten 
ein Auserwählter, Jons ein Musterkind und später ein vorbildlicher Arzt, dem 
alles gelingt. Amadeus ist der Verwandelte, der helfen und verzeihen gelernt hat, 
Erasmus wird zum Heiligen gestempelt. Darum haben Wiecherts Gestalten im 
Grunde nichts Persönliches auszusagen. Ihre Eigenart verschwindet und nicht 
die Gestalt des Protagonisten scheint mehr wichtig zu sein, sondern die Rolle, 
die er verkörpert. Mit Vorliebe verhüllen sie ihre Gedanken in Sprüchen, die eine 
Lebensweisheit in allgemein gültiger Form verkünden und in allen Situationen 
des Lebens Anwendung finden können.

Die Naturkräfte erhalten eine magische Bewertung. Sie werden zum Schick-
sal, zur Hand Gottes, zur Warnung. Der Mensch, der von Wiechert skizziert 
wird, lauscht auf Wind und Regen, auf alle Naturerscheinungen. Er schaut den 
wandernden Wolken und Kranichen nach, er blickt ins dunkle Wasser und sitzt 
stundenlang am Abend vor dem Feuer. Aber durch den Schornstein dringt die 
Märchenwelt zu ihm. Am Ende der Straße, wo sie im Walde verschwindet, hinter 
dem Feld, am anderen Ufer des Sees, da beginnt eine andere Welt und von da 
strömt das Dunkle, das in der Vergangenheit Schlummernde hervor. So spürt der 
Mensch hinter den unendlichen Wäldern Bedrängung oder Gefahr, Beruhigung 
oder Stille, Scham oder Beglückung. Sein Werden ist mit dem Leben der Natur, 
mit dem Wechsel der Jahreszeiten verflochten. Die Dinge werden zum Dankzei-
chen, wie die aufgehängte Pflugschar für den Fährmann Doskocil, der Buchfink 
in der Pension für Jons Ehrenreich, das im Tornister aufbewahrte Spielzeug für 
Jons Vater, der in den Krieg zieht, ebenso die Fichte auf dem Kirchhügel und der 
Aschenhaufen auf der Insel, unter dem der Großvater Michael ruht. 

Wiecherts Dichtung vertieft eine innere Symbolik, die den Dingen und den 
Menschen eine hintergründige Bezogenheit zuschreibt. Ein Beispiel aus der Mis-
sa sine nomine soll den Zusammenhang zwischen Wiecherts Sprachgestaltung 
und seiner Weltanschauung hervorheben. Der Blick verliert sich in einem un-
endlichen Raum. Dabei kommt der Mensch zu einer neuen Erkenntnis: 

Vor dem roten Schein stand nun der verlassene Mann Donelaitis, wie er an den 
meisten Abenden zu stehen pflegte, unbeweglich, als reichten seine Wurzeln in die 
dunkle Erde. Das Abendbrot umfing ihn, wie es die Büsche und Bäume umfing. 
Er stand ohne eine Gebärde da, und man wußte nicht einmal, ob er die Augen ge-
schlossen hatte. Aber man meinte zu wissen, daß er etwas sah hinter dem großen 
Feuer des Himmels, ja, daß er noch hinter der Gestalt einer Frau mit einem Bündel 
in der Hand und noch hinter den fernen Strömen der fernen Heimat etwas sah, was 
sich nun Abend für Abend immer mehr vor ihm aufgeschlossen hatte. Und viel-
leicht konnte man es die Unvergänglichkeit des Lebens nennen.989 

989  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 440. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 373

Es ist der Versuch, hinter dem Sichtbaren einen unsichtbaren Zusammenhang 
aufzuzeigen, das Einzelne in ein Gesamtbild einzuordnen, das Vergängliche in 
den Schatten des Ewigen zu stellen. 

Die im Nebel verhüllte Welt wird nicht beschritten, man bleibt ehr-
furchtsvoll auf der Schwelle stehen und horcht. Man weiß nur, dass Träume 
und Visionen an das Gegenwärtige grenzen. Der Dichter erschließt eine vierte 
Dimension, aber damit verliert sein Werk an Klarheit und Überzeugungskraft, 
wirkt traumhaft und befremdend. Seine Sprache erscheint gekünstelt und ge-
zwungen. 

Der von Wiechert so oft gewählte Als-ob-Stil entspricht einer gewissen Le-
benseinstellung, die man gerne überwunden haben möchte. Die künstlerische 
Leistung, in der Echtheit und Schlichtheit nicht betont hervortreten, wird heut-
zutage nicht in dem Maße gewürdigt und verstanden, weil man die nach Effekt 
heischenden Mittel klarer erkennt und als sogenannte romantische Anwandlun-
gen ablehnt. Es ist berechtigt danach zu fragen, ob nicht in diesem Wandel der 
Grund zu suchen ist, warum Wiecherts Weltschau und seine Dichtung heutzuta-
ge missverstanden oder als veraltet nur Ablehnung finden. 

Andererseits hat Wiechert die Prosa bereichert. Seine Vergleiche und Meta-
phern sind oft originell und unerwartet. Er entnimmt sie aus dem täglichen Le-
ben, meistens aber aus der Tier- und Pflanzenwelt. 

Von Jürgen Doskocil heißt es: „In seinem Leben liegt sein Gesicht wie ein 
Stein im Wald? Nur die Augen reichen tief bis in sein Herz. Traurige Augen wie 
bei einem alten Wolf.“990 Sein Freund Heini ist „in sich gekehrt und für sich allein, 
wie der Pilze stilles Gesicht.“991 

Christean Jeromin stotterte, aber „seine hellen Augen, traurig wie Vogelau-
gen, hingen voller Anbetung am Großvater.“992 Piontek hat „ein Gesicht wie eine 
Wurzel“,993 der Herr von Balk gleicht einem Habicht.994 Michael Jeromin trifft 
zwei fremde Frauen: „Doch war ihm, als hätten sie etwas von großen, scheuen 
Vögeln an sich.“995 Der alte Jeromin „stand nur da, regungslos wie ein alter, ge-
bleichter Baum.“996 Jons schaut in das Gesicht seiner Mutter, „eine erloschene 
Form, unter der einmal Leben geatmet haben mochte, einmal vor sehr langer 
Zeit, aber nun war das Leben fortgegangen und nur die Hülle war übriggeblie-
ben, eine Samenkapsel, aufgesprungen und leer, und der Wind konnte sie tragen, 

990  Wiechert, Ernst: Die Magd des Jürgen Doskocil, S. 15. 
991  Ebd., S. 17. 
992  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 32. 
993  Ebd., S. 89. 
994  Vgl. ebd., S. 55. 
995  Ebd., S. 105. 
996  Ebd., S. 154. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...374

wohin er wollte.“997 Jakob „war wie ein Fisch, der in der Tiefe versank.“998 Die 
junge Frau „hatte den Arm des kleinen Jons in der Hand und winkte mit ihm wie 
mit einem jungen Zweig.“999 

Die Neigung zu Sprüchen und Sentenzen kennzeichnet den Stil Wiecherts. 
Er verkündet Auftrag und Mahnung im Stil der Propheten Israels. Er neigt zur 
rhetorischen Steigerung und Übertreibung. Mit wuchtigen Sätzen bringt er seine 
Botschaft von Liebe, Geduld und Gerechtigkeit unter das Volk. Aus den Sprüchen 
spricht die Weisheit der einfachen Menschen, der Bauern und der Hirten, der Jäger 
und der Fischer, die den ewigen Gesetzen der Natur noch gehorchen, sich über 
alles Gedanken machen und in der Einsamkeit Gespräche mit sich selbst führen:

Eine Frau am Abend soll sein wie das Abendrot über dem Walde. Eine Verheißung 
für Mensch und Tier;1000

Wer aus der Hölle kommt, wohnt gut im Regen;1001

Ein gepflügter Acker ist mehr als hundert Predigten;1002 

Das Holz verglüht, die Kohle bleibt;1003

Man kann seinen Kindern nicht die Sehnen der Füße durchschneiden;1004

Der Tod härtet, der Haß zerbricht;1005 

Ein Meiler, der nach außen glüht, ist schon verdorben;1006

Aus einem tiefen Brunnen fließt immer Wasser;1007 
Wenn die Tore sich öffnen, fällt die Tür zu;1008

Man soll nicht an den Weizen denken, solange das Gras noch nicht gemäht ist“;1009 
Wer den Armen eine Brücke baut, ist mehr, als wer den Königen ein Reich baut;1010

Nur der kann groß werden, der die Kleinheit seines Leidens erkennt.1011  

Die Gebärden der Menschen in Wiecherts Dichtung sind feierlich und sinnvoll. 
Oft scheuen sie sich, ihre Gefühle mit Worten auszudrücken: Johannes Kersten 
und seine Mutter 

997  Ebd., S. 258. 
998  Ebd., S. 346. 
999  Ebd., S. 350. 
1000  Ebd., S. 33. 
1001  Ebd., S. 107.
1002  Ebd., S. 115. 
1003  Ebd., S. 161. 
1004  Ebd., S. 162. 
1005  Ebd., S. 353.
1006  Ebd., S. 409. 
1007  Ebd., S. 392. 
1008  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 197 u. 212. 
1009  Ebd., S. 191. 
1010  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 19. 
1011  Ebd., S. 126. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 375

sprechen kein Wort, aber sie wissen, daß dies der Abschied ist. Und bevor sie hin-
ausgehen, zieht Gina eine Ähre aus dem Wagen, bricht sie entzwei und reicht ihm 
die Hälfe. Sie lösen beide ein Korn aus ihrem Teil, um es zu essen, und dabei sehen 
sie, wie gleich ihre Hände sind.1012 

Michael Jeromin reicht seinem kleinen Bruder, der in die Stadt zieht, zum Ab-
schied einen Käfig mit einem Buchfinken. Mit einer ähnlichen Geste trennt sich 
Margreta von Jons von ihrem Geliebten, der in den Krieg zieht: 

Und auch als sie ihm in der Morgendämmerung die dünne silberne Kette mit dem 
kleinen Medaillon umhing, die ihr einziger Schmuck war, geschah es ohne Anspruch 
auf eine besondere Bedeutung. Es sollte ihn nur beschützen, nichts weiter.1013 

Die Geste wird zum Symbol erhoben. Michael, der lange Vermisste, begibt sich in 
grauer Morgenfrühe zum Kriegerdenkmal und meißelt seinen Namen aus: „Ein 
Lebender, der einen Toten auslöscht.“1014 

Die Magd des Jürgen Doskocil zeigt ihren Mord an: „Dann fällt Jürgens 
schwerer Stock zu Boden.“1015

Amadeus setzt einer Puppe, die die Goldene hieß, neue Glasaugen ein als 
ein Zeichen dafür, dass sein Herz sich wandelt und er helfen und heilen will, wo 
er nur kann.1016 

Ein anderes Stilmittel ist die „mythische Erhöhung“, die Ebeling als das Cha-
rakteristikum in Wiecherts Gestaltungskunst bezeichnet.1017 Dem Zeitalter des 
Schlagwortes und der Reklame angepasst, erhält ein Bild eine epische Größe, 
einen lyrischen Schmelz, eine klangvolle Wiedergabe, und durch rhythmische 
Wiederholung wird ein betörender Effekt erzielt. So entstehen erfolgverspre-
chende Motivketten, die sich durch das Gesamtwerk ziehen. 

Das Bild des Pflügers entspricht dem Mythos von Blut und Boden. Es wird 
bei Wiechert zum Sinnbild der Rückkehr zum tätigen Leben und zur Scholle. 
Kiewitt, der Wiedertäufer, dessen neue Taufe ihn unsterblich gemacht hat, ist der 
verspätete Pflüger, der seine Furchen noch im Winter zieht. Er wird zum Ewigen 
Pflüger, zum Symbol aller einfachen Menschen, die nicht nach Siegen, sondern 
nach Brot, und vielleicht nicht einmal nach Brot, sondern nach dem Werk ihrer 
Hände trachten.1018 

1012  Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3, S. 316. 
1013  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 438. 
1014  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 200. 
1015  Wiechert, Ernst: Die Magd des Jürgen Doskocil, S. 168. 
1016  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 6 u. 108, 409, 420. 
1017  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert, S. 118. 
1018  Vgl. Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 519. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...376

Eisgang, Regen, Sturmwind, Mondschein, Sonnenaufgang, Abendrot sind 
geheimnisvolle Begegnungen mit der Natur, genauso wie der Fischfang, das 
Holzfällen, das Hirtenamt, das Jagen, das Säen und das Ernten. Wiecherts Eigen-
art tritt noch in einigen Stilmitteln zum Vorschein, die innerhalb eines Romans 
eine architektonische Bedeutung haben. Dazu zählen das jäh Zustoßende, die 
rücklaufende Bewegung, die Vorausnahme, der gleichzeitige Blick und vor allem 
die Wiederholung der Sprüche, der Bilder und der Vergleiche in der Art eines 
Leitmotivs. 

Der Dichter beschreibt zum Beispiel das langsame Dahingleiten der Zeit, 
wie das langsame Wachstum der Bäume oder das eintönige Fallen des Regens, 
und plötzlich wird der Faden zerrissen von einem wilden Eingriff des Schicksals, 
die Stille wird unterbrochen. Da wird dem Krugwirt sein Geld gestohlen; die 
Nonne überfällt den Wald und er stirbt dahin; Friedrich wird im Walde erschos-
sen aufgefunden; in einem Winter werden in den umliegenden Dörfern einund-
siebzig Kinder von der Diphterie dahingerafft; Gott schlägt jählings zu, heißt es 
dann in Die Jeromin-Kinder. 

In die besinnliche, manchmal etwas schwerfällig erscheinende Erzählung 
sind diese unvorbereiteten Ereignisse als Höhepunkt der Spannung hineinge-
flochten: in Die Missa sine nomine das Auftreten des Dunklen, in Die Magd des Jür-
gen Doskocil der Fang in der Wolfshalle des lüsternden Pfarrers und später seine 
Ermordung. Von diesen Zwischenfällen wird berichtet, wie von einem Erwachen 
aus dem Schlaf oder einem Auftauchen aus dem Traum der Nacht. 

Im Ablauf der Erzählung sind häufige Rückblenden eingeschaltet. Immer 
wieder tauchen dieselben Vorstellungen auf. Es ist, als wären die Menschen von 
einem Traumbild verfolgt oder als litten sie unter wahnsinnigen Anwandlungen. 
Immer kehren die schon beschriebenen Eindrücke an die Oberfläche des Be-
wusstseins zurück, das Erlebte wird wachgerufen, das Gesagte wird überprüft, 
besonnen und auf das Gegenwärtige hin neu gedeutet. Eine ständig zurückwal-
lende Bewegung durchzieht den langsam vorwärtsstrebenden Rhythmus. Nach-
denklich wirkt diese Prosa. 

In Die Jeromin-Kinder wird bei Jons Abfahrt in den Krieg seine erste Ankunft 
in der Provinzhauptstadt durch eine filmartige Rückblende wachgerufen,1019 ähn-
lich wie der Lehrer Stilling dem Vater am Meiler berichtet, was er mit Jons in der 
Stadt erlebt hat.1020 So wird dasselbe Erlebnis dreimal erzählt. 

In Die Missa sine nomine versuchen die Brüder von Liljecrona, die Panzer 
zu vergessen, die die Bauern auf ihrer Flucht zermalmt haben, den gekreuzigten 
Pfarrer, der an der Kirchentür hing, die verstörte Gestalt im namenlosen Dorf, 
die eine Frau gewesen war, den großen Schlachtraum im Lager: „Die winterli-

1019  Ebd., S. 95-96 u. 438. 
1020  Ebd., S. 95-96 u. 101. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 377

che Straße etwa mit den gekrümmten Weidenbäumen, oder die im Schneesturm 
verwehenden Rufe, oder das weiße Gesicht auf der Kirchenschwelle, oder den 
Stacheldraht um den Raum, in dem gestorben wurde.“1021 Immer wieder stehen 
diese grauenhaften Erinnerungen auf, wenigstens erlauben sie den drei Brüdern, 
den Abstand zu messen zwischen einst und jetzt, den Fortschritt ihrer Genesung 
und ihrer inneren Wandlung. 

Andererseits inszeniert Wiechert die Vorausnahme der künftigen Ereignisse 
– man könnte dieses Stilmittel als Vorblende bezeichnen. Viele seiner Gestalten 
haben Gesichte. Traumgebilde eilen dem Unheil voraus. In der Nacht erschallt 
ein seltsamer Ruf, und niemand ist da. Gottes Urteil steht über der Kirche aus 
gestohlenem Holz, die die Bauern von Sowirog errichten. Jakob ahnt seinen Tod 
voraus und nimmt Abschied für immer.1022 Jumbo weiß auch, dass er nicht wie-
derkommt.1023 Der Herr von Balk erwartet den Schlag des Schicksals und veran-
staltet vorher noch ein großes Fest im Dorf. Durch dieses geheimnisvolle Voraus-
ahnen entsteht eine unheimliche, erdrückende Stimmung. 

Als Friedrichs Tod herannaht, erfasst ein gleichzeitiger Blick jeden Bewohner 
von Sowirog an einem anderen Ort. Wie in einem Traum erscheinen die Gestal-
ten, Jons unter dem hohen Glasdach des Bahnhofs, Gina in einer Dachkammer 
des Hotels, in dem sie eine Stelle gefunden hat, Gotthold betrunken in einem 
Weinkeller, Jumbo vor seinem Gesetzbuch, Frau Marthe auf ihrem Lager, von 
einem Traumgebilde verfolgt, Friedrich vor der Rohrhütte mit einem Mädchen, 
in sein Flötenspiel versunken, Christean und der Pfarrer sitzen nebeneinander, 
aber sie schweigen und hören verzaubert dem Flötenspiel zu, das von der Insel 
her über den See zu nächtlicher Stunde erklingt. Dem Kind Erdmuthe ist angst, 
und es schmiegt seine Wange an Michaels Brust. Jakob steht im Traum vor einem 
dunklen Tor. Kiewitt soll ein Gesicht gesehen haben. Bei dem Lehrer Stilling ist 
ein Bienenvolk schwärmen gegangen. Bewegungslos lauschen die Menschen in 
die Nacht und glauben, das Spiel und den Schritt des Todes zu hören.1024 

Das am häufigsten von Wiechert gebrauchte Stilmittel ist die Wiederholung. 
Schönheit oder Schwäche, rhythmisch und überraschend in einem schablonen-
haften Denken – sie gehört zu seinen Gestalten und zu seiner Dichtung als Aus-
druck der Meditation und der Beschränkung. 

Der Mensch des einfachen Lebens trachtet weder nach Ruhm noch nach 
Reichtum, er will weder Wahrheit noch Macht. Er begnügt sich mit derselben 
begrenzten Landschaft, einigen Büchern, wenigen Freunden. Er kreist im engen 

1021  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 178. Vgl. ebd., S. 46, 91, 104-106. 
Darüber hinaus auch: S. 54, 64, 109 usw. 

1022  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 404. 
1023  Vgl. ebd., S. 378-379. 
1024  Vgl. ebd., S. 170-179. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...378

Raum seiner Bilder und Gedanken und fügt sich ein in die ewige Ordnung. Seine 
Sehnsucht gilt der Vergangenheit. Die Rückschau wird ihm zur Lebensphiloso-
phie. Die Wiederholung erhält somit eine weltanschauliche Bedeutung. 

Die Reihe stimmungsvoller Adjektive, Vergleiche und Gleichnisse, die Wie-
cherts Dichtung beherrschen und seine Sprache prägen, sollen kurz angeführt 
werden. Zu den Bildern, die am häufigsten vorkommen, gehören der Stein, die 
Bühne und das Schauspiel, die Krone, der Baum und die Wurzel, der Faden des 
Spinnrades und des Schicksals, der Wolf und der Vogel, der Pflug und die Furche. 
Der Mensch ist hauptsächlich als Gesicht, Hand oder Herz beschrieben. 

Die wiederholte Geste wird zum Tic. Pfarrer Wittkopp greift ständig in seine 
Tasche: „Er suchte immer noch die Tabakreste aus den Taschen seines alten Roc-
kes zusammen, und immer erschien es ihnen wie ein Symbol seiner Unerschöpf-
lichkeit, daß seine Taschen nie leer waren.“1025 

Eintönig ist die Wirkung, wenn über fünfzehn Seiten jeder Abschnitt mit der 
Einleitung beginnt: „Die Glocke schlägt.1026“ Sprüche werden beharrlich, litanei-
artig immer wieder vorgetragen. Die am meisten vorkommenden sind: „Die Welt 
bewegen“;1027 „Die Gerechtigkeit auf den Acker bringen“;1028 „Geduld und Glau-
be der Heiligen“;1029 „Das Salz der Erde dämpfen“;1030 „eine Krone tragen“;1031 
„Edel sei der Mensch, hilfreich und gut“;1032 „Wir bringen unsere Jahre zu wie ein 
Geschwätz“;1033 „Christus hat die Welt bewegt und viele nach ihm. Er hat Blinde 
geheilt und Tote auferweckt. Er hat die Herzen bewegt. Und nur wer die Herzen 
bewegt, bewegt die Welt.“1034 

„Habe immer gedacht“, sagt der Herr von Balk, „daß ein Bauer mit dreißig 
Morgen, der seinen Mist ordentlich ausfährt, mehr Gerechtigkeit auf den Acker 
bringt als der Prophet Jesaias.“1035 

1025  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 430-431. 
1026  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 430-445. 
1027  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 17, 18, 85, 91, 95, 117, 132, 205, 210, 

259, 288, 310, 312, 340, 347, 366, 373, 398, 407, 409.
1028  Ebd., S. 26, 85, 87, 103, 122, 134, 136, 137, 169, 183, 184, 195, 248, 250, 259, 

369, 376, 378, 380, 390, 394, 469, 489, 494, 514, 538, 543, 579, 594, 599, 698, 743, 821, 
960 u. Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 468 u. Wiechert, Ernst: In der Heimat, 
B. 10, S. 782. 

1029  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 29, 33, 41, 118, 247, 392, 357, 424.
1030  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 393, 543, 558, 560, 579.
1031  Ebd., S. 19, 23, 545. 
1032  Ebd., S. 41 u. Wiechert, Ernst: Rede an die deutsche Jugend, B. 10, S. 386.
1033  Wiechert, Ernst: Der Wald, S. 489 u. Wiechert, Ernst: Der Mann von vierzig 

Jahren, B. 7, S. 289 u. Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 362. 
1034  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 18. 
1035  Ebd., S. 184. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 379

Jumbos Vaters überliefert Jons den Spruch seines gefallenen Sohnes: „Er 
wollte […] ‚Das Salz der Erde dämpfen‘ […] ein großer Plan.“1036 

Durch den Roman Missa sine nomine erschallt der Ruf des Schäfers, der mit 
Empörung sieht, wie man Amadeus verhaftet und abführt: „Hie ist Geduld und 
Glaube der Heiligen.“1037 

Ebeling setzt sich mit der Gesamtfügung der Romane und Novellen Wie-
cherts auseinander und versucht, das Gesetz der Entwicklung in der künstleri-
schen Gestaltungskunst des Dichters zu definieren: „[Die Entwicklungsreihe] 
führt von der äußeren zur inneren Spannung, vom Zufälligen zum Gesetzmäßi-
gen, von der komplizierten zur einfachen Handlung, von harter Fügung zu be-
hutsamer Zartheit.“1038 

Im Aufbau eines jeden Romans sind Einleitung und Schluss, dem Kunstemp-
finden des Dichters gemäß, mit einer besonders effektvollen Symbolik versehen. 

Die Einleitung ist feierlich und lässt die Motive anklingen. Sie ist sorgfältig 
gezeichnet wie ein Titelbild, unheimlich und ahnungsvoll, um den Weg der wan-
dernden Menschen anzudeuten, die nach ihrer verlorenen Heimat nach einer 
neuen zurückstreben. 

Der Schluss ist ausklingend wie ‚ein Echo am Waldesrand‘, emporgetragen, 
um ins Unendliche zu weisen. Hier soll nach dem langen Weg die wiedergefun-
dene Heimat verkündet werden, nach dem Leid der Trost, nach der Überwin-
dung des Hasses die hilfsbereite Liebe. Hier steht der Mensch auf der Scholle 
im Abendrot, den Blick gen Himmel gewandt. Hier wird das Gültige und Blei-
bende erkannt und besungen. Die lyrische Betonung des Schlusseffekts ver-
leitet den Dichter öfters dazu, den Abschluss zu verzögern, zu verlängern und 
auszumalen. 

Besonders im zweiten Teil der Autobiographie kommen zahlreiche Makel 
seines Stils zum Ausdruck. Die Selbststilisierung und Übertreibung nehmen 
Oberhand und werden dominieren:

Die zum Feierlichen neigende Syntax, die Sprache der hehren Attribute, die aus der 
Frühe eines Tages eine „heilige Frühe“, aus einem Schweigen ein „großes Schwei-
gen“ macht, aus einer Erfahrung  eine „jähe Erkenntnis“, die sich „wie ein Eisgebir-
ge“ auf ihn stürzt: Das „Unerlöste“ der Sprache seiner frühen Jahre holt ihn wieder 
ein. Doch gilt es, gerecht zu sein. Für einen lyrisch gestimmten Autor ist nichts so 
schwierig wie zu erzählen.1039 

1036  Ebd., S. 393. 
1037  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 29. 
1038  Ebeling, Hans: Ernst Wiechert, S. 125. 
1039  Klippel, Hermann: Kein einfaches Leben. Ernst Wiecherts Erinnerungen „Jahre 

und Zeiten“. In: Rhein-Neckar-Zeitung, Nr. 118 v. 23./24. Mai 1987, S. 33. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...380

Zusammenfassend muss die Frage gestellt werden, ob Wiechert seine Kunst 
nicht überfordert hat mit Gleichnissen, Traumvorstellungen, Sprüchen und 
Denkschablonen. Verhüllt seine Sprache das Menschliche oder führt sie zu ihm 
hin? Nur wenn das Individuelle mit seinen allgemein gültigen Werten erfasst 
wird, kann man zum Ewig-Menschlichen verstoßen. Wird aber dieses menschli-
che Anliegen nicht gerade verdeckt, indem Wiechert alles in einem weltanschau-
lich ausgerichteten Sprachbild zu erfassen sucht? Er hat zwar immer abgestritten, 
eine Weltanschauung zu vertreten. Sind aber Kunst und Künstler nicht gefährdet, 
wenn eine unbewusste Weltanschauung sie durchdringt? 

Wiecherts Weltbild schrumpft zur Insel zusammen, trotz aller Beschwörun-
gen der Urkräfte des Waldes und der betonten Weltweite des Bildes. Die Gesamt-
wirkung seiner Sprache ist aufdringlich und eintönig. Dies kann man ohne Wei-
teres zugestehen, wenn man den Dichter hochschätzt  und weiß, wie sehr er von 
vielen seiner Zeitgenossen verehrt und bewundert wurde.

Dominierende Motive: Krieg, Stadt, Untergang1040

Im Gesamtschaffen Wiecherts dominieren solche Motive wie Krieg, Stadt 
und Untergang und seine Werke sind durch eine gewisse pessimistische Note ge-
prägt. Die Stadt symbolisiert den Niedergang des Menschen und den Zerfall aller 
Werte, die immer größer werdende Kluft zwischen den Gesellschaftsschichten, 
die aus dem Sündenfall resultiert. Der Krieg steht symbolisch für den Niedergang 
des Menschengeschlechts, wird in der ersten Phase der schriftstellerischen Tätig-
keit Wiecherts hervorgehoben und sogar glorifiziert um letzen Endes abgelehnt 
zu werden. Das Ziel des vorliegenden Teils besteht darin, das Stadt- und Kriegs-
motiv sowie die pessimistische Vision der Welt im literarischen Schaffen Ernst 
Wiecherts darzustellen und ihre Voraussetzungen zu analysieren. Denn nicht nur 
die Sprache könnte daran schuld sein, dass der Autor nicht mehr gelesen wird, 
sondern vielleicht und vor allem die Thematik seiner Werke, die heutzutage nicht 
mehr aktuell ist. Auch in der Ablehnung des Krieges in den 1930er Jahren de-
monstriert sich die Abneigung des Schriftstellers gegenüber der kriegerischen 
Ideologie des Nationalsozialismus. 

Kindheit, Lehrjahre und Krieg, symbolisch gedeutet als Paradies, Aussto-
ßung und Zerstörung, begründen Wiecherts Weltbild. Sein eigener Werdegang 
als Mensch und Schriftsteller spiegelt sich darin und veranlasst ihn, dieses Welt-
bild immer neu zu gestalten und zu vertiefen. 

1040  Dieser Teil des Kapitels stützt sich teilweise auf meinen früheren Artikel: 
Gołaszewski, Marcin: Krieg als eines der Hauptmotive im literarischen Schaffen Ernst Wie-
cherts. In: Grzeszczakowska-Pawlikowska, Beata; Stawikowska-Marcinkowska, Agnieszka 
(Hrsg.): Germanistische Forschung: Bestand, Prognose, Perspektiven. Łódź 2016, S. 69-80. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 381

Der Krieg ist Hauptthema in Der Totenwolf, Jedermann, in der Novelle La ferme 
morte, erscheint als tragischer Hintergrund in der Hirtennovelle und im Schauspiel 
Der verlorene Sohn, kommt im ersten Band der Jeromin-Kinder und erhebt sich wie 
ein drohendes Gespenst am Ende des zweiten Bandes; er dient als Ausgangspunkt 
der Handlung in Die Majorin, Das einfache Leben und Die Missa sine nomine. 

Wiechert hat den ersten Weltkrieg als Frontkämpfer miterlebt und den zwei-
ten Weltkrieg als Geächteter im eigenen Land, auf Hof Gagert zurückgezogen, 
über sich ergehen lassen. Sein persönliches Erlebnis hat im Roman Jedermann 
einen ergreifenden und spannenden Ausdruck gefunden. 

Johannes Karsten, der Held von Wiecherts Roman Die kleine Passion, steht 
im Mittelpunkt des Buches. Aber er ist hier nicht Held, weder im Leben noch 
in der Dichtung. Er ist einer von vielen, einer von Millionen Namenlosen, er ist 
Jedermann, der deutsche Krieger in Feldgrau, Student der Rechte, Sohn einer al-
leinstehenden Bauernfrau. Sein Vater und sein Bruder sitzen im Zuchthaus. 

Mit Humor und Menschenkenntnis zeichnet Wiechert auch die Schicksals-
gefährten: Graf Percy Pfeil, Student der Philosophie, und Klaus Wirtulla, Abitu-
rient. Oberüber, der Mann ohne Vorderzähne, mit einer kindlichen Heiterkeit, 
treuherzig und Mut zuredend. Seine Autorität liegt in seiner Menschlichkeit: 
„Unter allen Einseitigen ist er der Allseitige, von keiner Schule, keinem Beruf, 
keiner Standestradition gebildet, sondern vom Leben geformt, zu einer unbe-
kümmerten Sicherheit geformt, aus der eine lächelnde Weisheit erblüht.“1041 

„Christoph Schröder, Gespannführer, der Freiwilliger geworden war, weil 
man ihn wegen Widersetzlichkeit gekündigt hatte“,1042 wird am ersten Weih-
nachtstag durch einen Schienenbeinschuss verwundet. 

Lorenz, ein Knecht, „der schlecht roch und nach allem griff, was Nahrung, 
Raum und mit niemandem zu teilendes Behagen versprach.“1043 

Josef Megai, ein Jude, der allmögliche Berufe ausgeübt hatte, „Cafemusiker, 
Naturheilkundiger, Wahrsager, Tanzlehrer, Filmoperateur, Vorstadtreporter, der es 
zu nichts gebracht hatte, weil man ihn schon in der Kindheit irgendwie zerbrochen 
hatte.“1044 Er konnte nichts dafür, dass seine linke Schulter höher war als die rechte. 

Gollimbek, genannt ‚Tauberich‘, aus der Manufakturbranche, „der einen Ha-
senkopf hatte […] und mit geschäftiger Beflissenheit alle Dienstobliegenheiten 
versah, als seien die Unteroffiziere Kunden, die man höflich zu bedienen habe.“1045 

Korporalschaftsführer Hasenbein, ehemaliger Volksschullehrer, der erst in 
der Todesstunde seine Maske ablegt und beweist, dass er unter der Uniform ein 
Menschenherz noch im Leibe trägt. 

1041  Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3, S. 397. 
1042  Wiechert, Ernst: Die kleine Passion, B. 3, S. 334. 
1043  Ebd., S. 335. 
1044  Ebd. 
1045  Ebd., S. 336. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...382

Lehmann, der Ersatz für Schröder, „immer in einer Ecke. Er scheint immer 
an einem Speicher zu bauen, und wenn er sich umsieht, schnell, über die linke 
Schulter hinweg, sieht er wie eine dunkle Ratte aus, die Junge trägt.“1046  

Man erlebt den Abschied von daheim, die Ausbildung, das Zusammenwach-
sen dieser verschiedenen Typen zu einer Einheit, die gegenseitige Hilfe, die er-
sten Kämpfe, die Verluste, das Zunehmen des Grauens, die Trostlosigkeit der lan-
gen Stunden des Wartens in den Schützengräben, das Versagen der meisten, das 
Durchhalten von dreien. Man erlebt Verwundung und Lazarett, Liebe am Rand 
des Todes, der die Erfüllung versagt bleiben muss, Urlaub und erneuten Einsatz, 
Wahnsinn, Zusammenbruch und schließlich den Rückzug mit einem Sarg und 
die Rückkehr in die Heimat. 

Alle Themen der Frontkämpferliteratur werden aufgegriffen und der Hand-
lung einverleibt. Originell ist nur Wiecherts Art, sie auszuwerten, und diese ist 
unverkennbar. 

Johannes Karsten ist betont privater Ausnahmefall, der sich nicht in die Mas-
se einfügen will, nicht irgendeiner unter vielen, nicht Jedermann, sondern Ernst 
Wiechert selbst. Bezeichnend ist seine Stellungnahme gegen den Krieg, verbun-
den mit der Betonung der Pflichterfüllung: dem Gesetz des Kaisers muss man 
sich beugen, man darf nicht ausweichen. Interessant ist die Stelle, wo Johannes 
Karsten unter dem Einfluss seiner Geliebten entschlossen ist zu desertieren, und 
die Rolle der Mutter, die ihren wankenden Sohn aufrichtet und wieder in den 
Krieg schickt. Die Geliebte stellt die überwundene Versuchung dar. In der Begeg-
nung mit der Frau wird die Zeit zum Augenblick. Die Begegnung mit der Mutter 
dagegen weist auf das Ewige hin. 

Bemerkenswert ist ebenfalls die Tatsache, dass Johannes Karsten für einen 
jüdischen Soldaten eintritt, der zahlreichen Anfeindungen ausgesetzt ist – Wie-
chert war nie judenfeindlich eingestellt– und dass er mutig für ihn Partei ergreift, 
entsprach ganz seinem Charakter und seinem späteren Verhalten, man denke an 
die Niemöller-Affäre.

Jedermann nimmt Abstand von allem, kritisiert die deutsche Politik, nimmt 
Stellung gegen das deutsche Offizierskorps, aber auch gegen die Revolution 
von 1918, die Adolf Hitler als den Dolchstoß in den Rücken des unbesiegten 
deutschen Heeres bezeichnet hat und die Ernst Wiechert in seinem Roman als 
Befreiung aus der Drangsal oder als Erlösung hätte hinstellen können, zumal er 
den Krieg negativ beurteilt hat. Johannes Karsten war, wie Ernst Wiechert, ein 
„unsoldatischer Mensch“,1047 trotzdem war er noch lange nicht ein Revolutionär. 

Das Werk erhielt den Schünemann-Preis und konnte durch die Zensur des 
Dritten Reiches gehen: die Verherrlichung des deutschen Frontkämpfers mit 

1046  Ebd., S. 397. 
1047  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 479. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 383

reinen Händen und die Verurteilung des sinnlosen Krieges waren für damalige 
Begriffe zufriedenstellend dosiert. Auf den heutigen Leser macht das Buch einen 
seltsamen Eindruck. Pathos und Überheblichkeit der Bilder schrecken ab. Man 
entdeckt aber mit Interesse einen anderen Schriftsteller im Werk, wie man ihn 
sonst nirgends antreffen kann: lebhaft, humorvoll, volkstümlich, spannend. 

Eine doppelte Frage stellt sich an dieser Stelle: Warum hat Wiechert den 
Krieg abgelehnt? Wie hat er ihn als Sinnbild des Sturzes in den Abgrund dichte-
risch geschildert? 

Für Wiechert war der Krieg ein furchtbares, unüberwindbares Erlebnis. Er 
hat nie behauptet, ein heldischer Einzelkämpfer vom Schlag eines Michael Wie-
densahls gewesen zu sein. Er war verwundet worden, hatte den Rückzug und den 
Zusammenbruch erlebt und behielt von der November-Revolution das Bild ei-
nes betrunkenen Matrosen im Gedächtnis, der auf einer Pyramide zusammen-
geworfener Ausrüstungsgegenstände saß.1048 „Ich war aus dem Weglosen und 
Schwankenden zurückgekehrt“,1049 bekennt Wiechert. „Aus der großen Gemein-
schaft konnte ich nur in die große Einsamkeit flüchten.“1050 Und er fügt noch hin-
zu, was besonders ausdrucksvoll ist, wie sehr sich die Erfahrung des Krieges in 
sein Leben und Wesen eingeprägt haben: „Ich habe Jahre gebraucht, um diesen 
Krieg in mein Leben einzufügen. Nicht sein Erlebnis, seine Tatsache, denn diese 
endeten mit meiner Heimkehr. Sondern seinen Sinn.“1051 

Er hat sich nicht für die Frontkameradschaft begeistert. Die Kriegsverherr-
lichung in Der Totenwolf ist einmalig in seinem Gesamtwerk. Der Krieg blieb für 
ihn die grauenhafte Begegnung mit dem Tod. Er hat den Krieg nicht aus staatspo-
litischen Gründen abgelehnt, nicht im Namen seiner christlichen Überzeugun-
gen als Brudermord. Er hat bemerkt, dass der Krieg von den Großen geführt und 
von den Kleinen ausgetragen wird, dass er den Vernichtungswillen der Machtha-
ber darstellt. Er sah im Krieg vor allem die Zerstörung der Natur und der natür-
lichen Ordnung, den wilden Eingriff des Menschen in die göttliche Schöpfung. 

Deswegen hat er die Kriegsverweigerung in zwei Novellen thematisch be-
handelt und den Verheerungen des Krieges als Bewahrung des Lebens entge-
gengestellt. In Die Flucht ins Ewige verlässt der Artillerist Anders die Front, um 
als Bauer dem Leben zu dienen.1052 In Der brennende Dornbusch desertiert der 
Knecht Andreas Niederlechner. Er wird gefangen genommen, bestraft und muss 
doch in den Krieg. Er stolpert im Nahkampf über eine Stacheldrahtrolle. Dabei 

1048  Vgl. ebd., S. 502. 
1049  Ebd., S. 506. 
1050  Ebd., S. 508. 
1051  Ebd., S. 512. 
1052  Vgl. Wiechert Ernst: Die Flucht ins Ewige. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/

München/Basel 1957, S. 181-212. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...384

löst sich vorzeitig der Schuss seines Gewehrs und verwundet tödlich einen jun-
gen Franzosen. Daraufhin verweigert Andreas abermals den Kriegsdienst. Zwan-
zig Jahre später besucht er die Eltern des getöteten Gegners und schenkt ihnen in 
seinem eigenen Sohn das Leben zurück.1053 

Wie unzählige Kriegsreporter hat Wiechert die Verwüstungen und die Lei-
den des Krieges geschildert, aber mit größerer Eindringlichkeit hat er den Ein-
griff des Militärs und des Krieges in den persönlichen Bereich gebrandmarkt. 

Der Krieg erscheint ihm „als das Ende des Lebens, eine Gewalttat ohne Maßen 
und Scham, aus der man zerbrochen heimkehren wird, verkrüppelt, geschändet.“1054 
Die Entrechtung beginnt bei der Musterung. Johannes Karsten „sieht nur Hände, 
die an nackten Leibern heruntergleiten, tastend, messend, abschätzend.“1055 

Der Mensch wehrt sich mit aller Energie gegen die Uniformierung, die Ent-
eignung, die Gleichmachung. Johannes Karsten weiß, „daß der Krieg eine Ange-
legenheit der Masse ist, die eine Unterordnung verlangt, ein Sichaufgeben , Sich-
hingeben an ein Feuer, das nicht aus dem Einzelnen brennen kann, sondern nur 
aus dem Vielen. Die eine Uniform verlangt, und Uniform bedeutet Gleichheit.“1056 

In der Verschüttung und Verstümmelung, die der Krieg mit sich bringt, be-
steht die wesentliche Arbeit darin, die Einsamkeit als Ausdruck der höchsten 
Menschlichkeit zu bewahren. Deshalb versucht Johannes Karsten, aus der Masse 
zu flüchten. „‚Man muß das Gesicht aus der Uniform retten‘“, dachte er. ‚Das ist 
die erste Aufgabe. Das andere wird sich schon finden.‘ Und es erfüllte ihn mit 
einem Trost, dass er auf etwas zu achten hätte, eine bestimmte Pflicht zu erfül-
len wäre, dass man nicht unterzugehen brauchte in der Willenlosigkeit gänzlicher 
Unterordnung. ‚Sie sind alle froh‘, dachte er noch, ‚ganz unbeschwert. Sie können 
noch ‚außer sich‘ sein, das ist das Geheimnis... ich aber bin immer ‚in mir‘, und ich 
muß lernen, mich zu veranlassen, mein Haus abzuschließen und auf eine Reise zu 
gehen… Das ist die zweite Aufgabe…‘“1057 

Jons Jeromin stellt nur das zur Verfügung, „was der Dienst an Körper und 
Geist von ihm verlangte. Dahinter aber blieb er selbst, das Unberührte und Un-
berührbare, das was ihm allein zu eigen war, sein Urteil, sein Gefühl, seine Erin-
nerungen, seine Hoffnungen… Der Köhlersohn Jons Ehrenreich hörte nicht auf, 
dem Soldaten Jeromin zuzusehen, meistens verwundert, manchmal lächelnd, 
manchmal beschämt. Er war kein Soldat.“1058 

1053  Vgl. Wiechert, Ernst: Der brennende Dornbusch. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/
München/Basel 1957, S. 571-589. 

1054  Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3, S. 311.
1055  Ebd., S. 313. 
1056  Ebd.
1057  Ebd., S. 327. 
1058  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 441.



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 385

Jumbo weiß, Abstand von der Masse zu nehmen: 

Was er denn überhaupt denke, fragte Jons. – Ja, was er denke? Ja, da gehe es ihm so 
wie dem schwäbischen Dichter. Er ‚denke dies und denke das‘. Und in der Haupt-
sache versuche er, gar nicht zu denken. Beim Militär werde übrigens erst vom Un-
teroffizier aufwärts gedacht. Aber eines habe er schon gemerkt, worin er von den 
anderen unterschieden sei, und das mache ihm manchmal Sorgen: er sei nämlich 
kein Medium. Verstanden? Er könne sich nicht hypnotisieren lassen… Damit gehe 
ihm eine große Hilfe verloren, die die anderen hätten… – Und was für eine Hilfe 
haben die anderen? Fragte Jon? – O… so… die allgemeine Meinung, weißt du. Re-
den und Ansprachen, Zeitungen und Aufrufe. Die Volksseele eben… Ich fühle eine 
ganze Menge von Dingen, sogar solche, die andere nicht fühlen. Aber ich fühle sie 
anders, unabhängig, ohne Rausch. Ich lasse niemals andere für mich denken und 
fühlen, das ist die Sache. Ich bin allein, Mönchlein, sehr allein.1059 

Beim Militär werden nämlich die Menschen zu „Kontur- und gesichtslosen 
Mitläufern.“1060 „Der Mensch bekommt eine Barackenseele.“1061 „Wir sind schon 
‚Material‘ geworden“,1062 war der beschämende Eindruck der Soldaten. Die Kari-
katur der Uniformierten gipfelt in der Zeichnung der Marschkolonne. Wiechert 
vergleicht sie mit einer bunten Schlange: 

Sie starrten… auf diese Schlange des Glanzes, die sich prächtig und drohend vor 
ihnen in das Tor hineinwand, ein Gesicht dem nächsten, ein Glied dem anderen 
gleichend, ja, als seien die Gesichter nur helle, leblose Flecken, die Glieder nur dün-
ne Ringe unter einer bläulichen Haut und das Ganze dem Menschlichen und ihnen 
Vertrauten schon nicht mehr angehörig, eine drohende Kraft, die sich in eine unbe-
kannte Höhle zurückwand.1063 

Im Roman Jedermann wird der Verlust der Selbstständigkeit als Kolonnengefühl 
gedeutet: 

Dieses gleichsam kollektive Gefühl, das sie das Kolonnengefühl nennen, das sie ver-
flicht mit hundert anderen, aber das sie doch wurzellos macht, unsicher, namenlos, 
weil sie jeder nur ein Teil sind, ein Nenner, dessen Zähler die Kolonne ist, die For-
mation, die Gefechtsstärke. Sie werden nach Gewehren gezählt, nicht nach Namen, 
Intelligenzen, sittlichen Kräften. Man rechnet mit den Kilometern ihrer Füße, mit 
den Patronen ihrer Gewehre; das andere ist nur Träger, Transportmittel, nicht in 
Rechnung zu stellen, nicht zu messen oder zu werten.1064 

1059  Ebd., S. 368-369. 
1060  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 464.
1061  Ebd., S. 483. 
1062  Ebd., S 460. 
1063  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 9.
1064  Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3, S. 393 u. vgl. ebd., S. 402. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...386

Entsprechend der Thematik wird der Krieg als Spaltung, Entwurzelung, Stollen-
einbruch, Erlöschung gedeutet. Der zersprungene Spiegel,1065 der abgeschnitte-
ne Faden,1066 das verschüttete Kind, das erloschene Licht sind Bilder, die immer 
wiederkehren, um die Vergewaltigung des Krieges am Menschen auszudrücken:  

Sie empfinden einander nicht als Spiegelbilder, sie empfinden einander als eine 
Spaltung zerstörter Einheit.1067; Die Fäden waren zerschnitten, und es war wie in 
einem Traum, der ihn ( Johannes) gelöst hatte aus den Gesetzen der Verbunden-
heit.1068; Sie haben uns so schwach gemacht, daß wir nur zu mehreren leben kön-
nen… nur die Gruppe kann leben, nicht der einzelne […] Sie haben uns getötet 
[…] sie haben den Boden unter unseren Füßen fortgezogen und alles Gewesene 
zu einem Traum gemacht… niemals werden wir das Kind wiederfinden, das wir 
gewesen sind, und sie haben den Schleier der Maja vor alle Dinge gehängt…ich bin 
ein Soldat, der hier steht und auf fremde Häuser blickt, ein ausgelöschter Mensch, 
der nicht leuchtet, sondern auf den ein anderes Licht fällt.1069 

Der Schrecken des Krieges gipfelt im Gebrauch der Atombombe, die Wiechert 
aufs Heftigste verurteilt hat.1070 

Und was bleibt nach dem Krieg, außer Trümmern, Elend und Leid? Im Ro-
man Jedermann gibt Wiechert eine aufschlussreiche Antwort: die Natur – eine 
Glockenblume, die Melodie einer Spieluhr, ein treuer Hund, der Regen, die Mut-
ter, der Einzelne, der natürliche Tod. Wiechert weiß, wie Jons Ehrenreich, dass 
die wahren Sieger anders sind und anders aussehen als die vermeintlichen.1071 
Nach allen Kämpfen und Niederlagen muss man wieder neu anfangen und auf-
bauen. Liebe und Leben sind stärker als Tod und Krieg, die einander gegenüber 
gestellt werden. Wiecherts Ethik lädt mehr und mehr dazu ein, sich nicht sinnlos 
aufzuopfern, sondern zu überleben: 

Jons vestand nicht, weshalb der Vater in den Krieg sollte und was er auf der Schule 
zu suchen hatte […] ‚Du mußt noch draußen bleiben, Jons‘, sagte Jakob endlich, 
‚wenigstens noch zwei Jahre. Du bist noch zu jung und wirst noch zur Zeit kommen‘ 
[…]. ‚Daß der Tod aufgestanden ist, ist nicht so schlimm. Wir beide kennen ihn. 
Aber der Haß wird aufstehen, und das ist schlimmer. Verschließe ihm deine Ohren, 
Jons. Der Haß verdirbt Menschen und Völker, und am meisten junge Menschen. 
Der Tod härtet, der Haß zerbricht. Ich möchte gern, daß du übrigbleibst, Jons.‘ […] 

1065  Vgl. Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 146.
1066  Vgl. Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 437. 
1067  Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3, S. 515.
1068  Ebd., S. 439. 
1069  Ebd., S. 444-445. 
1070  Vgl. Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 399.
1071  Vgl. Wiechert, Ernst: Jedermann, B. 3, S. 471. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 387

Nur ob hier und da ein Licht übrigbleiben wird in der Nacht, das wird wichtig sein, 
Jons. Die Menschen denken immer, daß sie aus dem Krieg wie aus einem Bad stei-
gen werden, aber sie denken nicht richtig. Menschenblut ist kein Bad, Jons. Viel-
leicht für Tiger und Schakale, aber nicht für Menschen.1072 

Jakob weiß, dass nach dem Krieg auch noch Arbeit zu leisten ist, und deshalb rät 
er Jons, seinem Sohn, weiter zu studieren: „Der Krieg sei eine andere Welt, aber 
er müsse immer bedenken, daß er ein Übergang sei und daß die Menschenhand 
später dort wieder beginnen müsse, wo sie aufgehört habe.“1073 In diesem Sin-
ne spricht Jons zu seinem früheren Lehrer Stilling: „Wenn die Heere ihre Arbeit 
getan haben, dann fangen die anderen an. Die stilleren Heere. Und einmal wird 
ihnen doch die Welt gehören.“1074 

Damit drückt Wiechert die Hoffnung auf eine bessere und gerechtere, aber 
vor allem friedevolle Welt aus. Dem unvermeidlichen Übel des Krieges, der in 
den Abgrund führt, stellt Wiechert das Bild des Pflügers entgegen. Helfen und 
Heilen, Toleranz, Schonung, Gewaltlosigkeit und Liebe – Wiecherts Botschaft 
ist eine eindeutige Aufforderung zur Liebestätigkeit, zum Leiden, zur Unterord-
nung unter das Gesetz der Wahrheit und der Gerechtigkeit. 

Der wirkliche Kampf, der Sinn hat und zum Sieg führt, ist die Arbeit, und 
Wiechert denkt an den Bauern, der sein Feld bestellt. Man hat oft Wiecherts 
Ethik der Resignation beanstandet und dabei hat man übersehen, dass über sei-
nem Werk das Moto stehen könnte: Das Leben ein Kampf!: „Auch im Krieg wird 
nicht geweint“, heißt es in Die Majorin, „und eine Frau von vierzig Jahren, die für 
fünftausend Morgen Feld und Wald zu sorgen hat und für Mensch und Tier, die 
darauf leben, ist eben im Kriege.“1075  

Wiechert ist abwechselnd als Gefühlsnihilist, Leugner der Vernunft, Gegner 
des Christentums und Neuheide hingestellt worden. Man hat ihm vorgeworfen, 
nie den Versuch gemacht zu haben, sich mit den Zeitfragen des modernen Den-
kens auseinanderzusetzen. Wiechert hat sich auf jeden Fall mit dem Problem des 
Krieges befasst, denn dieser war für ihn ein Erlebnis das ihn nie losgelassen hat. 
Mit einer einfachen Botschaft sagt er den Kräften des Bösen, die die Oberhand ge-
wonnen haben, den Kampf an. Die alten Themen sind immer wieder neu gekleidet. 
Man findet die Ansätze zu dieser Lebenseinstellung schon in den frühen Werken. 
Die Kernfrage lautet, ob man sich in der Stille verbergen oder den Platz behaup-
ten soll. Die zwei letzten Romane Wiecherts geben auf diese Frage Antwort: Das 
Menschenbild erscheint Jons Jeromin durch den Krieg verschüttet, verschlammt, 

1072  Ebd., S. 351-353.
1073  Ebd., S. 397.
1074  Ebd., S. 451.
1075  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 202.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...388

verwundet,1076 das Leben geächtet, verwüstet, entadelt, unerklärbar, zwischen Sinn 
und Sinnlosigkeit schwankend. Der kindliche Glaube des Theologen Tobias mag 
das Leben leichter und schöner machen. Er aber meint: „Wir gehören zu denen, die 
nicht das Leichte und Schöne wollen, sondern das Wahre.“1077

Und die Wahrheit beginnt zu wanken, als der Leutnant mit einem Lächeln 
auf seinem Antlitz in den Tod sinkt mit der Frage: „Nun, Jeromin, wie ist es nun 
mit der Wahrheit, was?“1078 

So kommt es nicht darauf an, sich an ein Ideal zu klammern, an Glauben, 
Frömmigkeit oder Wissen, sondern man muss verzichten lernen und sich auf die 
Kunst und die Kraft seiner beiden Hände beschränken. Jede Spekulation wird 
damit verurteilt, erscheint überflüssig, und das Leben im Geist überlebt sich als 
Spielerei eines müden und entarteten Zeitalters. 

Zwischen Individuum und Weltall, dem Einzelnen und dem Schicksal, den 
Menschen und der Gesellschaft, gibt es keine echte schützende Gemeinschaft, 
keine Zusammenarbeit, keine bleibende menschliche Bindung, keine Arbeits-
genossenschaft, keine Kirchengemeinde, keine Volksgemeinschaft. Familie und 
Freundschaft sind ständig gefährdet. Kirche und Staat sind etwas Allgemeines, 
Abstraktes, Fremdes, wozu der Mensch keine persönliche Bindung hat. 

In dieser Weltsicht bedeutet der Roman Missa sine nomine einen Durch-
bruch. Er handelt von einer kleinen Gemeinschaft, die sich unter schwierigen 
Verhältnissen im Kampf gegen innere und äußere Not den Weg zu einem neuen 
Leben bahnt. Es fehlt nicht an Irrtümern und nicht an seelischen Verwundun-
gen, die heilen müssen, aber es fehlt auch nicht an Güte, an Adel, Opferwillen 
und Humor. Prächtig gezeichnete Gestalten kommen einander näher und rei-
chen einander die Hand: die drei Brüder Erasmus, Amadeus und Ägidius von 
Liljecrona, die treu zusammenhalten; Christoph, ein alter Kutscher; der Pfarrer 
Wittkop, der selten die Bibel zitiert,1079 keine Weihnachtspredigt halten will,1080 
keinen Talar mehr trägt, dafür aber mit einer Arbeitskleidung angetan Torf sticht 
und mehr von der Tat als von Gottes Wort erwartet. Eine innere Wandlung führt 
den Freiherrn Erasmus von Liljecrona vom Kriegshandwerk zur Fürsorge: „Und 
auch das war verwandelt worden bei ihm, daß er nicht mehr um sein eigenes Da-
sein herumlebte.“1081 „Er ist ‚aufgeweckt‘ worden.“1082 „Seine Augen waren anders 
geworden, sein Lächeln, sein Gang.“1083 Er stellt sich in den Dienst des Nächsten: 

1076  Vgl. Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 463.
1077  Ebd., S. 464. 
1078  Ebd., S. 466. 
1079  Vgl. Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 195. 
1080  Ebd., S. 262.
1081  Ebd., S. 111.
1082  Ebd., S. 109. 
1083  Ebd. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 389

Einer, der sich des Irdischen entäußert hatte, und der fröhlich zu sein hatte, weil die 
Augen der Traurigen an ihm hingen. Einer, der sich zu sorgen hatte, aber nicht um 
sich. Einer, der verloren hatte, aber der sich nicht beugte, um nach dem Seinigen zu 
suchen, sondern nach dem der anderen.1084

Der Mensch lernt hier, sich zu erbarmen und dadurch an sich und anderen 
das Wunder der Wandlung zu vollziehen. Hier kommt es nicht mehr auf den Sieg 
der Waffen an, sondern auf den „Sieg des Herzens in der Welt.“1085 

„So war dem Freiherrn Amadeus nicht darum angst, ob er etwas tat oder 
nicht tat. Es war ihm nur darum angst, ob er sich verwandeln oder verwandelt 
werden würde“1086: Die Wandlung geschieht nicht durch Gewalt, nicht durch ein 
Erhärten, sondern durch Erkenntnis. Sie geschieht aber auch nicht durch Gebet 
und Begnadung. Sie geschieht aus dem Herzen heraus, aus der Vielfalt des Ver-
erbten, aus der Einfachheit der versunkenen Zeiten, und doch bedarf sie eines 
Anstoßes von draußen, einer leitenden Hand, einer Begegnung mit der Natur. So 
heißt es, dass das Abendbrot ihn verwandelt hat.1087 

Ziel der Wandlung ist, den Frieden für sich und die anderen zu gewinnen,1088 
den Frieden des Herzens, auf dem der Frieden der Welt gründet. Amadeus ent-
deckt allmählich, dass der Sinn seines Lebens darin besteht, „sich langsam zu 
entäußern“,1089 „sich wegzugeben.“1090 „Ein Kind zu haben, das nicht ihm gehörte. 
Ein Buch zu schreiben, das nicht mehr für ihn da war oder doch nicht für ihn 
allein. Ein Mädchen neben sich sitzen zu lassen, das sich an einen andern ver-
schenkt hatte. Blumen zu säen, die um andere Häuser blühten.“1091 

In Wiecherts Sicht ist die Überwindung des Krieges und überhaupt des 
Bösen nur dann möglich, wenn der Mensch den Weg zur verlorenen Einheit, 
zur Natur, zum einfachen Leben zurückfindet. Der Dichter fordert auf zum 
Kampf gegen die Dämonen des Hasses, der Lüge, der Angst, der Rache. Dieser 
Kampf bringt keine Belohnung, weder im Diesseits, noch in einem erträum-
ten Jenseits. Aber es ist alles, was der Mensch aus seinem Leben machen kann. 
Die Liebe ist der Anfang zu einem neuen Tor in eine bessere Zeit. Wer diesen 
Kampf auskämpft, ist kein Soldat Gottes, sondern ein Soldat der Menschheit. 

Diese Lebensphilosophie prägt nicht nur das Gesamtschaffen Wiecherts, 
sondern auch und vielleicht vor allem ihn selbst. Sein Rückzug in die Inner-

1084  Ebd., S. 128. 
1085  Ebd., S. 145. 
1086  Ebd. 
1087  Vgl. ebd., S. 229.
1088  Vgl. ebd., S. 149. 
1089  Ebd., S. 356. 
1090  Ebd., S. 357. 
1091  Ebd. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...390

lichkeit, in die Einsamkeit seiner Inneren Emigration im Dritten Reich, ergibt 
sich aus seinem Verständnis des Lebens und des Opferns, des Menschseins und 
des Guten. Seine Werke, auch solche, die nicht unbedingt politische Themen 
aufgreifen, wurden stark durch die Deutung des Krieges und des Lebenssinnes 
bestimmt. Der Krieg durchzieht sich bei ihm wie ein roter Faden. Ohne beson-
dere Sensibilisierung dafür ist das Verständnis für das Werk Wiecherts nur sehr 
begrenzt. 

Ernst Wiechert schafft sein dichterisches Werk nicht aus dem Gewinn, son-
dern aus dem Verlust, mehr aus der Erinnerung als aus der Hoffnung. Er erzählt 
deswegen aus betrachtender Rückschau. Er beschwört nicht ein Reich der Kind-
heit als alleinige dichterische Wirklichkeit. Vor seinen Augen liegt die Welt wie 
eine zertrümmerte Stadt. Deswegen neigt er dazu, eine grausige Unterwelt zu 
zeichnen, die in seinem Gesamtwerk dominiert. Wiechert hat den Untergang so 
selbstverständlich hingestellt, so häufig in seinen Romanen beschrieben, dass sein 
Werk in dieser Hinsicht morbid erscheint. Der Schicksalsweg des Menschen, der 
versagt oder im Leben scheitert, führt in den Wahnsinn, den Freitod, den Rausch 
oder die Lust. Die Stadt wird der Natur gegenüber gestellt. 

Die Gründung der Stadt gehört in die Zeit nach dem Sündenfall, denn sie ist 
eine ausgesprochene Folge der Sünde. Diese Auffassung beherrscht Wiecherts 
Dichtung, wenn er von der Stadt und den Stadtmenschen spricht. Er dichtet aus 
Ressentiments. Seine Schöpferkraft entspringt aus der Enttäuschung, denn er 
steht eigentlich die ganze Schaffenszeit in der Opposition; immer dagegen, nie 
dafür. Er ist schon ein ‚homme revolte‘, aber nicht im Sinne des Existenzialismus. 
Auch er verneint, vernichtet, verhöhnt. Er setzt sich mit der Gegenwart ausein-
ander und schrickt nicht vor dem persönlichen Einsatz zurück. Doch ist er kein 
Vorkämpfer, kein Bahnbrecher, weder im politischen, noch im literarischen Be-
reich. Sein Kampf führt zum Rückzug. 

Der Titel des ersten Werkes Wiecherts, Die Flucht, allein bedeutet schon eine 
Lebenseinstellung und weist in eine Richtung. Der Dichter hat als erster den Weg 
eingeschlagen und alle seine Helden folgen ihm. Die Frage, die sich gleich bei der 
Lektüre Wiecherts Werke stellt, ist die, wohin dieser Weg führt: auf die Flucht, 
in die Fremde, in die Stadt, in die Schule, in den Krieg, in die Masse, in die ge-
schlechtliche Spannung, ins Leiden, in die Vereinsamung. 

Alle Gestalten Wiecherts sind Menschen der Stürze.1092 Alle tragen Anlage 
und Zeitschicksal des verlorenen Sohnes. Das Gleichnis aus dem Lukas-Evan-
gelium wird zum Titel eines Schauspiels von Wiechert, das 1933 entstand und 
am 21. November 1934 zum ersten Mal aufgeführt wurde.1093 Hierin wird die 
Rückkehr zum Vater auf die Mutter umgedeutet. Johannes ist ein Mühseliger 

1092  Vgl. Wiechert, Ernst: Die kleine Passion, B. 3, S. 290. 
1093  Vgl. Wiechert Ernst: Der verlorene Sohn. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/

München/Basel 1957, S. 35-114. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 391

und Beladener, der mit Vater und Bruder nicht mehr auskommt, weil er gerne 
träumt und singt, anstatt an die Arbeit und das Geldverdienen zu denken. So 
flieht er aus dem Vaterhaus und zieht in die weite Welt, denn „die singen, werden 
auferstehen.“1094 In einem Wirtshaus, als er ein kleines Mädchen das Gleichnis 
aufsagen hört, erwacht er zu einem neuen Leben und meldet sich für den Kriegs-
dienst. Dann kehrt er zur Mutter nach Hause zurück, „denn Mutter und Heimat, 
das kann doch niemals zweierlei sein.“1095 Wie Johannes Karsten im Jedermann, 
überfällt ihn da im Urlaub die Versuchung, sich zu drücken, vor der Hingabe aus-
zuweichen. Die starke Mutter weist ihn zurecht, richtet ihn auf, lehrt ihn den Hel-
denmut. So ist er bereit, sich bis zum Letzten aufzuopfern. An der Front meldet 
er sich als Freiwilliger. Auf verlorenem Posten deckt er den Rückzug. „Nun sind 
wir allein…“, sagt er zu den Soldaten, auf die seine Begeisterung ausstrahlt, „und 
nun wollen wir fröhlich sein, Kameraden.“1096 So erfüllt sich an ihm das Gesetz, 
„daß sie tot waren und lebendig geworden sind.“1097 Der Bibelspruch, der die Ver-
söhnung auf das kommende Gottesreich hindeutet, dient hier zur Verherrlichung 
des Heldentodes. 

Mag also dieses Schauspiel mehr als die späteren Werke Wiecherts der Zeit 
seiner Entstehung verhaftet erscheinen auf die Generation der heimgekehrten 
und arbeitslosen Frontkämpfer abgestimmt sein, so ist es wie alle früheren Werke 
eine Seelenbiographie. Alle Ereignisse, Verwicklungen und Spannungen sind im 
Grunde Anlass zu Monologen, in denen eine einzige Person in ihrer Beziehung 
zur Welt, zur Mutter und zum eigenen ich betrachtet wird. 

Flucht, Umbruch, Heimkehr, Beglückung sind die vorgezeichneten Etappen 
des Gleichnisses im Evangelium, das Wiechert mit einem neuen Inhalt füllt. An-
hand seiner Werke versucht er aufs Neue, sein Grunderlebnis zu erläutern, und 
anstatt von Gottes Vaterliebe zu sprechen, spricht vom Muttermythos und von 
sich selbst. 

Gemeinsam ist die Zeichnung eines Weges, die Andeutung einer Wandlung, 
das Sichbewusstwerden. Verschieden ist das Ziel, die Deutung, der Mittelpunkt: 
im Evangelium der Vater, hier der bemutterte Sohn. Die Gliederung wird aus 
dem Gleichnis übernommen und liegt allen späteren Romanen zugrunde. 

Der in den verschiedenen Werken kaum abgewandelte Stoff bleibt grund-
sätzlich in Wiecherts persönliches Erlebnis gebunden. Der Ausgestoßene hat 
das Paradies seiner Kindheit unwiederbringlich verloren. Er blickt ins Chaos der 
Welt. Die Zeit nach dem Sündenfall bedeutet Schweiß und Schmerzen, Kummer 
und Hass, und vor allem Krieg und bitteren Tod. Vor Unsinn und Verwirrung, 

1094  Ebd., S. 54. 
1095  Ebd., S. 70. 
1096  Ebd., S. 108. 
1097  Ebd., S. 93 u. 102. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...392

Wahnsinn und schauerlichen Traumgebilden schrickt er zurück und findet ein 
neues Lebensideal in der Begegnung mit der Natur, der Unschuld und der Har-
monie. Wandlung und Neubeginn werden nachdenklich erwogen. Der Weg der 
Erlösung führt ins eigene Herz. Viele Menschen in Wiecherts Romanen fallen 
von Klippe zu Klippe ins Verderben, die Auserwählten jedoch gehen den schma-
len Weg nach Innen, zu sich selber hin. 

Hinter Johannes, hinter allen Gestalten Wiecherts steht der Dichter selbst. 
Der ihnen allen gemeinsame seelische Untergrund kann als das Bewusstsein des 
verlorenen Sohnes gekennzeichnet werden, zumal Wiechert dieses Gleichnis 
mehrmals direkt auf sich bezogen hat. Im Jahre 1912, als er nach der Beerdigung 
seiner Mutter seinen Vater aufsucht, findet er bei ihm verständnisvolle Aufnah-
me. So schreibt er über ihn in Jahre und Zeiten: „Auch er hatte die Bibel gelesen, 
wie jener Pfarrer, aber er hatte sie anders gelesen. Er hatte sie nicht wie ein Rich-
ter gelesen, sondern wie der Vater des verlorenen Sohnes.“1098 

Im Jahre 1947, in der Rede an die Schweizer Freunde sagt er, er komme zu 
ihnen „wie ein verlorener Sohn“, mit dem Bewusstsein die Schuld seines Volkes 
zu tragen.1099 

Immer wieder zählt Wiechert auf, was er verloren hat: Heimat, Geborgen-
heit, Unschuld, seinen jüngsten Bruder, seine Mutter, seinen einzigen Sohn, seine 
Frau, sein Lehramt, seine persönliche Freiheit und schließlich sein Vaterland. Am 
Ende seines Lebens steht er, wie jeder Mensch mit leeren Händen da: 

Es ist nicht viel, was unsereiner zu geben hat. Nicht Macht oder Geld oder etwas, 
das zu messen wäre auf den nüchternen Waagschalen des Tages. Aber selbst der 
Ärmste von uns ist noch so reich, daß er aus einem erfüllten Herzen für die Verlan-
genden schenken kann.1100 

Der Weg in den Abgrund	

Mit einem großen Wurf hat Wiechert gewagt, eine sonnenlose, grausige Un-
terwelt zu zeichnen. In Knecht Gottes Andreas Nyland ist die Leidensfähigkeit des 
Menschen bis aufs Äußerste gesteigert und zugleich wird seine Opferbereitschaft 
als zwecklos hingestellt. 

Andreas Nyland, der Hauptprotagonist des Romans, sollte Pfarrer werden, 
auf Wunsch seiner Mutter hin, „um die Tränen zu trocken.“1101 In einer Herbst-
sturmnacht befreit er die Tiere des Zoologischen Gartens. Es ist umsonst. Sie 

1098  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 598.
1099  Vgl. ebd., S. 433-434. 
1100  Ebd., S. 438. 
1101  Wiechert, Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland, B. 2, S. 266.



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 393

werden wieder eingefangen und der Universitätsrichter schickt ihn nicht ein-
mal ins Gefängnis, wie er es, opferbereit, sich wünschte. Dann kehrt er in sei-
ne Heimat zurück, um den Diebstahl eines Kruzifixes zu bekennen. Als Knabe 
hatte er es entwendet, um seine Mutter zu heilen, und es vergraben, als sie ins 
Irrenhaus eingeliefert wurde.  Zur Ferienarbeit hatte er immer nur ‚Häuser des 
Leidens‘ gesucht, um sein Leben zu fristen.1102 Das Leid der Menschheit will er 
auf sich nehmen. Deshalb löst er seine Verlobung auf und zieht auf das Gut des 
Herrn Bulck. Da teilt er die Schuld der gierigen Trinker und betrinkt sich selbst 
aus Mitleid. Als Gegenleistung für die Entwürdigung, die er auf sich genommen 
hat, solle Grita und Jons, die aus Armut eine Geburt verhüten, endlich eigenes 
Land bekommen. Aus Mitleid heiratet er Martha, Bulcks geschändete Tochter, 
und gibt sich als Vater des Kindes aus, das sie von Kascheike empfangen hat. Er 
übernimmt eine Pfarre und verlässt wieder sein Amt, weil das deutsche Herz 
noch immer am Kreuz hängt. Er zieht in die Wälder und lebt als Einsiedler zwi-
schen den Mooren. Dann treibt es ihn in die Großstadt und er wird ein Wanderer 
zwischen den Steinen.1103 Amadeus, ein verkommener Literat, beichtet ihm sein 
Leben, und Tamara, eine baltische Emigrantin, klammert sich an ihn, und da er 
sich nicht binden will, begeht sie Selbstmord. Der Menschen überdrüssig, unstet 
auf Wanderschaft, zieht er nach Westen ins Ruhrgebiet. Drei Jahre lang arbeitet er 
unter der Erde, wird bei einem Stolleneinbruch verschüttet und als Streikbrecher 
niedergeschlagen.1104 Hiervon behält er eine Narbe auf der Stirn zurück, als Zei-
chen seiner vergeblichen Bemühungen um Verständigung. Er kehrt ernüchtert 
in seine Heimat zurück. Seine Frau ist verschwunden. Sein Kind ist blind. Mit 
einem Strick in der Hand bricht er zusammen.1105 Zum Leben zurückgerufen, 
stürzt er sich in ein neues Unternehmen. Er will ein Kinderkrüppelheim bauen 
lassen. Sein Sohn aber fürchtet sich vor all diesen Krüppeln und sucht im Tod die 
Erlösung von seiner Blindheit. Andreas stürzt ihm nach. Man rettet den Vater, das 
Kind ist tot. Am Ende nimmt er von der Welt Abschied und verschwindet spurlos 
in den Wäldern, aus denen er gekommen war. 

Der Untergang ist bei Wiechert selbstverständlich. Der Mensch ist zum Ver-
sagen oder zum Scheitern verurteilt. 

In Jahre und Zeiten bemerkt er, dass sein Onkel auf eine unaufgeklärte Weise 
geendet hat: „Man fand ihn eines Tages im Holzschlag, mit einem Herzschuß, 
das abgeschossene Gewehr daneben, und man hat nie entdeckt, ob er einem Un-
glücksfall erlag oder freiwillig sein Leben von sich getan hat.“1106 Es ist bekannt, 

1102  Vgl. ebd., S. 294. 
1103  Vgl. ebd., S. 502. 
1104  Vgl. ebd., S. 546. 
1105  Ebd., S. 582. 
1106  Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten, B. 9, S. 400. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...394

dass Wiecherts Frau, aus Verdruss über sein Verhalten Selbstmord beging. Sei-
ne Mutter war von Kind an ein schwermütiger Mensch gewesen und am Schluss 
vergiftete sie sich.1107 Sein Vater war einem selbstverschuldeten Jagdunfall zum 
Opfer gefallen und musste sich ein Bein amputieren lassen.1108 Diese Umstän-
de mögen manches auch im literarischen Schaffen Wiecherts erklären, vor allem 
was das Themenspektrum und die emotionelle Färbung seiner Romane angeht. 
Wiecherts Welt ist schattenhaft, abgründig, verbittert. Das Helle zeichnet sich auf 
einem dunklen Hintergrund ab. 

In Knecht Gottes Andreas Nyland stirbt die Mutter von Andreas einen schwe-
ren Tod: „Sie war umnachtet, bevor sie fortging.“1109 In Der Totenwolf hat sich die 
Unterwelt mit allem Bösen und Schmutzigen im Moordorf versammelt, dessen 
Schule Wolf besuchen muss. Dort herrscht der Lehrer Mroczek, der die Kinder 
grausam verprügelt. Der Roman endet mit einer Menschenjagd und einer wilden 
Schießerei. In Die Majorin versinkt der Vater von Michael Fehrenholz in einen 
wahnsinnigen Traum. Auch in den Novellen ist die Stimmung oft unheimlich, 
und der Tod ist ein beliebtes Thema. 

Die Geschichte eines Knaben, Gegenstück zu C.F. Meyers Leiden eines Knaben, 
soll beweisen, dass Wiecherts Mensch der Tierwelt nähersteht als den bürgerli-
chen Kreisen. Percy ist in Batavia geboren. Sein Vater ist Chef eines Exporthau-
ses. Seine Mutter ist bei seiner Geburt gestorben. Durch den Krieg verliert der 
Vater Stellung und Reichtum. Er entschließt sich, Java zu verlassen und fristet ein 
armseliges Leben in einer ostdeutschen Stadt. Durch einen Schulfreund erhält er 
Zutritt in ein tropisches Gewächshaus und erwacht da zu einem neuen Leben, 
das in ihm wie verschüttet war. Er verliebt sich in die Klavierlehrerin, die er Her-
zeloide benannt hat.1110 Seine Hingabe bleibt ohne Antwort. Innerlich zerrüttet 
schleicht er ins Gewächshaus und setzt seinem sinnlos empfundenen Leben ein 
Ende, indem er sich einem tödlichen Schlangenbiss hingibt. Die Schlange wird 
hier wie in der Bibel Sinnbild der Vernichtung. Die Beziehung des Menschen zur 
Welt ist ein tödlicher Gegensatz.1111 

Der Hauptmann von Kapernaum erschien 1930 im Sammelband Die Flöte 
des Pan.1112 Der Hauptmann Christoph von Soden hatte einst die Evangelium-
Parikope über den Hauptmann von Kapernaum vernommen und war von den 

1107  Ebd., S. 445. 
1108  Ebd., S. 394-398. 
1109  Wiechert, Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland, B. 2, S. 266.
1110  Wiechert, Ernst: Geschichte eines Knaben. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/

München/Basel 1957, S. 82. 
1111  Vgl. ebd., S. 37-92. 
1112  Wiechert, Ernst: Der Hauptmann von Kapernaum. In: Sämtliche Werke, B. 7, 

Wien/München/Basel 1957, S. 213-230. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 395

Jesus-Worten: „Gehe hin! Dir geschehe, wie Du geglaubt hast!“, so überwältigt 
gewesen, dass er vor der versammelten Gemeinde aus der Bank vortrat. Seitdem 
trägt er seinen Spitzennamen. 

Er möchte, dass das gehörte Wort sich an ihm vollziehe. Da begegnet er ei-
nem gefangenen Bergmann, der am nächsten Morgen erschossen werden soll. 
Er tauscht mit ihm seine Kleider und tritt an seine Stelle. So vollzieht sich das 
Wort Christi, nicht an ihm selbst, sondern am Mitmenschen. Es wird in die Tat 
umgesetzt. Dem todgeweihten Gefangenen schenkt es wundertätig das Leben 
und die Freiheit zurück. So wird er weiterkämpfen mit neuem Mut und neuer 
Zuversicht für eine neue Ordnung. Als der Hauptmann vor dem Kriegsgericht 
seine Tat bekennt, glaubt man ihm nicht. Er wird erschossen, sein Tod ist aber 
von dem Jesus-Wort erleuchtet. Auch an ihm vollzieht es sich. 

Das Schauerliche wird hier märchenhaft. Die Opferbereitschaft wirkt wie 
ein Spiel mit dem Tod. Die Verwechslung führt zur Verwandlung. Wiechertsche 
Themen klingen hier an und bezeugen, dass der Tod nicht nur als blinder Eingriff 
des Schicksals, sondern auch als persönliche Entscheidung gedeutet wird. 

Die Verklärung des Todes ist in einer anderen Novelle noch kunstvoller ge-
staltet. Der Todeskandidat ist der Lehramtskandidat.1113 Mit seinen Schülern wird 
er nicht so recht fertig. Eines Tages schlägt er auf einen Störenfried los und der 
Getroffene stellt sich tot, worauf ein Mitschüler, Jonas, den verstörten Lehrer des 
Todesschlags beschuldigt und feierlich anstimmt: ‚Lasset uns beten!‘ Der einfäl-
tige Lehrer glaubt den Schwindel und damit ist seine Laufbahn beendet, bevor er 
sie angetreten hat. 

Die leitmotivische Bezeichnung „Todeskandidat“ ist doppelsinnig. Sie be-
trifft sein unrühmliches berufliches Ende und sein rühmliches menschliches. Da-
zwischen erstreckt sich eine Zeit der Wandlung und der Reife, wie es in vielen Er-
zählungen Wiecherts der Fall ist. Auch die Schüler werden zu Erwachsenen und 
wandeln sich. Im Krieg bringt der Zufall sie wieder zusammen in dieselbe Ein-
heit. Oberleutnant Georgsohn steht vier Unteroffizieren aus der einstigen Klasse 
gegenüber. Einer von ihnen wird tödlich verwundet und bittet den „Todeskan-
didaten“, ihm in letzter Stunde beizustehen. Über dem verschiedenen Schüler 
spricht nun der Lehrer: ‚Lasset uns beten!‘ Aus dem Spiel ist Ernst geworden, 
der Scheintote trug auch den Tod in sich. Auch er war ein Todeskandidat. Jonas, 
der einst eine Lähmung vortäuschte, kommt aus dem Krieg verstümmelt zurück. 
Durch seinen witzigen Einfall hatte er sein Schicksal schon vorweggenommen. 
Dem Lehrer wird auch sein Spitzname zum Verhängnis. Er stirbt den Heldentod. 
Bitter geht das Schicksal um, und die Menschen stehen ihm hilflos gegenüber, ge-
reift, besonnener als früher, schwermütiger. Jonas hat gelernt und bereut. Er hat 

1113  Wiechert, Ernst: Der Todeskandidat. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/München/
Basel 1957, S. 613-620. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...396

in seinem einstigen Lehrer und späteren Oberleutnant Hingabe und Großmut 
erkannt. Eines Morgens ist auf der Ehrentafel Georgsohns Namen vergoldet, – in 
einer belanglosen Geste hat Wiechert sinnbildlich die zu späte Reue der Schüler 
festgehalten. 

In Die Hirtennovelle vollzieht sich eine ähnliche Verklärung des Todes. Sie 
beginnt mit dem tödlichen Unfall des Vaters, der von einem gefällten Baum er-
schlagen wird und endet mit dem Tod des Kindes, das ein Kosake mit einem 
Lanzenstich durchbohrt. 

In Das einfache Leben ist die Frau des Försters wahnsinnig, seitdem ihr Sohn 
mit einem Panzerkreuzer in die Luft geflogen ist. 

In Die Jeromin-Kinder häufen sich Totschlag, Mord, Epidemie, Diebstahl, 
Verhaftung, Freitod, Brand und Krieg, Heldentod und Siechtum. 

Die Witwe, Grita Bauschus, und ihre Tochter Erdmuthe bitten um Obdach 
in Sowirog.1114 Der Stiefvater des Mädchens hat seine Eltern vergiftet und ist hin-
gerichtet worden. Daraufhin sucht ihre Mutter Zuflucht in der Waldhütte mit 
dem traurigen Namen ‚Arme Sünde‘. Sie geht in den Wald Kräuter suchen und 
ihre Tochter webt. Während der Diphterie-Epidemie verausgabt sich die Mutter 
völlig und stirbt. Auf ihrem Sterbebett zeigt sie den Sohn des Krugwirtes an und 
liefert das aufbewahrte Beweismaterial aus: die zerbrochene Flöte des jungen 
Friedrich. Der Sohn des Krugwirts hat ihn erschossen, weil er ein junges Mäd-
chen liebte.1115 

Michael Jeromin, der älteste Sohn, ist das nächste Opfer. Er verliebt sich in 
Erdmuthe, die Tochter eines Mörders. Er lebt für die Scholle und sehnt sich nach 
einem Erben. Als er sein ungeborenes Kind in Gefahr glaubt, verlässt er ohne 
Erlaubnis die Kaserne, kommt heimlich ins Dorf und wird als Fahnenflüchti-
ger gestellt. Gerade wenn der Gendarm kommt, ihn zu verhaften, erblickt er im 
Gebüsch den Sohn des Krugwirts, der seiner Frau nachstellt und sie ständig be-
droht. Im Jähzorn erschießt er ihn, wobei er selbst von einem Beamten niederge-
schossen wird, der sich in Notwehr glaubte.1116 

Am Gründonnerstag kommt ein vorüberziehender Scherenschleifer, mit 
dem anrüchigen Spitznamen ‚Der Totschläger‘, ins Dorf. Er betrinkt sich mit 
Schnaps und aus Wut über einen bösen Streich, den man ihm gespielt hat, fällt er, 
eine Eisenstange in der Hand, über die fröhliche Schar der Dorfkinder her. Der 
Pfarrer Agricola wirft sich ihm entschlossen entgegen. Er schützt Christean, den 
Krüppel, und wird selbst erschlagen. Er stirbt am Karfreitag, wie Christus, an 
den er kaum noch glaubte.1117  

1114  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 105-106. 
1115  Ebd., S. 190. 
1116  Ebd., S. 277. 
1117  Vgl. ebd., S. 330-338. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 397

Gogun, der Fröhliche, der Kranichräuber, wie man ihn nennt, findet einen 
grausamen Tod im Moor. Von Kosaken verfolgt, flieht er über den schwankenden 
Boden und versinkt im Schlamm, ein Haselhuhn in der Hand. Wenn das Wasser 
ihm schon bis zur Brust reicht, stößt er sich ein Messer mit aller Kraft ins Herz.1118  

Da ist Gotthold, bösartig und gemein von Kind an. Beim Krugwirt geht er 
in die Lehre und stiehlt ihm eine große Summe Bargeld. Schnell geht es mit ihm 
bergab. Er arbeitet in der Provinzhauptstadt, dann in Berlin in einer verkomme-
nen Welt. Er wird schließlich mit mehreren Jahren Zuchthaus wegen Hehlerei 
bestraft.1119 Als Nazi sitzt er natürlich auf hohem Posten.1120 

Da ist der gute Lehrer Stilling, der für seine Schüler spart, dessen Frau begra-
ben und dessen Sohn verschollen ist. Bei Nacht kommt der verkommene Sohn auf 
den Besuch: „Etwas Verwehtes und Verlorenes lag um seinen dunklen Umriß.“1121 

Marthe, Jons Mutter, wartet am Meiler: in ihrem schwarzen Kleid, mit ihren 
„erloschenen und von Gram leergetrunkenen Augen“, schaut sie in ein abgründi-
ges Land.1122  

Dr. Lawrenz, der jüdische Chirurg, bei dem Jons Freundschaft und guten 
Rat gefunden hat, entrinnt der Bedrohung durch das Nazi-Regime, indem er sich 
vergiftet.1123 

Maria Jeromin hatte den sanften Lehrer Martin Gollimbeck, der ‚das Täub-
chen‘ hieß, geheiratet.1124 Er musste in den Krieg, war lange Jahre vermisst. Barba-
ra, seine Tochter, ist schon groß, wenn er geistesgestört aus der Gefangenschaft 
zurückkommt. 

Der Roman, der von so viel Leid berichtet hat, endet mit dem Tod des Herrn von 
Balk. Drei Gestapo-Agenten waren gekommen, um ihn zu verhaften. Zwei konnte er 
niederschießen, dem dritten fiel er zum Opfer. Und ein neuer Krieg beginnt. 

Wiechert flicht gerne Gruselgeschichten in seine Erzählung ein. Er hat so 
manches Schauerliches im Krieg und im Konzentrationslager miterlebt. Immer 
wieder tauchen diese Erinnerungen auf und verleihen auch dem täglichen Leben 
etwas Unheimliches. 

In Missa sine nomine erzählt Christoph die Geschichte vom Mann, der glaub-
te, er sei der alte Kaiser. Als er nicht mehr daran glauben durfte, nahm er sich das 
Leben, weil es sich nicht mehr lohnte weiter zu leben.1125 

1118  Vgl. ebd., S. 360-361.
1119  Vgl. ebd., S. 310. 
1120  Vgl. ebd., S. 939-940. 
1121  Ebd., S. 319. 
1122  Ebd., S. 532.
1123  Vgl. ebd., S. 871-874. 
1124  Vgl. ebd., S. 342. 
1125  Vgl. Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 239.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...398

So berichtet Amadeus über „das mit dem Fleischerhaken“: „Man hing die 
Verurteilten an solche Haken, mit dem Kinn. Es war ein schwerer Tod, der 
schwerste vielleicht von allen. Und dorthin mußten wir ihn führen.“1126 

Krieg und Krankheit, Unheil und Grauen ziehen über die Dörfer. In Wie-
cherts Sicht ist der Mensch auf all seinen Wegen gefährdet, wie ein Tier gejagt, 
vom Schicksal heimgesucht, von Gott geschlagen, vom Tod bedroht. Und selbst 
der Tod ist entheiligt. Die Achtung vor dem Ebenbild Gottes ist verschwunden, 
und manchmal will es scheinen, als hätte auch Gott die Achtung vor seinem Ge-
schöpfe verloren. 

Der Totenwald und die daraufhin herausgegebenen Tagebuchnotizen des Häft-
lings Nr. 7188 berichten, wie die Unterwelt ihr Spiel treibt, wenn eine die Men-
schenwürde verachtende Staatsgewalt sie heraufbeschwört und entfesselt hat. 
In den beiden Texten wird Wiecherts Leidensweg verewigt: ein Einzelschicksal 
stellvertretend für viele. 

Der Tod überschattet Wiecherts Dichtung. Nach alttestamentlicher Auffas-
sung ist er Strafe, Folge der Schuld, Zeichen des göttlichen Zorns. Selten ist er 
verklärt von christlicher Hoffnung, manchmal von rein menschlicher Größe um-
geben. Meistens ist er nur ein sinnloser Sturz in den Abgrund. Der Mensch wird 
zermalmt, wie die schuldlosen Flüchtlinge von russischen Panzern.1127 Um dem 
Tode folgt keine Auferstehung: 

Die Toten hatten keinen Schmerz, der Vater nicht und Margreta auch nicht. Sie 
hatten ihn nicht einmal in dem Augenblick gehabt, als er zugeschlagen hatte. 
Sie waren so jäh erloschen wie eine Kerze, deren Docht man zwischen die nassen 
Finger nimmt. Und nun waren sie im Nichts, und sie wußten nicht, daß sie nicht 
waren.1128 

Die Stadt ist der Raum des Untergangs, der Krieg ist die Zeit des Todes. 

In der Stadt

Die Gründung der Stadt gehört in die Zeit nach dem Sündenfall. Sie ist eine 
ausgesprochene Folge der Sünde. Diese Auffassung beherrscht Wiecherts Dich-
tung, wenn er von der Stadt und den Stadtmenschen spricht. 

Der aus dem Paradies ausgestoßene Mensch hat seine innere Einheit und 
den Zusammenhang mit der Natur verloren. Seitdem verleihen ihm Geist 
und Geld Ansehen und Macht. Alle menschliche Nähe und Vertrautheit hat er 
eingebüßt. Unfähig zur Freundschaft ist er nur noch Gebrauchsgegenstand, nur 

1126  Ebd., S. 6 u. 46. 
1127  Vgl. ebd., S. 38-39. 
1128  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 503. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 399

noch glänzende, dünne Oberfläche. Sein Leben wird Gewohnheit, wird veräu-
ßerlicht, eingeengt und geht im Zwiespalt zwischen Natur und Zivilisation all-
mählich zugrunde. 

Der Geist bedurfte der Hände nicht, er lebte in einem leeren Raum, wo nicht ge-
pflügt, gefischt oder gesponnen wurde. In diesem Raum wurde nur gedacht, begrif-
fen, aufgehäuft, getrennt und verbunden. Man brauchte keinen Pflug oder Spaten 
zu kennen, keinen Webstuhl, kein Netz. Man brauchte nur etwas Geld, um im Tem-
pel der Weisheit sitzen zu dürfen, nur Ohr und Auge, um die Lehre zu empfangen. 
Man konnte böse und gut sein, die Lehre kümmerte sich nicht darum. Sie verlangte 
nur, daß man begriff, und sie trieb nicht die Bösen aus, sondern die Törichten. Die 
Törichten konnten ein Handwerk lernen oder ihre Hände im Tagelohn rühren, aber 
die Bösen konnten alles erwerben, was man für böse Wege später brauchte. Der 
Mensch war gespalten worden, wie man einen Baum zum Bauen und zum Brennen 
spaltet.1129  

Die Stadt ist der Raum des babylonischen Turmbaus. Der Mensch, der daran teil-
nimmt, ist zum Scheitern verurteilt. Er erlebt Sturz und Zusammenbruch. Der fe-
ste Boden versinkt ihm unter den Füßen wie im Moor, weil er die Gebundenheit 
an die Natur preisgegeben hat. Im ständigen Aufstellen von Zwecken und Zielen 
verliert er seinen Halt. Schule und Universität verleiten den jungen Menschen, 
„ein losgelöstes und unfruchtbares Leben im Geiste“ zu führen.1130 Stadt ist ein 
verruchtes Gebilde, das dem sündenhaften Menschen gleicht, der es errichtet. Es 
ist die Fremde, in der der Entwurzelte vergeblich Zuflucht sucht. Es ist ein Ersatz 
für das verlorene Paradies, ein unübersehbares Häusermeer, eine neue Welt, die 
nichts mehr von der ursprünglichen Schönheit bewahrt hat. Die Straßen sind ge-
pflastert. Gewaltige Häusermauern engen den Blick ein und verdecken den Him-
mel. Die Sonne scheint nie in Jons Zimmer.1131 Die Welt ist hier aus Stein, leblos 
und kalt. Die Menschen, die dort leben, sind versteinert: „Eine neue Welt bringst 
du uns, Jons, sagte (Charlemagne), und wir können sie brauchen… wir sind ein 
bisschen versteinert hier.“1132 Dasselbe Erlebnis hat Wiechert schon einmal in Die 
kleine Passion geschildert: „Die Stadt, in der Johannes in die Zukunft wuchs, war 
ein grauer und nüchterner Steinhaufen.“1133 

Im Lärm und Leere verlieren die Menschen ihre Substanz. Was von ihnen 
übrig bleibt, gleicht einer leeren Hülle, einer zerbröckelten Mauer, einem auf-
schreienden Plakat. Falschheit, Schein, Öde, Eintönigkeit werden immer wieder 

1129  Ebd., S. 245. 
1130  Ebd., S. 365. 
1131  Ebd., S. 118, 131. 
1132  Ebd., S. 116. 
1133  Wiechert, Ernst: Die kleine Passion, B. 3, S. 146. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...400

in Wiecherts Dichtung als Kennzeichen der Stadtwelt gebrandmarkt: „Farbige 
Reklamen glühten auf den hohen Bächern, Wachspuppen lächelten hinter riesi-
gen Schaufenstern.“1134 

Graue Häuser mit fleckigen Mauern standen wie böse Schächte neben den Schie-
nen, Brücken und Unterführungen klirrten und donnerten, und dann tat die erste 
Riesenhalle sich vor seinem Blick auf. Er stand in seinem Abteil am Fenster, den 
Koffergriff fest in der Hand, anders als damals bei seinem ersten Kampf mit dem 
Gepäckträger, aber immer noch mit dem dumpfen Widerstand des Waldkindes ge-
gen Stein und Masse.1135 

Eines Tages besucht Jons seinen Freund aus der Kriegszeit Tobias, der nun Pfar-
rer in einem Arbeiterviertel geworden ist: 

Es war eine kümmerliche, kleine Stadt, die von der Braunkohle lebte. Die Schorn-
steine standen wie nackte Bäume über ihr, und der Rauch verdunkelte ihre Fen-
ster. Eine kleine Menschenrasse schlich unfroh über die Straßen, von denen ein 
dunkler Staub aufstieg, und vor den Amtsgebäuden standen lange Reihen von 
Arbeitslosen. Ihre finsteren Gesichter waren wie an unsichtbaren Schnüren auf-
gehängt.1136 

Tobias erzählt aus seinem Leben: „Am Anfang hatte ich Blumen im Garten, Nel-
ken, Goldlack und sogar Levkojen, aber es waren keine richtigen Blumen, weißt 
du. Sie waren künstlich und ich mußte sie jeden Tag sprengen, um die Farben zu 
sehen. Sie wuchsen wie unter der Asche.“1137 Wie der Staub die Blumen entstellt, 
so wird auch im Städter die Kinderseele verschüttet. 

Die Dorfbewohner, die sich ihres Glücks nicht bewusst sind, träumen von 
der Stadt, als wäre dort das verheißene Land. Es ist aber nur ein Trugbild, das 
ihnen vor den Augen schwebt: 

Schön war die Stadt, dachten die Frauen von Sowirog, ein Ort des Glanzes und 
des Reichtums, der Wunder und Verheißungen. Soldaten marschierten über ihre 
gepflasterten Straßen, ein Denkmal mit einem eisernen Adler stand hoch und feier-
lich über dem Markt, hinter spiegelnden Fenstern lagen die Schätze der Welt. Aber 
die Füße schmerzten in den ungewohnten Schuhen, das Geld verschwand aus dem 
zugeknöpften Taschentuch, und die Männer betranken sich, sowie man sie aus den 
Augen verlor.1138 

1134  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 164.
1135  Ebd., S. 300. 
1136  Ebd., S. 734. 
1137  Ebd., S. 735. 
1138  Ebd., S. 10. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 401

In Wirklichkeit ist die Stadt eine Wüste, ein Kerker, ein Stollen, ein Abgrund:

Aller Überfluß an jungen Söhnen, die kein Erbe zu empfangen hatten, verschwand 
in den westlichen Städten des Reiches, versank in den Bergwerken unter der Erde, 
vergaß die Wälder und Moore und bezahlte Lohn und Gewinn mit der Friedlosig-
keit der im Dunklen Lebenden, mit der Zugehörigkeit zur Masse der Hadernden, 
die ihnen noch fremd blieb bis zur Todesstunde.1139 

Wiecherts Einstellung zur Stadt hat sich im Laufe seiner Entwicklung nicht we-
sentlich geändert, denn er beruft sich immer auf die Erfahrung seiner Jugend. 
Schon in Der Wald, einem seiner ersten Romane, findet man eine schroffe Verur-
teilung der Stadtwelt: 

Nun, Isegrim, was macht die Stadt? fragte Henner Wittich. Stehen Häuser und 
Menschen noch, fest und des teuren Lebens froh? Der Isegrim fuhr jede Woche 
einmal mit dem Kahn nach der Stadt, holte Lebensmittel, Zeitung und Briefe und 
war so das Band, mit dem der Wald sich an die Welt knüpfte. – Stehen wohl, Haupt-
mann! sagte er verächtlich. Aber nicht fest und auch nicht froh. Haben Schimmel-
pilze außen und innen und seh‘ die Raupen an Häusern und Menschen klettern, 
große, schwarze, giftige.1140 

Zu dieser von vornherein pessimistisch ausgerichteten Thematik gehört auch 
die Bezeichnung der Stadt als Papierwelt und Bürokratie. Ein Ministerialrat sagt 
zu Dietrich Karsten, der eine Eingabe gemacht hat, um für den Unterprimaner 
Johannes Zerrgiebel eine Änderung seines mit Schuld belasteten Namens zu er-
wirken: „Es ist ein wenig zuviel Papier in diesen Räumen, und wenn ich Sie nicht 
gesehen hätte, wären auch Sie Papier geblieben. Es ist schön, wieder einmal das 
Leben zu sehen. So wie Sie sprechen, spricht kein Mensch in diesem Hause und 
kein Mensch in dieser Stadt. Und manchmal denke ich, daß das nicht gut ist.“1141 
Vor ihm stand ein Bauer, mit einem unbestechlichen Blick. 

Die Stadt prägt die Menschen, die dort leben, sei es in reichen Gemächern 
oder in dunklen Kellern unter der Erde, und sie verdirbt ihre Seele und entstellt 
ihr Gesicht: 

( Jons) war nicht glücklich in der großen, schäbigen, lauten Stadt, in der es Umzüge, 
Streiks und Prügeleien gab und in der die Arbeitslosen in unabsehbaren Reihen vor 
den Stempelstellen standen. Auch hier sah er böse Gesichter, und das Böse in ihnen 
war nackter und gefährlicher, als er es in seiner Heimat gesehen hatte.1142  

1139  Ebd., S. 39. 
1140  Wiechert, Ernst: Der Wald, B. 1, S. 488.
1141  Wiechert, Ernst: Die kleine Passion, B. 3, S. 217.
1142  Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 721. 



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...402

Der Stadtmensch ist falsch, hohl, breitspurig, brutal, häßlich, „mit einem gelang-
weilten Mund, verschleierten, eisigen Augen, wohlbekleidet, bissig, eingebildet, 
auf seinem Schreibtisch eine Reihe nackter Frauen.“1143 

Zu diesem Menschentyp gehört der Sohn der Majorin: 

[Ü]ber der breiten Tür, konnte sie den goldenen Rahmen sehen und in ihm das 
junge und hochmütige Gesicht ihres Sohnes, den sie vor zwanzig Jahren empfangen 
hatte, erschreckt und ohne Liebe. Der aufgewachsen war in zuchtloser Zeit, Wan-
kendes und Zerfallendes vor den jungen Augen, und der nicht mehr zurückfand in 
Zucht und Ordnung, in harte Arbeit und stillen Verzicht. Ein Mensch der Städte, 
der über ihr Tagewerk lächelte und vor dem sie die Hausmädchen bewahren mußte, 
wenn er einkehrte bei ihr, ein Grammophon im Koffer und ein Album mit Photo-
graphien, vor denen die klare Stirn errötete.1144  

Der Stadtmensch besucht Nachtlokale und trinkt.1145 Er kommt nicht mehr zur 
Besinnung und geht unter in der Masse: „Es ist immer dieselbe Herde, die sich 
zum Tränktrog drängt.“1146 „Entkleidete Besessene, die sich selbst die Kleider 
herunterreißen.“1147 

Die Geldgier führt zum Verbrechen, die Verblendung zum Wahnsinn oder 
zur Erstarrung. Gotthold Jeromin kommt ins Zuchthaus und bringt es später zum 
Parteifunktionär. Gina Jeromin arbeitet sich hoch und heiratet schließlich einen 
Grafen: „Keines der Jerominkinder ging mit einer so stählernen und düsteren 
Entschlossenheit auf ihr Ziel zu wie sie.“1148 Jumbo sagt über sie: 

Ein tüchtiges Mädchen, Mönchlein. […] Aber es wäre mir doch lieber gewesen, sie 
hätte einen BauGrafen. Denke nicht, daß er ‚ohne Furcht und Tadel‘  sein wird. Nein, 
Jons dachte es auch nicht. Vielleicht ohne Furcht, aber ohne Tadel sicherlich nicht.1149  

Jons Jeromin lernt Brockhusen, den Sohn eines Reeders, und seine Schwester 
kennen, elegante Kinder einer wohlhabenden, übermütigen und verkommenen 
Stadtwelt. Eines Tages wird Jons von seinem Mitschüler eingeladen. Das Mäd-
chen spricht über ihre Eltern: 

Papa ist bei seiner Liebsten, und Mama hat wahrscheinlich eine Bibelstunde für 
gefallene Mädchen. Wir leben hier jeder nach seinem Geschmack, Herr Jons, und 

1143  Ebd., S. 253. 
1144  Wiechert, Ernst: Die Majorin, B. 4, S. 195-196. 
1145  Vgl. Wiechert, Ernst: Jeromin-Kinder, B. 5, S. 172. 
1146  Ebd., S. 719. 
1147  Ebd. 
1148  Ebd., S. 159. 
1149  Ebd., S. 342. 



11. Exkurs: Ernst Wiecherts Sprache – Versuch einer Analyse... 403

er ist nicht immer der exklusivste. Sie schließt sich mit Jons in ihrem Zimmer ein 
und sagt von ihrem Bruder: Ein Verbrecher, Jons… ein geborener Verbrecher. […] 
Sie schüttelte den Kopf und sah zur Decke hinauf. Alles in diesem Hause ist morsch 
und verfault, fuhr sie fort. Jeder und alles. Sogar die Dienstboten. Das Gold ist un-
sere Schminke. Mit Gold kann man alles haben, alles, weil alles käuflich ist, auch die 
Liebe. Und wer alles hat, hat in Wirklichkeit nichts. Er ist viel ärmer als der, der gar 
nichts hat… Wußten Sie das schon?1150 

Und daraufhin bietet sich das Mädchen dem Besucher an, der sich entrüstet da-
vonmacht. Zu diesem Menschentypus gehören auch Fräulein Tamara, die Malerin 
aus der Stadt, die den Hirten Michael in Versuchung bringt und um Knecht Gottes 
wirbt und nachher Selbstmord begeht,1151 die Frau von Thomas von Orla, deren 
kühle Haut ihm fast so fremd war „wie die einer Toten“,1152 die sich mit ihren Gästen 
betrinkt und vorzeitig dahinsiecht, die Großstädterin Daisy Knolle, die in Die Missa 
sine nomine auftritt: Frauen, voll Dummheit, Eitelkeit und lüsterner Sinnlichkeit, 
raffiniert, neidisch, eifersüchtig, lebensmüde und schamlose Gestalten. 

Dem Städter und der städtischen Kultur wird Wiechert nicht gerecht. Er 
sieht nur die Schattenseiten. Auch die Technik erniedrigt den Menschen. Der 
amerikanische Oberleutnant Kelley flüchtet vor seinen eigenen Leuten in die 
Stille der Heide, er weiß, wo das Unvergängliche ruht: 

Ein Kühlschrank, meint Amadeus, ist doch nicht dasselbe wie der schwarze Seiden-
rock der Großmutter, in dessen Falten sie als Kinder das Gesicht verborgen haben, 
wenn sie Angst hatten. Und die Angst wird kommen, lieber Bruder, sie ist schon 
da mit ihrem ersten kalten Atemzug. Die ungeheure Angst vor der schrecklichen 
Einsamkeit des Menschengeschlechts, das die Großmutter und den lieben Gott ab-
gesetzt hat, um statt dessen die Atome zu zertrümmern oder Raketen nach dem 
Mond zu schießen.1153 

Der Weg aus der Stadt führt zurück zur Natur, wie bei Rousseau. Thomas von 
Orla in Das einfache Leben wird zum Beispiel der geglückten Stadtflucht. Durch 
das Erlebnis des Zusammenbruchs bei Kriegsende kommt er zum freiwilligen 
Verzicht auf die Gesellschaft und das Eheleben. Er kehrt zurück zu den heilenden 
Kräften der Natur und findet neue Lebensfreude im einfachen Leben. 

Das Gesamtschaffen Wiecherts ist durchdrungen durch tiefen Pessimismus 
und eine negative Stadtkonnotation. Sein Werk legt Zeugnis für das Ringen sei-
ner Generation und die Widersprüche seiner Zeit ab. Man würde allzu leicht 

1150  Ebd., S. 256. 
1151  Vgl. Wiechert, Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland, B. 2, S. 519-531.
1152  Wiechert, Ernst: Das einfache Leben, B. 4, S. 363.
1153  Wiechert, Ernst: Missa sine nomine, B. 6, S. 152-153.



III. Ernst Wiechert – vom konservativen Schriftsteller zum...404

dazu neigen, aus Wiechert einen Sonderling zu machen, als hätte er nur im Ge-
gensatz zur Zeitströmung gestanden, als wäre er nur dazu veranlagt, abseits der 
Masse seinen Weg zu suchen. In Wirklichkeit spiegeln seine Werke geistige Gä-
rung und die Wirrnisse der Nachkriegsjahre unter der Weimarer Republik und 
die ansteigenden Probleme Wiecherts unter der Nazi-Diktatur. Die Flucht zur 
Natur vor der Stadt ist sein Versuch, sich dem öffentlichen und gesellschaftlichen 
Leben zu entziehen. 



IV

SCHLUSSWORT

[…] Es war nicht viel in meinem Leben,
denn Traum und Bücher zählen nicht,

und was ich hier und da gegeben,
es war ein kleines Armenlicht. 

Ein Licht für Schwache und Bedrängte,
ein Licht für Wahrheit und für Recht,

und wer es Tag und Nacht verschenkte,
der war wohl ein getreuer Knecht.

Kein Schwert, kein Purpur, keine Kerzen,
ein Mann, der nur sein Tagwerk trägt,

und hat doch still von Herz zu Herzen,
die ganze schwere Welt bewegt. […]1

Die Untersuchung hatte zum Ziel, den Schriftsteller und Dichter Ernst Wie-
chert und sein Gesamtschaffen auf Grund ihres Entwicklungs- und Widerstand-
spotentials zu erforschen, um aufzuzeigen, wie sich die Weltanschauung eines 
konservativen Schriftstellers angesichts der sich verändernden politischen und 
gesellschaftlichen Umstände im Dritten Reich entfaltet hat. Die langjährige For-
schungsarbeit kann hier eine umfangreiche Dokumentation über den Werdegang 
des Dichters im Gesamtschaffen der Öffentlichkeit zugänglich machen. Es ist die 
erste Monographie über Ernst Wiechert, die das Widerstandspotential seiner 
Werke so ausführlich behandelt und sich zugleich mit so vielen Aspekten seines 
Schaffens auseinander setzt. Diese Abhandlung stützt sich u.a. auf zahlreiche NS-
Dokumente, Geheimberichte aus dem Reichssicherheitshauptamt, zeitgenössi-
sche Zeitungsartikel sowie unveröffentlichte Briefe von und an Ernst Wiechert. 
Sie wurden teilweise entdeckt und zum ersten Mal in dieser Form abgedruckt 
oder sie waren bereits bekannt, wurden aber zum ersten Mal in ihrer Original-
form veröffentlicht. 

Dadurch war es möglich, dass mancherlei Stimmen auf diese Weise zu Wort 
kommen, was einseitiger Kritik den Boden entzieht. Im Spiegel der Berichte und 

1  Wiechert, Ernst: Es rückt nun alles weiter. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 474-475.



IV. Schlusswort406

Briefe wird Ernst Wiecherts Porträt ohne Pose und ohne Maske festgehalten: es 
entsteht dadurch ein kompaktes Bild, das Widersprüche zulässt, sie mitberück-
sichtigt und erklärt. Die Persönlichkeit Wiecherts erscheint deswegen in einer 
unerwartet reichen Fülle von Schattierungen und Situationen, die aber ohne Be-
rücksichtigung der zahlreichen Dokumente und ohne jeglichen Bezug von dem 
Werk zu seinem eigenen Leben und zur politischen und gesellschaftlichen Situa-
tion nicht möglich wäre oder nur teilweise der Wirklichkeit entsprechen würde. 

Besonders beachtenswert ist vor allem der schriftstellerische und ästhetische 
Werdegang Wiecherts, der in der Monographie aufgezeichnet wurde, sein Suchen 
und Ringen nach Wahrheit und Sinn des Lebens: keine monolithische Haltung, 
die von vornherein beschlossen oder eindeutig wäre, vielmehr ein Vorantasten 
zwischen zwei Fronten, das ein Fehlgehen nicht ausschließt, mit Kompromissen 
und Kursänderungen, bis inmitten einer unruhigen Zeit die klare Linie und die 
gewonnene Distanz erkennbar werden. 

Man kann heute dies oder jenes an Ernst Wiechert, an seiner Sprache, seiner 
Argumentation oder an seiner Einstellung zum Leben und an seinem Verhalten 
im Nationalsozialismus in Frage stellen. Über 60 Jahre nach seinem Tod sollte 
die Kritik unvoreingenommener sein. Aber man kann nicht apriorisch von der 
Annahme ausgehen, dass sein Werk heute abgelehnt oder ignoriert werden kann, 
um zu behaupten, Ernst Wiechert und seine Dichtung hätten keine wichtige Rol-
le in der deutschen Literatur und im kulturellen Leben Deutschlands gespielt. 
Rückblickend ist es sicherlich schwer zu erfassen, was Ernst Wiecherts dichte-
risches Werk und seine oppositionelle Haltung für viele Deutsche während des 
Krieges bedeutet haben. Die zusammengestellten Unterlagen sowie die detail-
lierte Analyse seiner Werke sollen dazu beitragen, ein besseres, d. h. differenzier-
tes Verständnis der deutschen Literatur im Dritten Reich zu ermöglichen. 

Der Verlauf der deutschen Geschichte und Literaturgeschichte hat es mit 
sich gebracht, dass Ernst Wiechert bis heute umstritten ist. Umstritten war er 
aber eigentlich selbst auch in jenen Zeiten, in denen er außergewöhnlich hohe 
Auflagenzahlen erreichte, das heißt, von den 1930er bis zu den 1950er Jahren. 
Seine persönliche Stellung zum Nationalsozialismus war nicht konstant und hat 
sich im Laufe der Jahre gravierend verändert, bis der Autor eine komplett ableh-
nende Stellung eingenommen hat. Dafür hat er nicht nur persönlich, sondern 
auch schriftstellerisch bezahlen müssen. Sein literarisches Gesamtwerk, obwohl 
mit Sicherheit nicht faschistisch, scheint sich jedoch recht gut in den allgemeinen 
Rahmen der 1930er und 1940er Jahre einzufügen.2 Es kann geradezu als instruk-

2  Davon zeugt alleine die Tatsache, dass Wiechert im Jahre 1943 nach seiner Inhaf-
tierung und dem Aufenthalt im KZ-Buchenwald vom Leiter des Auslands-Artikeldien-
stes der Presse-Abteilung im Auswärtigen Amt, Stapf, mit dem Angebot angeschrieben 
wurde, „einen Beitrag in Form einer Skizze oder Kurzgeschichte“ zu verfassen, um „im 



IV. Schlusswort 407

tives Beispiel dafür dienen, wie widerspruchsvoll, wie ausgesprochen komplex 
der Nationalismus, aber eben auch der Nationalsozialismus der damaligen Zeit 
war. Dass Ernst Wiechert einige Ideologeme der Bewegung in seinem Schaffen 
mitberücksichtigt hat, ist nicht verwunderlich, sondern zeugt nur von der Tatsa-
che, dass der Zeitgeist auch sein Schaffen mit beeinflusst hat. 

Es mag aus diesen Gründen verständlich sein, dass man den kultur- und lite-
raturhistorischen Rang Wiecherts und seines Werkes heutzutage gern verdrängt 
und ihn pauschal verurteilt oder abstempelt. Dabei sollte man es sich aber nicht 
allzu leicht machen. Man sollte seine eigenen Urteile und Meinungen sowie Vor-
behalte und Vorlieben, die man heute haben mag, ebenfalls nicht verdrängen. 
Man sollte sie vielmehr ans Licht bringen. Nur dann nämlich wird man dem Au-
tor, seinem Werk, aber auch sich selbst als Leser gerecht. Nichtsdestotrotz darf 
man aber nicht mit Schablonen und pauschalisierten Urteilen an das Werk Wie-
cherts herangehen, denn dann besteht die Gefahr, dass man es nur oberfläch-
lich und vereinfacht analysiert, über- oder unterinterpretiert, missbraucht oder 
missdeutet. 

Seit dem Ende der 1920er Jahre hat sich Ernst Wiechert immer wieder und 
immer intensiver neben seinem schriftstellerischen und dichterischen Schaffen 
als Autor von Betrachtungen, Buchrezensionen und -besprechungen, Reden und 
Selbstzeugnissen zu Wort gemeldet. Gerade die Zeitkritik war eines der dominie-
renden Elemente seiner künstlerischen Tätigkeit. Dafür stand ihm die heimatli-
che Tagespresse zur Verfügung. Und dieses Element determiniert sein Schaffen, 
nicht nur das journalistische, sondern zugleich auch sein schriftstellerisches. Als 
ihm noch die Erkennbarkeit und Popularität fehlten, wurde er nicht selten mit 
Ernst Wichert (1831-1902), dem Verfasser von historischen Romanen und der 
Litauischen Geschichten verwechselt. Wiechert hat in seine essayistischen Arbei-
ten auch weltanschauliche und kulturpolitische Aspekte mit einbezogen. Selbst 
kleineren tiefpsychologischen Aufsätzen widmete er sich. 

Eine weitere Möglichkeit, das Wort zu ergreifen und sich in der Öffentlich-
keit zu artikulieren, boten für Wiechert öffentliche Reden. Es lag ihm vor allem 
daran, sich an junge Menschen zu wenden, an sie als Zuhörer zu appellieren. Ne-
ben seiner pädagogischen Tätigkeit und dem damit verbundenen Einfluss auf 
die Heranwachsenden nutzte er auch Weihnachtsansprachen3 und Abiturienten-

Rahmen [der] pressepolitischen Auslandsarbeit [des Auslands-Artikeldienstes]  […] 
die Öffentlichkeit in jenen Ländern mit einer Anzahl deutscher Dichter und Schriftstel-
ler der Gegenwart vertraut zu machen.“ Da er damals bereits sich in der Inneren Emigra-
tion befand, lehnte er das Angebot ab. Abbildung 34: Brief vom 26. Febraur 1943 vom 
Auswärtigen Amt von der Presseabteilung an Ernst Wiechert. 

3  Vgl. Wiechert, Ernst: Weihnachtsansprache an die deutsche Jugend. In: Sämtliche 
Werke, B. 10, Wien/München/Basel 1957, S. 333-335. 



IV. Schlusswort408

Abschiedsreden,4 um seine Vorstellungen von einem erstrebenswerten menschli-
chen Dasein darzulegen. Er hielt das deswegen für dringend notwendig, weil nach 
dem verlorenen Krieg 1914-1918 die moralischen und ethischen Grundwerte 
immer stärker ins Wanken gerieten, bis sie in der Zeit zwischen 1933 und 1945 
völlig aus dem Rahmen fielen. Wenn Wiechert sich zu ideologischen Fragen ge-
äußert hat und mit manchen Formulierungen im Dritten Reich verdeckt Wider-
stand leistete, dann stets aus seiner Berufung als Dichter heraus, aber nicht, um 
als Politiker in das Tagesgeschehen einzugreifen. Besonders treffend formuliert 
das Hans Martin Pleßke, wenn er über Wiecherts Verhältnis zur Politik schreibt: 

Der Dichter bleibt auch in der faschistischen Bewährung das, was er war: ein bür-
gerlicher Intellektueller, der seinen Auftrag letzten Endes nicht im Sinne eines po-
litischen Engagements versteht. Wenn Wiechert Widerstand leistet und in seiner 
gradlinigen menschlichen Haltung dafür Opfer bringt, dann weniger um das poli-
tische Kräfteverhältnis in Deutschland zu verändern oder bei der Lösung sozialer 
Probleme mitzuwirken, sondern im Sinne des Schweizer Kulturphilosophen Max 
Picard das gefährdete Menschenbild zu bewahren und der Barbarei die Idee der 
Humanitas gegenüberzustellen.5

Manche Wiechert-Rede hinterließ beim Zuhörer die Wirkung eines Manifestes. 
Dessen war sich der Dichter viele Jahre bewusst. Er vertrat seine konservative Welt-
ansicht, beschrieb erkannte Missstände, ohne genügend zu differenzieren. Deshalb 
löste seine Rede vom 11. November 1945 in München bei der jungen Generation 
nicht mehr die erhoffte, bisher übliche Wirkung aus. Sie hatte schon in den letzten 
Kriegsmonaten immer wieder erleben müssen, dass sich allein mit emotionalen 
Empfindungen keine Erfolge auf politischen und sozialen Gebieten erzielen ließen. 
Die von Wiechert gesetzten Hoffnungszeichen reichten nicht mehr aus, um Ver-
führung und Verderben in dem gespaltenen Deutschland zu überwinden. 

Die Nachwirkungen dieser Rede waren für Wiechert eine bittere Enttäu-
schung. Er fühlte sich bewogen, bei der geistigen Umerziehung ein deutliches Zei-
chen zu setzen und wurde missverstanden. Bereits seine Denkschrift Der reiche 
Mann und der arme Lazarus hatte im Spätsommer 1945 Freund und Feind gegen 
ihn in Bewegung gesetzt. Liest man dieses Zeitdokument heute, über 70 Jahre 
nach seiner Entstehung, ist man noch immer entsetzt, mit welcher rhetorischen 

4  Vgl. Wiechert, Ernst: Abschiedsrede an die Abiturienten. In: Sämtliche Werke, B.  10, 
Wien/München/Basel 1957, S. 340-348. 

5  Pleßke, Hans Martin: Ernst Wiechert. Mit 22 Abbildungen. Berlin 1967, S. 14. Zum 
Verhältnis zwischen Ernst Wiechert und Max Picard vgl. Weigelt, Klaus: Max Picard 
und Ernst Wiechert. Zeitdiagnose als Interpretation des Menschengesichts. In: Gołaszewski, 
Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore: Zwischen Innerer Emigration und Exil. 
Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016, S. 99-114. 



IV. Schlusswort 409

Schärfe Wiechert damals die amerikanische Besatzungsmacht attackierte.6 
Seine fast bösartigen Formulierungen über die Emigranten, die im Ausland 

ihr Zuhause gefunden hatten, die Auseinandersetzung mit Erika Mann, seine 
Auflistung von Verbrechen, die amerikanische und französische Offiziere begin-
gen, seine hier offen gelegte eigene Schuld, die sich aus dem Versagen im Natio-
nalsozialismus ergab – das blieben beklemmende Fakten und machen verständ-
lich, warum Ernst Wiechert bei manchen ins Zwielicht geriet.7 Trotz begründeter 
Vorwürfe schoss der Dichter über das Ziel hinaus. Wenige Wochen nach dem 
Untergang Deutschlands und der Kapitulation des Dritten Reiches erhob er For-
derungen und übte Kritik. Dieser Zeitpunkt erwies sich für einen, der auf der 
Verliererseite stand, als gänzlich unrealistisch. Dass die Besatzungsmacht Wie-
chert für seine Aussagen nicht offiziell zur Rechenschaft gezogen hat, beweist den 
hohen Grad der Anerkennung,8 den er als „Verfolgter des Naziregimes“9 besaß.

Die versöhnlichen Töne, die der Autor dann im März 1946 in seinem Aufsatz 
Vom Wolf und vom Lamm anschnitt, halfen ihm wenig. Wiechert bereute manche 
Vorwürfe und musste einräumen, ein zum Teil falsches Bild von der Mentalität 
der Amerikaner gezeichnet zu haben. Für ihn war eine Situation entstanden, die 
ihn nun zwang, Abschied von der Zeit zu nehmen, wie er diesen Essay überschrieb. 
Er wollte nicht mehr als Angeklagter Hass auf sich laden, sondern in die Stille 
zurückkehren und sich fortan der Einmischungen enthalten. „Das heißt, daß wir 
vom Wort zum Werk zurückkehren sollen. Von der Zeit zum Abglanz der Ewig-
keit. Vom Vergänglichen zum Bleibenden.“10

In Grablegung oder Auferstehung krönte Wiechert seine seit einem Jahr vor-
getragenen kritischen Äußerungen. Er sprach über die gemachten Fehler, äußer-
te sich zu den Auflösungsformen der Kultur bei Thomas Mann und Heinrich 
Mann, übte Kritik an Erziehungsvorstellungen, wie sie Erich Kästner dargeboten 
hatte. Der Dichter erwartete endlich die Erziehung zum sittlichen Menschen, 
nachdem es in Deutschland „zwölf Jahre lang eine Erziehung zum unsittlichen 

6  Ausführlich dazu: Karolak, Czesław: Die Poetik des Vorurteils. Untersuchungen 
zum Fremdstereotyp im westdeutschen Roman der fünfziger Jahre. Poznań 1986. In 
diesem Kontext besonders wichtig Kapitel 5: Vorläufer der Totalitarismustheorie. Das 
Fremdstereotyp im Schaffen westdeutscher Autoren der älteren Generation, S. 87-120. 

7  Abbildung 35: Brief Ernst Wiecherts vom 2. Juli 1945 an die Schriftleitung.
8  Dass Die Rede an die deutsche Jugend und Der Totenwald ein enormes Echo ausge-

löst haben, beweist alleine der Brief vom Wiesbadener Kurier: Abbildung 36: Der Brief 
vom 6. Dezember 1945 von der Redaktion des Wiesbadener Kuriers an Ernst Wiechert.  

9  Abbildung 37: Schild von Ernst Wiechert aus dem Konzentrationslager Buchen-
wald u. Abbildung 38: Amtlicher Ausweis von ehemaligen Konzentrationslagerinsas-
sen.

10  Wiechert, Ernst: Abschied von der Zeit. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 669-674, hier S. 674. 



IV. Schlusswort410

Menschen und hundert Jahre lang eine Erziehung zum gehorsamen Menschen, 
zum Untertan“11 gegeben hatte. Wiechert zweifelte daran, ob die neue Zeit rich-
tig angefangen worden sei. Sein Kulturpessimismus gipfelte darin: „Es ist nichts, 
was der Welt und der Menschheit ein neues Antlitz gibt.“12 Diesen Essay zeichnet 
Trostlosigkeit aus, in die Wiechert verfiel, weil der Hass, mit dem man ihm begeg-
nete, größer war als die Liebe. 

Trotz der literarisch sichtbaren Erfolge Wiecherts in den drei Jahren bis zur 
Übersiedlung auf den Rütihof ist dies eine Zeit der Resignation geblieben.13 Da-
mals sind sicher solche Essays wie Die Tafeln des Grauens,14 Über den gegenwär-
tigen Stand der Folter15 oder Der Anonyme16 entstanden, weil sie sich in das Um-
feld der geistigen Bedrückung einbinden lassen. Die Erfahrungen der Haftzeit 
im Konzentrationslager Buchenwald aus dem Jahre 1938 haben Wiechert bis an 
sein Lebensende gequält. Er wurde die Bilder von den geschundenen und gemar-
terten Häftlingen niemals los. Schweigen und Ächtung hatte er selbst schon hin-
nehmen müssen, als ihn die Königsberger Gesellschaft einst verstieß, aber jetzt 
blieb die Abrechnung über blutige Rohheiten, die vom Mittelalter kommend im 
Dritten Reich Auferstehung feierten. 

Es ist bewegend, wie treffend der Autor 1929 das Bild des akademischen 
Durchschnittsbürgers wiedergegeben hat, der als Der Mann ohne Gesicht überall 
aufkreuzen kann. Es ist verblüffend, solche Sätze zu lesen: 

In der Politik ist er gemäßigt, ein fleißiger Kirchengänger, ein pünktlicher Steuer-
zahler, ein treusorgender Vater, ein hygienischer Liebhaber. Er wird befördert und 
trägt die Beförderungen mit gemessener Würde. […] Neuerungen lehnt er ab, ihre 
Verfechter versucht er im Keime zu ersticken. Autorität und Disziplin sind ihm 
heilige Begriffe, Stützen seines Thrones. Wühler und Nager trifft die Strenge seiner 

11  Wiechert, Ernst: Grablegung oder Auferstehung. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 924-942, hier S. 936. 

12  Ebd., S. 942. 
13  Trotz der Resignation hat Ernst Wiechert immer wieder versucht, zur Studen-

tenschaft an den deutschen Universitäten zu sprechen. Dazu: Einladung des Rektors der 
Friedrich-Alexander-Universität Erlangen vom 12. November 1945, Herrn Prof. Süss, 
und das Dankschreiben des Rektors vom 14. Dezember 1945. Abbildung 39: Briefe 
vom 12. November 1945, 14. Dezember 1945 vom Rektor der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen an Ernst Wiechert.

14  Wiechert, Ernst: Die Tafeln des Grauens. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 614-619.

15  Wiechert, Ernst: Über den gegenwärtigen Stand der Folter. In: Sämtliche Werke, 
B. 10, Wien/München/Basel 1957, S. 620-625.

16  Wiechert, Ernst: Der Anonyme. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 625-631. 



IV. Schlusswort 411

Amtsgewalt und Empörung. Er glaubt, eine Entartung der Jugend nicht leugnen zu 
können. Sie erfüllt ihn mit schwerer Sorge, und er empfindet für sie das Gefühl ei-
nes Igels für einen Terrier. […] Aber auch er wird alt. Nicht wie ein Baum, ein Berg, 
ein Tier. Sondern wie eine Wand oder eine Maske.17

Ernst Wiechert war „[e]in Autor, der sich das Kriegstrauma von der Seele schreibt 
und sich dann wenig erfreut in der Nähe der Feuer-und-Blut-Autoren findet. Ein 
Anwalt der Wahrhaftigkeit, der Stille, des Geistes, der geradlinigen Einfachheit in 
allem, was er schreibt.“18

Und selbst wenn diese Untersuchung den Versuch gewagt hat, das Wider-
ständige der Literatur der Inneren Emigration am Beispiel Ernst Wiecherts und 
seines Schaffens zu beweisen, bleibt die Frage offen, ob Wiechert genauso wie 
andere Dichter, einige wahrhaft große darunter, in jeder Phase der Entwicklung 
„richtig“ gehandelt haben, d. h. der Gewalt kompromisslos widerstanden. Denn

[e]s war und ist nicht zu verlangen – es sei denn im postumen Geplärre vom siche-
ren Ufer der Demokratie. So sind auch Wiechert und die anderen – Hauptmann, 
Carossa, Bergengruen, die Brüder Jünger, Klepper, Reinhold Schneider, wir Nicht-
nazis alle – gelegentlich „ausgewichen“, um die eigene Wirksamkeit im Volk soweit 
wie möglich zu erhalten. Das geistige Leben jenseits der braunen Öffentlichkeit 
spielte sich in Zirkeln ab. Jeder dieser Autoren hatte damals eine Art „Gemeinde“.19 

Dass er und andere dabei Fehler begangen haben, ist nicht verwunderlich: „So 
erlagen manche ihren Schwächen – Ernst Wiechert etwa einer wortreich volltö-
nenden Sentimentalität. Die Feststellung hat ästhetischen Charakter. Entschei-
dend bleibt das Gesamturteil von der Geschichte. Danach ist die Leistung des 
ostpreußischen Erzählers von religiösem, moralischem, humanitärem Rang.“20

Mag manches seiner Bücher aus einer lyrischen Unsicherheit und Lebenssi-
tuation zerbröckeln, so wird Ernst Wiechert als Gewissen der Zeit nicht verges-
sen werden.21 Denn als er nach der Machtergreifung vom Propagandaministeri-

17  Wiechert, Ernst: Der Mann ohne Gesicht. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 566-570, hier S. 569-570.

18  Ferber, Christian: Sanft und tapfer – ein Anwalt der Wahrhaftigkeit. Vor hundert 
Jahren wurde Ernst Wiechert geboren. Jetzt erschien die Neuauflage seiner Erinnerungen 
„Jahre und Zeiten“. In: Welt am Sonntag, Nr. 47 v. 22. November 1987, S. 71. 

19  Pohl, Gerhart: Die Reise nach Buchenwald. Ernst Wiecherts Häftlingstagebuch. In: 
Der Tagesspiegel, Nr. 6280 v. 8. Mai 1966. 

20  Ebd. 
21  Die zahlreichen Briefe seiner Leser bezeugen seine enorme Wirkungsbreite: Ab-

bildung 40: Brief vom 13. März 1947 von Alexander von Cube an Ernst Wiechert und 
Abbildung 41: Brief vom 15.9.1948 von Herbert Ahl an Ernst Wiechert.



IV. Schlusswort412

um als einer der bekanntesten deutschsprachigen Autoren aufgefordert wurde, 
sich an einer Umfrage zu beteiligen, welches Buch ihnen den größten Eindruck in 
ihrem Leben gemacht habe, beantwortete er die Frage mit der Feststellung: „Die 
Bibel; auch wenn weiter nichts in ihr stünde als der Satz: Man muss Gott mehr 
dienen als den Menschen.“22

Er gab damit allen denen, die noch hören konnten und wollten, ein unmis-
sverständliches Zeichen und fügte sich in die Reihe derer ein, für die es nicht 
darum ging, „mit gelenkigerer Zunge noch tönerne Phrasen zu erfinden, sondern 
ruhig, unbeirrt und gefasst den Weg der Wahrheit zu gehen.“23

Ricarda Huch hat zum 60. Geburtstag Ernst Wiecherts dem Schriftsteller ein 
Gedicht zur Ehre gewidmet: 

Sechzig Jahre: der silberne Hauch des Herbstes umweht dich,
Wie er dich gütig in seinen Feierabend geleitet.
Purpurn und goldgelb sind
Früchte und Blumen und Blätter; zuweilen
Löst sich ein Blatt und schmilzt in die zärtliche Luft. Voll Garben.
Stehn die Felder, die letzten Ähren sammelt ein Armer.
Vögel singen nicht mehr. Aus dem verzauberten Schweigen
Steigen Töne wie Duft, sonst keinem Ohr vernehmbar. 
Sinnend lauschst du den Geisterstimmen
In dir und den Dingen.24

Reinhold Schneider drückte es besonders deutlich aus, was er und seine Zeitge-
nossen mit Wiechert und seinem Schaffen assoziierten. Zugleich stellte er eine 
Frage, die unbeantwortet blieb, weiterhin aktuell ist und die vorliegende Mono-
graphie abschließen mag: 

Wiechert selbst war ein Abschied: das Einmünden eines Klanges in unsere Sprache, 
die vielleicht nicht mehr gelebt werden wird. […] Nun kommt es darauf an, ob die 
Menschen, die dem Zauber seiner Kunst folgten, sein Vermächtnis annehmen und 
weitertragen; ob seine Absage an die Gewalt, sein Glaube an die Macht der Stille, 
an Segensmächte, an die Möglichkeit, das Böse durch das Opfer zu überwinden, in 
den Daseinsgehalt des Volkes eingehen, für das er gedichtet hat.25 

22  Vgl. Elsner, Martin: Albert Schweitzer und Ernst Wiechert. In: National-Zeitung 
Basel, Nr. 485 v. 21. Oktober 1951. 

23  Ebd. 
24  Huch, Ricarda: Für Ernst Wiechert. In: Schneider, Reinhold; Picard, Max; Becher, 

Johannes; Carossa, Hans: Der Mensch und sein Werk. München 1951. 
25  Schneider, Reinhold: Begegnung und Bekenntnis. Literarische Essays. Freiburg/

Breisgau 1963, S. 134-135.



V

 LITERATURVERZEICHNIS

Primärliteratur

Andres, Stefan: Wir sind Utopia. El Greco malt den Großinquisitor. Zwei Novellen. Mün-
chen 2006.

Barlach, Ernst: Briefe II (1925-1938). München 1969.
Becher, Johannes R.: Rede an die deutschen Dichter. In: Becher, Johannes R.: Gesammelte 

Werke. Bd. 16, Publizistik 2, Berlin/Weimar 1978, S. 86. 
Becher, Johannes R.: Gedenkrede auf die Dichter, die für Deutschlands Freiheitstarben. In: 

Becher, Johannes R., Gesammelte Werke. Bd. 16, Publizistik 2, Berlin/Weimar 1978, 
S. 469. 

Benn, Gottfried: Können Dichter die Welt verändern? In: Benn, Gotfried, Autobiographi-
sche und vermischte Schriften. Wiesbaden/München 1977, S. 213-222. 

Bergengruen, Werner: Der Großtyrann und das Gericht. Hamburg 1941.
Bergengruen, Werner: Schreibtischerinnerungen. Zürich 1961.
Bergengruen, Werner: Dichtergehäuse. Aus den autobiographischen Aufzeichnungen. 

Zürich 1966.
Bergengruen, Werner: Der Großtyrann und das Gericht. Roman. Berlin 1975.
Borchert, Wolfgang: Das Gesamtwerk. Hamburg 1956.
Brecht, Bertolt. Gesammelte Werke in acht Bänden. Gedichte. Band IV.
Feuchtwanger, Lion: Die Geschwister Oppenheim. Frankfurt/M. 1984.
Fort, Gertrud von le: Unser Weg durch die Nacht. Worte an meine Schweizer Freunde. 

Darmstadt 1949.
Fort, Gertrud von le: Die Letzte am Schafott. Novelle. Stuttgart 2005.
Fried, Erich: Todesstimmung in der Nazilyrik. In: Zeitspiegel, Nr. 34 (24.8.1941), S. 8.
Frisch, Max: Stimmen eines anderen Deutschland? In: Neue Schweizer Rundschau, Neue 

Folge, Jg. 13, Heft 9 ( Januar 1946), S. 537.
Gaudenz, Blanche: Briefe von Ernst Wiechert an Blanche Gaudenz. Eine Auswahl. Zum 50. 

Todestag des Dichters am 24. August 2000. Stäfa am Züricher See 2000.
Huch, Ricarda: Für Ernst Wiechert. In: Schneider, Reinhold; Picard, Max; Becher, Johan-

nes; Carossa, Hans: Der Mensch und sein Werk. München 1951.
Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Heidelberg 1946.
Jaspers, Karl: Von der Wahrheit. München 1947.
Jaspers, Karl: Die Antwort an Sigrid Undset mit Beiträgen über die Wissenschaft im Hitler-

staat und den neuen Geist der Universität. Konstanz 1947.
Klepper, Jochen: Unter den Schatten deiner Flügel. Aus den Tagebüchern der Jahre 1932-

1942. Stuttgart 1956.
Loerke, Oskar: Die Gedichte. In: Loerke, Oskar: Gedichte und Prosa. Frankfurt/M. 1958.



V.  Literaturverzeichnis414

Luther, Martin: Von der Freiheit eines Christenmenschen. Gütersloh 2006.
Mann, Erika: Zehn Millionen Kinder. Die Erziehung der Jugend im Dritten Reich. Hamburg 

2001.
Mann, Klaus: Jugend und Paneuropa. In: Mann, Klaus: Auf der Suche nach einem Weg. 

Berlin 1931.
Mann, Klaus: Prüfungen. München 1968. 
Mann, Klaus: Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht. Hamburg 1984.
Mann, Klaus: Der Vulkan. Roman unter Emigranten. Frankfurt/M. 1991.
Mann, Klaus: Tagebücher 1931-1933. In: Heimannsberg, Joachim; Laemmle, Peter; 

Schoeller, Wilfried F. (Hrsg.). Reinbeck bei Hamburg 1995.
Mann, Thomas: Dieser Friede. New York/Toronto 1938.
Mann, Thomas: Rede über Deutschland und die Deutschen. Berlin 1947.
Reck-Malleczewen, Friedrich: Bockelson. Geschichte eines Massenwahns. 1937. 
Reck-Malleczewen, Friedrich: Bockelson: Geschichte eines Massenwahns. Stuttgart 1968.
Reck-Malleczewen, Friedrich: Tagebuch eines Verzweifelten. München 2015. 
Schneider, Reinhold: Las Casas vor Karl V. Leipzig 1939.
Schneider, Reinhold: Verhüllter Tag. Ölten-Köln 1954. 
Schneider, Reinhold: Briefe an einen Freund. Mit Erinnerungen von Otto Heuschele. Köln 1961.
Schneider, Reinhold: Begegnung und Bekenntnis. Literarische Essays. Freiburg/Breisgau 1963.
Schneider, Reinhold: Las Casas vor Karl V. Frankfurt 2003.
Stehr, Hermann: Erwägungen für innerliche Menschen. In: Die Weber. Eine Monatsschrift für 

das südöstliche Deutschland 1 (1925) H. 5.
Stehr, Hermann: Brief an Paul Kaestner v. 27.9.1926. In: Hermann Stehrs Nachlass, Deut-

sches Literaturarchiv in Marbach am Neckar .
Stehr, Hermann: Notizbuch 1927, S. 7r (Eintrag v. 9.3.1927). In: Hermann Stehrs Na-

chlass, Deutsches Literaturarchiv in Marbach am Neckar.
Stehr, Hermann: Der Nächte. 1928.
Stehr, Hermann: Das Märchen vom deutschen Herzen. Drei Geschichten. Leipzig 1929.
Stehr, Hermann: Über äußeres und inneres Leben. Leipzig/Berlin 1931.
Stehr, Hermann: Was bedeutet der Jugend das Buch. 1932.
Stehr, Hermann: Mein Leben. Berlin 1934.
Stehr, Hermann: Der Dichter und seine Zeit. In: Das Stundenglas. Leipzig 1936, S. 51-59.
Stehr, Hermann: Das Stundenglas. Reden, Schriften und Tagebücher. Leipzig, S. 144-159.
Stehr, Hermann: Das Geschlecht der Maechler. Roman einer deutschen Familie, Bd. I, u. II. 

Leipzig 1944.
Undset, Sigrid: Die Umerziehung der Deutschen. In: Jaspers, Karl: Die Antwort an Sigrid 

Undset mit Beiträgen über die Wissenschaft im Hitlerstaat und den neuen Geist der Uni-
versität. Konstanz 1947.

Weiskopf, Franz C.: Literarische Streifzüge. Berlin 1956.
Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. Mainz 1936.
Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten. Erinnerungen. Erlenbach, Zürich 1949.
Wiechert, Ernst: Die Flucht. In: Sämtliche Werke. B. 1, Wien/München/Basel 1957, 

S. 5-238.
Wiechert, Ernst: Der Wald. In: Sämtliche Werke, B. 1. Wien/München/Basel 1957, 

S. 433-638.



V.  Literaturverzeichnis 415

Wiechert, Ernst: Der Totenwolf. In: Sämtliche Werke. B. 2, Wien/München/Basel 1957, 
S. 5-253.

Wiechert Ernst: Der Knecht Gottes Andreas Nyland. In: Sämtliche Werke, B. 2, Wien/
München/Basel 1957, S. 254-634.

Wiechert Ernst: Die kleine Passion. In: Sämtliche Werke, B. 3, Wien/München/Basel 
1957, S. 5-302.

Wiechert, Ernst: Jedermann. In: Sämtliche Werke. B. 3, Wien/München/Basel 1957, 
S. 303-538.

Wiechert, Ernst: Die Magd des Jürgen Doskocil. In: Sämtliche Werke, B. 4, Wien/Mün-
chen/Basel 1957, S. 5-178.

Wiechert, Ernst: Die Majorin. In: Sämtliche Werke, B. 4. Wien/München/Basel 1957, 
S. 179-356.

Wiechert, Ernst: Das einfache Leben. In: Sämtliche Werke, B. 4, Wien/München/Basel 
1957, S. 357-726.

Wiechert, Ernst: Die Jeromin-Kinder. In: Sämtliche Werke, B. 5, Wien/München/Basel 
1957, S. 5-978.

Wiechert, Ernst: Missa sine nomine. In: Sämtliche Werke, B. 6, Wien/München/Basel 
1957, S. 5-446.

Wiechert, Ernst: Der weiße Büffel oder Von der großen Gerechtigkeit. In: Sämtliche Werke. 
B. 6, Wien/München/Basel 1957, S. 553-625.

Wiechert, Ernst: Geschichte eines Knaben. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/München/Ba-
sel 1957, S. 37-92.

Wiechert, Ernst: Die Flucht ins Ewige. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/München/Basel 
1957, S. 181-212.

Wiechert, Ernst: Der Hauptmann von Kapernaum. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/Mün-
chen/Basel 1957, S. 213-230.

Wiechert, Ernst: Der Mann von vierzig Jahren. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/München/
Basel 1957, S. 270-328.

Wiechert, Ernst: Der brennende Dornbusch. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/München/
Basel 1957, S. 571-589.

Wiechert, Ernst: Der Todeskandidat. In: Sämtliche Werke, B. 7, Wien/München/Basel 
1957, S. 613-620.

Wiechert, Ernst: Die Mutter. In: Sämtliche Werke. B. 7, Wien/München/Basel 1957, 
S. 763-782.

Wiechert, Ernst: Märchen. In: Sämtliche Werke, B. 8, Wien/München/Basel 1957.
Wiechert, Ernst: Wälder und Menschen. In: Sämtliche Werke. B. 9, Wien/München/Basel 

1957, S. 5-196.
Wiechert, Ernst: Der Totenwald. In: Sämtliche Werke. B. 9, Wien/München/Basel 1957, 

S. 197-330.
Wiechert, Ernst: Jahre und Zeiten. In: Sämtliche Werke. B. 9, Wien/München/Basel 1957, 

S. 331-800. 
Wiechert, Ernst: Das einfache Leben. In: Sämtliche Werke. Wien/München/Basel 1957. 

B. 9.
Wiechert, Ernst: Der verlorene Sohn. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 

1957, S. 35-114.



V.  Literaturverzeichnis416

Wiechert, Ernst: Weihnachtsansprache an die deutsche Jugend. In: Sämtliche Werke, B. 10, 
Wien/München/Basel 1957, S. 333-335.

Wiechert, Ernst: Abschiedsrede an die Abiturienten. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 340-348.

Wiechert, Ernst: Der Dichter und die Jugend. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 349-367.

Wiechert, Ernst: Gedächtnis der Toten. In: Sämtliche Werke. Wien/München/Basel 1957, 
B. 10, S. 426-431.

Wiechert, Ernst: Es rückt Nun alles weiter. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 474-475.

Wiechert, Ernst: Der ostpreußische Wald. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 559-562.

Wiechert, Ernst: Der Mann ohne Gesicht. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 566-570.

Wiechert, Ernst: Ostpreußische Landschaft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 574-578.

Wiechert, Ernst: Heimat und Welt. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 584-588, S. 584-587.

Wiechert, Ernst: Geleit in die Heimat. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 599-602.

Wiechert, Ernst: Die Tafeln des Grauens. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 614-619.

Wiechert, Ernst: Über den gegenwärtigen Stand der Folter. In: Sämtliche Werke, B. 10, 
Wien/München/Basel 1957, S. 620-625.

Wiechert, Ernst: Der Anonyme. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 1957, 
S. 625-631. 

Wiechert, Wiechert: Vom Wolf und Lamm. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 656-661.

Wiechert, Ernst: Abschied von der Zeit. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 669-674.

Wiechert, Ernst: Eine Mauer um uns baue…. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 691-697.

Wiechert, Ernst: Autobiographische Skizzen. Selbstporträt. In: Sämtliche Werke, B. 10, 
Wien/München/Basel 1957, S. 705-734.

Wiechert, Ernst: Heimat und Herkunft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 712-715.

Wiechert, Ernst: Verzauberte Welt. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 715-717.

Wiechert, Ernst: Wunderbare Reise nach Kalifornien. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/
München/Basel 1957, S. 726-734.

Wiechert, Ernst: Östliche Landschaft. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 738-741, S. 738-740.

Wiechert, Ernst: Land an der Memel. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 
1957, S. 756-763.



V.  Literaturverzeichnis 417

Wiechert, Ernst: Die Nehrung. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 1957, 
S. 763-764. 

Wiechert, Ernst: In der Heimat. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 1957, 
S. 770-788.

Wiechert, Ernst: Über Kunst und Künstler. In: Sämtliche Werke. B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 821-950.

Wiechert, Ernst: Dichterglaube. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/Basel 1957, 
S. 854-857.

Wiechert, Ernst: Von den treuen Begleitern. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/München/
Basel 1957, S. 894-905.

Wiechert, Ernst: Grablegung oder Auferstehung. In: Sämtliche Werke, B. 10, Wien/Mün-
chen/Basel 1957, S. 924-942.

Wiechert, Ernst: Rede an die deutsche Jugend 1945. ‚Europäische Dokumente‘ Heft 1, 
München 1945.

Wiechert, Ernst: Häftling Nr. 7188. Tagebuchnotizen und Briefe, München 1966.
Wiechert, Ernst: Deutsche Dichter aus Schloß Osterstein. In: Hamburger Fremdenblatt, 

Nr. 154, 5. Juni 1931, S. 1. 

Sekundärliteratur

Achterberg, Eberhard: Dichtung und Erzählung. In: NS-Monatshefte 1937, S. 89-90.
Ackermann, Karin: Talent zum Dialog. Klaus Mann und sein journalistisches Werk. Mün-

chen 1997.
Ahr, Reinhold: Ernst Wiechert und die Theologen. Eine fruchtbare Ambivalenz? In: Beutner, 

Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert 
und sein Werk. B. 3: Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. 
Frankfurt/M. 2002, S. 115-132.

Ahr, Reinhold: Ernst Wiechert und sein Kreuz mit Gott und dessen Bodenpersonal. Zu drei 
unterschiedlichen Beiträgen über Pfarrergestalten in Wiecherts Werken. In: Hensel, Jo-
achim; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Mitteilungen Nr. 15/2014, S. 41.

Albrecht, Brigitte: Landschaft- und Naturgefühl bei Ernst Wiechert. Wien 1959.
Anstett, J.-J.: Ernst Wiechert theologien. In: Etudes germaniques (7). Lyon 1952, 

S. 7-24. 
Atzenbeck, C.: Hermann Stehr. In: Die Scholle. Ansbach 1939.
Bantel, Otto; Schaefer, Dieter: Grundbegriffe der Literatur. Frankfurt/M. 1991.
Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im „Dritten Reich“. Institutionen, Kompetenzen, Betäti-

gungsfelder. München 1995.
Barbian, Jan-Pieter: Die vollendete Ohnmacht? Schriftsteller, Verleger und Buchhändler im 

NS-Staat. Ausgewählte Aufsätze. Essen 2008.
Barbian, Jan-Pieter: Literaturpolitik im NS-Staat: von der „Gleichschaltung“ bis zur Ruin. 

Frankfurt/M. 2010.
Baumann, Peter: Die Romane Werner Bergengruens. Zürich 1954.
Baumgärtner, Raimund: Die Weltanschauung des Nationalsozialismus. In: „Rottenburger 

Jahrbuch für Kirchengeschichte. Organ des Geschichtsvereins der Diözese Rotten-
burg-Stuttgart“. Band 2. Sigmaringen 1983.



V.  Literaturverzeichnis418

Bautz, Simone: Gerhard Schumann – Biographie. Wirkung eines prominenten nationalsozia-
listischen Autors. Gießen 2008.

Ben-Chorin, Schalom: Begegnung am Starnberger See. In: Desch, Kurt: Bekenntnis zu 
Ernst Wiechert. Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag. München 1947, S. 36-44.

Bentley, S. James: Martin Niemöller. Eine Bibliographie. München 1985.
Berendsohn, Walter A.: Die humanistische Front. Einführung in die deutsche Emigranten-Li-

teratur. Zweiter Teil: Vom Kriegsausbruch bis Ende 1946. Worms 1976.
Bergmann, Katja: Werner Bergengruen und die Innere Emigration – ein topologischer 

Fehlschluss? In: Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und 
Widerstand. Facetten und Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012, 
S.  319-351. 

Berkholz, Stefan (Hrsg.): Carl von Ossietzky. 227 Tage im Gefängnis. Briefe, Texte, Doku-
mente. Darmstadt 1988.

Bethge, Friedrich: NS-Gaukulturwart Bethge regt Verleihung der Goethe-Plakette an Stehr 
an. In: Institut für Stadtgeschichte Frankfurt/M. Magistratsakten 1934.

Beutner, Bärbel: „Die Welt des Schweigens“ – Ernst Wiechert und die Kurische Nehrung. 
In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Über Ernst 
Wiechert. Frankfurt/M. 1990, S. 175-188.

Beutner, Bärbel: Das Bild des Lehrers im Werk Ernst Wiecherts. In: Krenzlin, Leonore; 
Weigelt, Klaus (Hrsg.): Ernst Wiechert im Gespräch. Begegnungen und Einblicke in 
sein Werk, Berlin/New York 2010, S. 239-267.

Binder, Karina: Nicht mitzuhassen, mitzulieben bin ich da. Die Rolle der Frau bei Gertrud 
von le Fort aufgezeigt anhand der Werke „Die Letzte am Schafott“, „Die Frau des Pi-
latus“ und „Das Gericht des Meeres“. Diplomarbeit. Philologisch-Kulturwissenscha-
ftliche Fakultät der Universität Wien, 2013. 

Bischoff, Hans-Albrecht: „Die Totenmesse”. In: Zeitwende 19. München 1948, S. 662-664.
Boeschenstein, Hermann: Hermann Stehr. Einführung in die Stimmung seines Werkes. 

Breslau 1935.
Boldt, Werner: Carl von Ossietzky: Vorkämpfer der Demokratie. Hannover 2013.
Bolz, Rüdiger: Rundfunk und Literatur unter amerikanischen Kontrolle. Das Programman-

gebot von Radio München 1945-1949. In: Buchwissenschaftliche Beiträge aus dem 
Deutschen Bundesarchiv München. Herausgegeben von Ludwig Delp und Ursula 
Neumann, Band 26, Wiesbaden 1991, S. 466.

Bormann von, Alexander; Glaser, Horst Albert (Hrsg.): Weimarer Republik – Drittes 
Reich: Avantgardismus, Parteilichkeit, Exil (Deutsche Literatur. Eine Sozialgeschichte, 
Bd. 9), Reinbeck 1983.

Böhme, Gernot: Es war ihm bestimmt, mit Martin Niemöller zu leiden. In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung v. 6.11.2008, Nr. 260, S. 36. 

Böhme, Gernot: Ins Konzentrationslager gegangen, obwohl es vermeidbar gewesen wäre: 
Eine Neuausgabe von Ernst Wiecherts auch historisch interessantem Bericht Der Toten-
wald. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 6.11.2008, S. 36. 

Böttiger, Helmut (Hrsg.): Doppelleben. Literarische Szenen aus Nachkriegsdeuschland. 
Bd. 1. Göttingen 2009.

Bracher, Karl Dietrich: Stufen der Machtergreifung. Die nationalsozialistische Machter-
greifung. Studien zur Errichtung des totalitären Herrschaftssystems in Deutschland 



V.  Literaturverzeichnis 419

1933/1934. In: Bracher, Karl Dietrich; Sauer, Wolfgang; Schulz, Gerhard: Schriften 
des Instituts für politische Wissenschaft. Köln 1960, S. 31-368.

Brandenburg, Hans-Christian: Das Stille bewahren, das Müde erneuern. Der Dichter 
Ernst Wiechert starb vor 25 Jahren. In: Bayern Kurier, Nr. 36 v. 30. August 1975, 
S. 12. 

Bräuninger, Werner: Das Innere Reich. Portrait einer national-konservativen Literaturze-
itschrift der Inneren Emigration. In: Bräuninger, Werner (Hrsg.): „Ich wollte nicht 
daneben stehen...“ Lebensentwürfe von Alfred Baeumler bis Ernst Jünger. Graz 2006, 
S. 176-198. 

Brecht, Bertolt; Feuchtwanger, Lion; Bredel, Willi (Hrsg.): Das Wort. Literarische Mo-
natszeitschrift. Moskau 1937, S. 5-10.

Brecht, Bertolt: Fünf Schwierigkeiten Beim Schreiben der Wahrheit. In: Brecht, Bertolt: Ge-
sammelte Werke, Bd. 18. Frankfurt/M. 1967.

Breeuwsma, Gerrit: Dus jij komt van een andere planet? Over Indigokinderen, Nieuwetijd-
skinderen, Hoog Sensitievenen andere mystificaties. In: Tijdschrift voor orthopedagogiek 
44 (2005), S. 411-423. 

Breeuwsma, Gerrit: Du kommst also von einem anderen Planeten? URL: http://parapluie.
de/archiv/ bewusstsein/indigo/, gesehen am 15.6.2016.

Brekle, Wolfgang: Die antifaschistische Literatur In Deutschland (1933-1945). In: Weima-
rer Beiträge 6 (1970), S. 67-128.  

Brekle, Wolfgang: Schriftsteller im antifaschistischen Widerstand 1933-1945 in Deutschland. 
Berlin/Weimar 1985.

Brenner, Hans Georg: Ernst Wiechert – Zu seinem 50. Geburtstag. In: Kölnische Zeitung 
(20) vom 19.5.1937, Nr. 247.

Breuning, Klaus: Die Vision des Reiches. Deutscher Katholizismus zwischen Demokratie und 
Diktatur 1929-1934. München 1969.

Brieskorn, Richard: Ein Gespräch mit Lilje Wiechert. Zum 10. Todestag Ernst Wiecherts am 
24. August. In: Ludwigsburger Kreiszeitung vom 24.8.1960, S. 5. 

Brieskorn, Richard: Besuch bei Lilje Wiechert. Vor zehn Jahren starb Ernst Wiechert in der 
Schweiz. In: Westfälischer Anzeiger vom 20./21.8.1960.

Bruce-Lockhart, Logie: After Buchenwald. In: TLS, Nr. 5237 v. 15. August 2003. 
Brylla, Wolfgang: „Innere Emigration“ in Theorie und Praxis. Literatur als Camouflage. In: 

Bartosiewicz, Iwona; Hałub, Marek; Tomiczek, Eugeniusz (Hrsg.): Germanica Wra-
tislaviensia. Analysen und Betrachtungen. Bd. 135. Wrocław 2012, S. 41-55.

Brylla, Wolfgang: Zwischen Widerstand, Aporie und Servilität. Zu textinternen Ambiva-
lenzen in Stefan Andres Novelle Wir sind Utopia. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, 
Magdalena; Krenzlin, Leonore (Hrsg.): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deut-
schsprachige Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016, S. 83-98. 

Bundesarchiv RKK. Zit. nach: Umbenennung des Stehrwegs. Münster 2012. (URL: 
https://www.stadt-muenster.de/sessionnet/sessionnetbi/vo0050.php?__
kvonr=2004034604& voselect=8388, Stand: 18.4.2015). 

Bułkowska, Beata: „Ich komme aus einer großen Landschaft…“ Die Einflüsse der ostpreußi-
schen Landschaft auf die Werke von Ernst Wiechert. In: http://www.ernst-wiechert.
de/Ernst_Wiechert_Bibliografie/Beata_Bulkowska_Einfluesse_der_ostpreussi-
schen_ Landschaft_auf_Ernst_Wiechert.pdf (Stand vom 3.5.2013).



V.  Literaturverzeichnis420

Chattelier, Hildegard: Ernst Wiechert im Urteil der deutschen Zeitschriftenpresse 1933-
1945. Ein Beitrag zur nationalsozialistischen Literatur- und Pressepolitik. In: Recher-
ches Germaniques 3 (1973), S. 153-195. 

Chylewska-Tölle, Aleksandra: Literarische Entwürfe und Formen der Wandlung im Werk 
Gertrud von le Forts. Frankfurt/M. 2007.

Chylewska-Tölle, Aleksandra: Sendungsbewusstsein einer christlichen Dichterin. Gertrud 
von le Forts Kriegsdeutung. In: Glunz, Claudia; Pełka, Artur; Schneider, Thomas F. 
(Hrsg.): Information Warfare. Die Rolle der Medien (Literatur, Kunst, Photographie, 
Film, Fernsehen, Theater, Presse, Korrespondenz) bei der Kriegsdarstellung und – deu-
tung. Göttingen 2007.

Craig, Gordon: Deutsche Geschichte 1866-1945. Vom Norddeutschen Bund bis zum Ende 
des Dritten Reiches. München 1989.

Cramer, Hans: Das Zeitgenössische Romanwerk Ernst Wiecherts. Münster 1934.
Darge, E.: Der Schlesier Hermann Stehr. In: Die Bücherei. Zeitschrift der Reichsstelle für das 

Volksbüchereiwesen 4. Leipzig 1937, S. 538-547.
Delabar, Walter: Zu den Verhaltenskonzepten in den Romanen Ernst Wiecherts. In: Caem-

merer, Christiane; Delabar, Walter (Hrsg.): Dichtung im Dritten Reich? Zur Literatur 
in Deutschland 1933-1945. Opladen 1996, S. 135-150. 

Denk, Friedrich: Die Zensur der Nachgeborenen. Zur regimekritischen Literatur im Dritten 
Reich. Weilheim i. OB 1996.

Denk, Friedrich: Regimekritische Literatur im Dritten Reich. Eine Problemskizze. In: Kroll, Fran-
k-Lothar (Hrsg.): Wort und Dichtung als Zufluchtsstätte in schwerer Zeit. Berlin 1996.

Desch, Kurt: Bekenntnis zu Ernst Wiechert. Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag. München 1947.
Dietmann, Walter Erich: Zeitgenössische Dichtung für die Schule. In: Vesper, Will (Hrsg.): 

Neue Literatur, 1933.
Dillmann, Michael: Heinz Hilpert. Leben und Werk. Berlin 1990.
Dimt, Peter: Schlederloher Tagebuch 1946. Ein Jahr mit Guido Kolbenheyer. Berg 1982.
Dorschel, Andreas: Der Einbruch Asiens ins Abendland. Johannes-Evangelium des ent-

täuschten Nationalismus. Ernst Wiecherts Buchenwald-Bericht „Der Totenwald“. In: 
Süddeutsche Zeitung, Nr. 151 v. 1. Juli 2008, S. 14.

Durzak, Manfred: Zwei deutsche Literaturen nach 1945. In: Wischer, Erika (Hrsg.): Pro-
pyläen Geschichte der Literatur. Bd. 6. Die moderne Welt 1914 bis heute. Berlin 1988, 
S. 292-333.

Ebeling, Hans: Ernst Wiechert – Der Weg eines Dichters. Berlin 1937.
Ebeling, Hans: Ernst Wiechert. Das Werk des Dichters. Wiesbaden 1947.
Edse, Ilsedore Maria: Das Bild der Heimat bei einigen ostpreußischen Autoren seit der Jah-

rhundertwende. Columbus 1960.
Ehrke-Rotermund, Heidrun; Rotermund, Erwin: Zwischenreiche und Gegenwelten. Texte 

und Vorstudien zur ‚verdeckten Schreibweise‘ im Dritten Reich. München 1999.
Elsner, Martin: Albert Schweitzer und Ernst Wiechert. In: National-Zeitung Basel, Nr. 485 

v. 21. Oktober 1951. 
Epting-Kullmann, Alice: Pariser Begegnungen. Hänner über Säckingen 1972.
Erdmann, Ulrich: Vom Naturalismus zum Nationalsozialismus? Zeitgeschichtlich-bio-

graphische Studien zu Max Halbe, Gerhart Hauptmann, Johannes Schlaf und Hermann 
Stehr. Frankfurt/M. 2009.



V.  Literaturverzeichnis 421

Eschenburg, Harald: Die Jugend und der Dichter Ernst Wiechert. In: Der Buchhändler im 
Neuen Reich. H. 2, 1938, S. 61-64.

Eschenburg, Harald: Berufung und Anmaßung. In: Der Buchhändler im Neuen Reich. H. 5, 
1938, S. 177-179.

Escher, Angelica: Ernst Wiechert. L’uomo e il poeta. Turin 1956.
Europäische Revue: Der Horizont, Ende November 1929: Ernst Wiecherts Der Hauptmann 

von Kapernaum. Heft 9 (5). Kurt Vowinckel Verlag. Berlin 1929.
Fangmeier, Jürgen: Ernst Wiechert. Ein theologisches Gespräch mit dem Dichter. Zürich 1976.
Fangmeier, Jürgen: Ernst Wiechert – ein christlicher Dichter? In: Reiner, Guido; Weigelt, 

Klaus (Hrsg.): Ernst Wiechert heute. B. 1: Schriftenreihe der Internationalen Ernst-
-Wiechert-Gesellschaft. Frankfurt/M. 1993, S. 115-140.

Fangmeier, Jürgen: Ernst Wiechert als Seelsorger. In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus 
(Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Beiträge über Ernst Wiechert und sein Werk. Zum 
zehnjährigen Bestehen der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft (IEWG). B. 2: 
Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft, Frankfurt/M. 
1999, S. 63-90.

Fangmeier, Jürgen: Juden bei Ernst Wiechert. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Mar-
tin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert und sein Werk. B. 3: Schri-
ftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. Frankfurt/M. 2002, 
S. 133-148.

Fangmeier, Jürgen: Keinen Keil zwischen Wiechert und die Juden. In: Beutner, Bärbel; 
Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert und sein 
Werk. B. 3: Schriftenreihe der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft. Frank-
furt/M. 2002, S. 149-154. 

Fangmeier, Jürgen: Katholisches an Ernst Wiechert. Vortrag an der 9. IEWG-Tagung vom 
1.-3.6.2007 in Mülheim/Ruhr. URL: http://www.ernst-wiechert.de/Internationa-
le_Ernst_ Wiechert_ Gesellschaft/Juergen_ Fangmeier_Katholisches_an_Ernst_
Wiechert.pdf, gesehen am 15.4.2010.

Fehse, Willi: Ernst Wiechert. In: Hannoverscher Kurier, Nr. 223/24.
Fehse, Willi: Bekämpft, geliebt, gelitten. Ernst Wiechert zum 25. Todestag. In: Der Literat 

(17). 1975, S. 178-179. 
Felden, Herbert: Die Bibel in der Anfechtung unserer Zeit. Gedanken zu den „Jeromin-Kin-

dern“. In: Zeitwende 19. München 1947, S. 340-353.
Feldkamp, Alexander: Ethik aus den Wäldern – Ernst Wiechert eine deutsche Krankheit? In: 

Neue Deutsche Hefte, Januar 1958, S. 921-928 (H. 42).
Ferber, Christian: Sanft und tapfer – ein Anwalt der Wahrhaftigkeit. Vor hundert Jahren 

wurde Ernst Wiechert geboren. Jetzt erschien die Neuauflage seiner Erinnerungen „Jahre 
und Zeiten“. In: Welt am Sonntag, Nr. 47 v. 22. November 1987, S. 71. 

Flex, Walter: Der Wanderer zwischen den beiden Welten, 640.-649. Tausend. München o.J.
Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert als politischer Redner 

und Autor. Köln 2003.
Franke, Manfred: Jenseits der Wälder. Der Schriftsteller Ernst Wiechert zwischen Anpassung 

und Widersetzlichkeit. In: Schweizer Monatshefte, Nr. 7/8, S. 15-18.
Freitag, Karl Emil: Hermann Stehr. Gehalt und Gestalt seiner Dichtung. Groningen 1936.
Fries, Heinrich: Ernst Wiechert. Eine theologische Besinnung. Speyer 1949.



V.  Literaturverzeichnis422

Fritzsching, Hubertus: Ernst Wiechert – „Missa sine nomine“. In: Fritzsching, Huber-
tus (Hrsg.): Das Weltverständnis des deutschen Gegenwartsromans im Spiegel seiner 
Erzählhaltung. 1967, S. 81-94.

Fröhlich, Elke: Die Tagebücher von Joseph Goebbels. Sämtliche Fragmente. München/New 
York/London/Paris 1987.

Fuchs, Konrad; Raab, Heribert: dtv Wörterbuch zur Geschichte. Bd. 1. München 1990.
Goebbels, Josef: Die Tagebücher von Joseph Goebbels. Teil I Aufzeichnungen 1923–1941. 

München/New York/London/Paris 1998.
Goebel, Klaus: Das große Brandungsgebrüll ist nicht das Meer. In: Ina Seidel. Eine Literatin 

im Nationalsozialismus. Berlin 2011.
Gołaszewski, Marcin: Clemens August Graf von Galen: Ein politischer Prediger im Natio-

nalsozialismus – Analysen der Predigten und Hirtenbriefe. Frankfurt/M. 2010. 
Gołaszewski, Marcin: Clemens August Graf von Galen und seine Schrift Die Pest des La-

izismus als Erwägungen eines Geistlichen über die Lage der katholischen Kirche in der 
Weimarer Republik. In: Gołaszewski, Marcin; Sadziński, Witold: Acta Universitatis 
Lodziensis. Folia Germanica. Łódź 2012, S. 109-129.

Gołaszewski, Marcin: Die Problematik der Inneren Emigration im Werk Ernst Wiecherts 
–  Voraussetzungen zum Verständnis der Position des Dichters im Dritten Reich. In: 
Gołaszewski, Marcin; Baranowska-Szczepańska, Magdalena: State of research – pro-
blems – perspectives. Poznań 2012, S. 121-138.

Gołaszewski, Marcin; Ligocki, Dawid: „Ein Schriftsteller, der politische Gegenstände in 
sein künstlerisches Schaffen einbeziehen will, muß an der Politik gelitten haben.“ Klaus 
Mann und die Politik. Mephisto – Roman einer Karriere oder Karriere eines Romans. 
In: Gołaszewski, Marcin; Sadziński, Witold (Hrsg.): Acta Universitatis Lodziensis. 
Folia Germanica. Konstanz und Wandel in Sprache und Literatur. Łódź 2015, S. 105-
130.

Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore (Hrsg): Zwischen Innerer 
Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016.

Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore: Einleitung. Im Reich und 
außerhalb. Deutschsprachige Schriftsteller in der Inneren Emigration und im Exil 1933-
1945. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore (Hrsg): 
Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. Ber-
lin 2016, S. 1-8.

Greifenstein, Hermann: Gott auf der Anklagebank. In: Zeitwende 18. München 1946, 
S.  118-124.

Grenzmann, Wilhelm: Dichtung und Glaube. Probleme und Gestalten der deutschen Gegen-
wartsliteratur. Bonn 1950.

Grenzmann, Wilhelm: Dichtung und Glaube. Probleme und Gestalten der deutschen Gegen-
wartsliteratur. Frankfurt/M./Bonn 1964.

Grimm, Reinhold: Innere Emigration als Lebensform. In: Grimm, Reinhold; Hermand, 
Jost (Hrsg.): Exil und Innere Emigration. Frankfurt/M. 1972.

Grimm, Reinhold: Im Dickicht der Inneren Emigration.In: Denkler, Horst; Prümm, Karl 
(Hrsg.): Die deutsche Literatur im Dritten Reich. Themen – Traditionen – Wirkungen. 
Stuttgart 1976, S. 406-426.

Groensmit, Karel Hendrik: Gertrud von le Fort. Nijmegen 1950.



V.  Literaturverzeichnis 423

Grosser, Johannes F.G. (Hrsg.): Die große Kontroverse. Ein Briefwechsel um Deutschland. 
Hamburg/Genf/Paris 1963.

Gruber, Hubert: Friedrich Muckermann S.J., 1883-1946. Ein katholischer Publizist in der 
Auseinandersetzung mit dem Zeitgeist. Mainz 1993.

Grunewald, Michel: Nachwort. Klaus Mann und das politische Engagement. In: Mann, 
Klaus: Mit dem Blick nach Deutschland. Der Schriftsteller und das politische Engage-
ment. München 1985.

Gstettner, Heinrich: Ernst Wiechert und die Jugend. Das Bekenntnisbuch eines Unzufriede-
nen. In: Völkischer Beobachter. Württemberg, Ausgabe Nr. 271.

Guntermann, Georg: Der spanische Rosenstock als Versteck? Zur Konstruktion von Utopie 
und Gegenwelt in einer Novelle der „Inneren Emigration“. In: Kroll, Frank-Lothar; Voss 
von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Widerstand. Facetten und Probleme der »Inne-
ren Emigration«. Göttingen 2012, S. 145-184. 

Günther, J.: Die zwei Gesichter Ernst Wiecherts – Nekrolog nach zehn Jahren. In: Zeitwende 
(31) vom 31.8.1960, S. 532-541.

Hachmann, Joseph: Ernst Wiechert – Die Flöte des Pan. In: Die Bücherwelt. Zeitschrift des 
Borromäusvereins 28 (5). Bonn 1931, S. 333-335.

Hamecher, Peter:  Deutsche Rede Hermann Stehrs. In: Deutsche Allgemeine Zeitung (Ber-
lin) v. 28.1.1931.

Hampel, Robert: Der Bittere aus Masuren. In: Die Furche (21). Wien 1967.
Hartung, Günter: Völkische Ideologie. In: Puschner, Uwe; Schmitz, Walter; Ulbricht, Ju-

stus H. (Hrsg.): Handbuch zur „Völkischen Bewegung“ 1871-1918. München 1999, 
S. 22-41.

Hattwig, Jörg: Das Dritte Reich im Werk Ernst Wiecherts. Geschichtsdenken, Selbstverständ-
nis und literarische Praxis. Frankfurt/M./Bern/New York 1984.

Hausmann, Manfred: Kleine Begegnung mit großen Leuten. Neukirchen-Vluyn 1973.
Heidrun, Werner: Die künstlerisch-weltanschauliche Entwicklung Hermann Stehrs (1864-

1940), dargestellt an dessen Prosawerk bis zum Ende des ersten Weltkriegs. Leipzig 1989.
Heimann, Bodo: Die Konvergenz der Einzelgänger, Literatur als Integration des problemati-

schen Individuums in die Volksgemeinschaft: Hermann Stehr-Emil Strauss-Erwin Guido 
Kolbenheyer. In: Denkler, Horst; Pruemm, Karl (Hrsg.): Die deutsche Literatur im 
Dritten Reich. Stuttgart 1976, S. 118-137.

Heiseler von, Bernt: Ernst Wiechert. In: Zeitwende 22. München 1950, S. 372-374.
Heller, Pedro H.: Der Lehrer und der Dichter. Eine Erinnerung. In: Ernst Wiechert und sein 

Werk. Eine Anthologie. München 1951, S. 199-205 .
Hermanowski, Georg: Ernst Wiechert 1887-1950. In: Kulturelles Erbe. Lebensbilder aus 

vier Jahrhunderten. Bildende Kunst-Musik-Literatur III. Bonn 1988.
Herzog, Bert: Ernst Wiechert und das Wölfische. In: Schweizer Rundschau, April 1960, 

S. 153-160 (H. 60).
Hilger, Lina: Ein einfaches Leben? (Buchbesprechung). In: Die Frau (47), H. 7, S. 198-201.
Hitler, Adolf: Mein Kampf. München 1933.
Hmb: Feuilleton. Der Wunschträumer. Zu Ernst Wiecherts fünfundsiebzigstem Geburtstag. 

In: Stuttgarter Zeitung v. 18. Mai 1962, Nr. 114.
Hofacker, Erich: Die Bibel in Ernst Wiecherts Werken. In: Monatshefte 45 (4). Madison 

1953, S. 214-231.



V.  Literaturverzeichnis424

Hoffmann, Alfons: Ernst Wiecherts Spiel vom deutsche Bettelmann. Eine Aufführung des 
NS-Studentenbundes in Münster. In: Germania (49). Berlin 17.2.1935. 

Hoffmann, Charles W.: Opposition und Innere Emigration: Zwei Aspekte des Anderen Deut-
schlands. In: Hohendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emi-
gration II. Internationale Tagung in St. Louis. Frankfurt/M. 1973, S. 119-140.

Holthusen, Hans Egon: Der unbehauste Mensch. Motive und Probleme der modernen Lite-
ratur. München 1951.

Horkel, Wilhelm: Ernst Wiechers Pfarrergestalten. In: Hensel, Joachim; Weigelt, Klaus 
(Hrsg.): Mitteilungen Nr. 15/2014, S. 42-45. 

Ingen, van Ferdinand: Zwischen „Totenwolf“ und „Totenwald“. Ernst Wiechert und die völki-
sche Literatur. In: Onderdelinden, Sjaak (Hrsg.): Interbellum und Exil. Festschrift für 
Hans Würzner. Amsterdam 1991, S. 140-161. 

Jaenecke, Andreas: Ernst Wiechert – Leben, Werk, Wirkung. In: Desch, Kurt: Bekenntnis zu 
Ernst Wiechert. Ein Gedenkbuch zum 60. Geburtstag. München 1947.

Jancke, Oskar: Ernst Wiecherts Sprache der Einffachheit. In: Die Literatur 39. 1939, S. 396-398.
Jens, Inge: Dichter zwischen links und rechts. Die Geschichte der Sektion für Deutschkunst der 

Preußischen Akademie der Künste. München 1971.
Jetter, Marianne R.: The „Island Motif“ in the prose works of Ernst Wiechert. Vancouver 1957.
Johae, Günter: Die Natur bei Ernst Wiechert. Motivuntersuchungen zu seiner Naturerfah-

rung und zu seiner Landschaftsdarstellung. Köln 1953.
Kaempfer, Wolfgang: Traditionalismus. In: Bormann von, Alexander; Glaser, Horst Al-

bert (Hrsg.): Weimarer Republik – Drittes Reich: Avantgardismus, Parteilichkeit, Exil 
(Deutsche Literatur. Eine Sozialgeschichte, Bd. 9), Reinbeck 1983, S. 189-199.

Kamin, Gerhard: Ernst Wiechert – Der Mensch und sein Werk. Eine Anthologie. München 1951.
Kamin, Gerhard: „… wenn man das Einfachste sucht“. In: Schlusnus, Walter (Hrsg.): 

Große Ost- und Westpreußen. München 1959, S. 200-202.
Kamin, Gerhard (Hrsg.): Ernst Wiechert Häftling Nr. 7188. Tagebuchnotizen und Briefe. 

München 1966.
Kamin, Gerhard: „…das Leidende zu lieben.“ Gedanken zum dreißigsten Todestag von Ernst 

Wiechert am 24. August. In: Das Ostpreußenblatt v. 23.8.1980, S. 9. 
Kaminski, Andrzej Józef: Faszyzm. Warszawa 1971.
Kapp, K. William: Wiechert als Erzieher. In: Ernst Wiechert und sein Werk. Eine Anthologie. 

München 1951, S. 48-59.
Kapp, K. William: Ernst Wiechert zum Gedächtnis. In: Neue Zürcher Zeitung, Nr. 136 v. 20. 

Mai 1967. 
Karnick, Manfred: Die größere Hoffnung. Über jüdisches Schicksal in deutsche Nachkriegsli-

teratur. In: Moses, Stefane; Schöne, Albrecht (Hrsg.): Juden in der deutschen Litera-
tur: ein deutsch-israelisches Symposion. Frankfurt/M. 1986, S. 66-385.

Karolak, Czesław: Die Poetik des Vorurteils. Untersuchungen zum Fremdstereotyp im we-
stdeutschen Roman der fünfziger Jahre. Poznań 1986.

Kaukoreit, Volker: „Vater tot, Mutter im Kerker, und ich im nebligen England“ oder „Das ist 
des Emigranten Lied“. Resümierende Betrachtungen und ausgewählte Nachträge zu den 
literarischen Anfängen Erich Frieds bis 1945. In: Thunecke, Jörg (Hrsg.): Deutschspra-
chige Exillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Amsterdam/Atlanta 1998 [Amster-
damer Beiträge, Bd. 44], S. 279.



V.  Literaturverzeichnis 425

Kauwenhowen, Kurt: Ernst Wiechert. Ein Umriß seines Schaffens. In: Zeitschrift für deut-
sche Bildung, 10 (1934), S. 598-605, hier S. 600. 

Kayser, Wolfgang: Das sprachliche Kunstwerk. Bern 1948.
Kaestner, Paul: Acta betreffen Hermann Stehr. In: Meridies, Wolfgang (Hrsg.): Hermann 

Stehr. Sein Werk und seine Welt. Habelschwerdt 1924, S. 176-185.
Keller, Ernst: Nationalismus und Literatur. Langemarck/Weimar/Stalingrad. Bern/Mün-

chen 1970.
Keller, Ernst: Die Flucht in die Wälder: Ernst Wiechert. In: Keller, Ernst (Hrsg.): Nationa-

lismus und Literatur. München/Bern 1970.
Kerker, Elke: Weltbürgertum – Exil – Heimatlosigkeit. Die Entwicklung der politischen Di-

mension im Werk Klaus Manns von 1924-1936. Meisenheim am Glan 1977.
Kießig, Martin: Ernst Wiechert liest, [in:] L.N.P. 1937.
Kipp, Erika: Das einfache Leben: Erinnerungen an Ernst Wiechert. Rundfunkessay, SWR 

20.8.2000. Signatur im Deutschen Literaturarchiv Marbach/Neckar: RFS: AA 
(Wiechert, Ern.).

Kirshner, Sumner: Nature-Mysticism in the Whiting of Ernst Wiechert. Boston 1963.
Kirshner, Sumner: Some documents relating to Ernst Wiecherts Inward Emigration. In: The 

German Quarterly. Vol. 38, Jan. 1965.
Kirshner, Sumner: Der Dichter Ernst Wiechert in Stäfa. Mit zwei bisher unveröffentlichten 

Briefen des Dichters. In: Etudes Germaniques. Jan.-März 1965, S. 34-37.
Kirshner, Sumner (Hrsg.): Ernst Wiecherts Briefe an einen Werdenden and Ein deutsches 

Weihnachtsspiel. Washington 1966.
Klapper, John: Nonconformist writing in Nazi Germany. The Literature of Inner Emigration. 

Rochester/New York 2015.
Klee, Ernst: Das Kulturlexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und nach 1945. Frank-

furt/M. 2007. 
Kleinewefers, Antje: „Eine ganz neue Liebe zur Liebe.“ Gertrud von le Fort. Werke aus den 

Jahren 1946 und 1947. Interpretationen. Annweiler 2003.
Klippel, Hermann: Kein einfaches Leben. Ernst Wiecherts Erinnerungen „Jahre und Zeiten“. 

In: Rhein-Neckar-Zeitung, Nr. 118 v. 23./24. Mai 1987, S. 33. 
Knuth, Alfred: Ernst Wiechert in Königsberg/Preußen. URL: http://www.ernst-wiechert.

de/Ernst_Wiechert_ Bibliografie/Alfred_ Knuth_Ernst_Wiechert_in_Koenigs-
berg. pdf.

Koepcke, Cordula: Konservative Schriftsteller im Nationalsozialismus. In: Kroll, Frank-Lo-
thar (Hrsg.): Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes Reich. Berlin 
2003, S. 37-53.

Köpke, Wulf: Antifaschistische Literatur am Beispiel Deutschlands. In: Wischer, Erika 
(Hrsg.): Propyläen Geschichte der Literatur. Bd. 6. Die moderne Welt 1914 bis heute. 
Berlin 1988, S. 97-117.

Kogon, Eugen: Der SS-Staat. Das System der deutschen Konzentrationslager. München 1974.
Kopp, Marianne: Rückkehr nach Masuren in Ernst Wiecherts Dichtung. In: Masurische Stor-

chenpost, Juni 2007, Nr. 6 (223).
Köhler, Joachim: Katholische Aktion und politischer Katholizismus. In: „Rottenburger Jah-

rbuch für Kirchengeschichte“. Organ des Geschichtsvereins der Diözese Rotten-
burg-Stuttgart. Band 2. Sigmaringen 1983.



V.  Literaturverzeichnis426

Kranz, Gisbert: Gertrud von le Fort als Künstlerin. Gezeigt an der Novelle Die Letzte am 
Schafott. Paderborn 1958.

Kranz, Gisbert: Gertrud von le Fort. Leben und Werk in Daten, Bildern und Zeugnissen. 
Frankfurt/M. 1996.

Krause, Tilman: Die Vernichtung begann schon 1938. Mit Ernst Wiecherts „Totenwald“ 
liegt einer der genauesten und einfühlsamsten Erfahrungsberichte aus der Hölle der KZs 
wieder vor. In: Die Welt vom 28.6.2008 (http://www.welt.de/welt_print/artic-
le2156045/Die-Vernichtung-begann-schon-1938.html).

Krebs, Martin: Hermann Stehr. Sein Werk im Zusammenhange des religiösen Bewußtseins 
der Gegenwart. Limburg 1932.

Krenzlin, Leonore: Suche nach einer veränderten Lebenshaltung. Ernst Wiechert: „Das ein-
fache Leben“. In:  Bock, Sigrid; Hahn, Manfred (Hrsg.): Erfahrung Nazideutschland. 
Romane in Deutschland 1933-1945. Berlin/Weimar 1987, S. 384-411.

Krenzlin, Leonore: Erziehung hinter Stacheldraht. Wert und Dilemma von Ernst Wie-
cherts konservativer Opposition. In: Ehrlich, Lothar; John, Jürgen; Ulricht, Justus H. 
(Hrsg.): Das Dritte Weimar. Klassik und Kultur im Nationalsozialismus. Weimar/
Wien 1999, S. 149-161. 

Krenzlin, Leonore: Zwischen allen Stühlen. Ernst Wiechert in der politischen Öffentlichkeit 
1933 bis 1947. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-Martin (Hrsg.): Von bleibenden 
Dingen. Über Ernst Wiechert und sein Werk. Frankfurt/M. 2002, S. 21-41.

Krenzlin, Leonore: Innere Emigration. Unschärfe und Chancen eines literarischen Begrif-
fs. In: Hans-Fallada-Gesellschaft (Hrsg.): Hans Fallada Jahrbuch. Neubrandenburg 
2006, S. 12-31.

Krenzlin, Leonore: Ernst Wiecherts politische Haltung im Dritten Reich. In: Mitteilungen, 
Nr. 15/2014 der Internationalen Ernst-Wiechert-Gesellschaft e.V. (IEWG). Bock-
horn/Regensburg 2014, S. 52-61.

Krenzlin, Leonore: Emigranten im eigenen Land? Zum Umgang mit dem Ausdruck ‚Inne-
re Emigration‘. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore 
(Hrsg): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-
1945. Berlin 2016, S. 11-28.

Krohn, Claus-Dieter; Rotermund, Erwin; Winckler, Lutz; Koepke, Wulf (Hrsg.): Aspek-
te der künstlerischen Inneren Emigration 1933-1945. München 1994, (Ein Internatio-
nales Jahrbuch, Bd. 12), S. 7-10.

Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes Reich. 
Berlin 2003.

Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Widerstand. Facetten und 
Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012.

Krüger, H. K.: Ernst Wiechert – Verfall einer dichterischen Sendung. In: Buchhändler im 
neuen Reich v. März 1943, S. 35-41.

Krüger, Horst: Ein Denkmal deutscher Innerlichkeit. Horst Krüger über Ernst Wiecherts 
„Das einfache Leben“. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung (44) vom 21.2.1980, 
S. 21.

Krüger, Horst: Ein Denkmal deutscher Innerlichkeit: Über Ernst Wiecherts ‚Das einfache 
Leben’. In: Reich-Ranicki, Marcel: Romane von gestern – heute gelesen,  Frankfurt/M. 
1990 (Bd. 3: 1933-1945), S. 238.



V.  Literaturverzeichnis 427

Kuhn-Osius, Eckhard K.: Zur Ehrenrettung der Solipsisten? Georg Lukacs und der histori-
sche Roman im Exil. In: Daviau, Donald G.; Fischer, Ludwig M. (Hrsg.): Das Exiler-
lebnis. Verhandlungen des vierten Symposium über deutsche und österreichische Exillite-
ratur. Columbia 1982, S. 133-140.  

Kunisch, Hermann: Der Dichter und Seine Verantwortung. In: Neue Zeit v. 18.5.1947. 
Berlin. 

Kuropka, Joachim: Reck-Malleczewen, Fritz: Bockelson. Geschichte eines Massenwahns. In: 
Rösch, Gertrud Maria (Hrsg.): Fakten und Fiktionen. Werklexikon deutschsprachiger 
Schlüsselliteratur 1900-2010, 2. Halbband, Stuttgart 2012, S. 491-494.

Kuropka, Joachim: Psychologie und Dynamik der Krise. Zum Krisenbewußtsein in den 
1930er Jahren (am Beispiel eines Vortrages von Dr. Friedrich Percyval Reck-Mallecze-
wen). In: Kürschner, Wilfried (Hrsg.): Krisen und Krisenbewältigung. (Vechtaer Uni-
versitätsschriften, Bd. 35). Berlin 2015, S. 145-159.

Kurz, Gerhard: Träume vom abendländischen Reich – Henry Benraths Kaiserinnenromane 
und das Dritte Reich. In: Kaiser, Gerhard; Kurz, Gerhard (Hrsg.): Literarisches Leben 
in Oberhessen. Gießener Diskurse Bd. 11. Gießen 1993.

Laack-Michel, Ursula: Albrecht Haushofer und der Nationalsozialismus. Stuttgart 1974.
Langenbucher, Hellmuth: Ernst Wiechert. In: Volkhafte Dichtung der Zeit. Berlin 1940, 

S.  309-313.
Langgässer, Elisabeth: Schriftsteller unter der Hitlerdiktatur. In: Ost und West 4. 1947, S.  36-41.
Lehmann, Jakob: Ernst Wiecherts Erzählkunst. Eine stilkritische Untersuchung seines epi-

schen Werkes. Erlangen 1949.
Leitner, Otto: Ernst Wiechert. Zum 70. Geburtstag. In: Das Ostpreußenblatt v. 18.5.1957, S. 6.
Liebold, Sebastian: Arnold Bergsträsser und Fritz Caspari in Amerika. In: Schale, Frank; 

Thümmler, Ellen; Vollmeer, Michael (Hrsg.): Intellektuelle Emigration. Zur Aktu-
alität eines historischen Phänomens. Wiesbaden 2012 , S. 89-110. 

Linzenbach, Anna: Die Sprache Ernst Wiecherts. München 1947. 
Lobe, Stephan: Wirkungsgeschichte Hermann Stehrs und seines Werkes. Köln 1976.
Löwenthal, Richard; Mühlen von zur Patrick: Widerstand und Verweigerung in Deut-

schland 1933 bis 1945. Berlin/Bonn 1982.
Löwenthal, Richard; Widerstand im totalen Staat. In: Löwenthal, Richard; Mühlen von 

zur, Patrick (Hrsg.): Widerstand und Verweigerung in Deutschland 1933-1945. Berlin 
1982, S. 11-24.

Loerke, Oskar: Tagebucheintrag vom 9.6.1933 EDV-Abschrift. In: Oskar Loerkes Nachlass, 
Deutsches Literaturarchiv Marbach am Neckar.

Loewy, Ernst: Zur „inneren Emigration“. In: verbrannt, verboten, verdrängt? Ausstellung der 
Stadtbibliothek Worms zum 40. Jahrestag der Bücherverbrennung am 10. Mai 1933. 
Worms 1973.

Loewy, Ernst: Literatur unterm Hakenkreuz. Das Dritte Reich und seine Dichtung. Eine Do-
kumentation. Frankfurt/M. 1990.

Löffler, Peter: Bischof Clemens August Graf von Galen. Akten, Briefe und Predigten 1933-
1946. Band 2. Paderborn/München/Wien/Zürich 1996.

Lücke, Manuela: Das Scheitern des Pathos. Über die Neuauflage von Ernst Wiecherts „Der 
Totenwald“. In: Literaturkritik.de vom 8.10.2008 (http://literaturkritik.de/public/ 
rezension.php?rez_id=12317).



V.  Literaturverzeichnis428

Lützeler, Paul Michael: Migration und Exil in Geschichte, Mythos und Literatur. In: Ban-
nasch, Bettina; Rochus, Gerhild (Hrsg.): Handbuch der deutschsprachigen Exillitera-
tur. Berlin/Boston 2013, S. 3-25

Mallmann, Marion: „Das innere Reich“. Analyse einer konservativen Kulturzeitschrift im 
Dritten Reich. Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft, 248. Bo-
uvier. Bonn 1978.

Mayer, Hans: Konfrontation der inneren und äußeren Emigration: Erinnerung und Deutung. 
In: Grimm, Reinhold; Hermand, Jost (Hrsg.): Exil und Innere Emigration. Frank
furt/M. 1972, S. 75-87

Mechtild, Werner: Verkünder des einfachen Lebens. Ernst Wiechert: „Jahre und Zeiten“ und 
hundertster Geburtstag. In: Der kleine Bund. Kultur-Beilage, Nr. 213 v. 12. September 
1987. 

Mendelsohn, Peter de: S. Fischer und sein Verlag. Frankfurt/M. 1970.
Messing, Axel Sanjose: Untersuchungen zum Werk Ernst Wiecherts. Inaugural-Disserta-

tion zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-
-Universität zu München. München 1987.

Meyerhofer, Nicolas J.: Gertrud von Le Fort. Berlin 1993.
Mielczarek, Jörg: Von Untertanen, Zauberbergen, Menschen ohne Eigenschaften. Meine Re-

isen durch die Literatur der Weimarer Republik. Bonn 2010: http://www.literatur-
-weimar.de/autoren/ernstwiechert.htm (abgerufen am 13.7.2016). 

Milch, Werner: Hermann Stehr. Breslau/Oppeln 1929.
Milch, Werner: Hermann Stehr. Seine dichterische Welt und ihre Probleme. Berlin 1934.
Moehler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Ein Handbuch. 

Darmstadt 1972.
Moeller, Hans-Bernard: Literatur zur Zeit des Faschismus. In: Bahr, Ehrhard (Hrsg.): Ge-

schichte der deutschen Literatur. Bd. 3. Tübingen 1988, S. 327-432.
Möhlmann, Heinz: Ernst Wiechert. Dichter und Kämpfer. In: Allgemeine Wochenzeitung 

v. 25.5.1962.
Montesi, Gotthard: Der Fall Ernst Wiechert. In: Wort und Wahrheit 4. 1946, S. 103-114.
Morek, C.: Vom „Totenwolf“ zum „Totenwald“. Ernst Wiechert zwischen den Zeiten. In: Col-

loquium (4). April 1948, S. 21-22. 
Morgan, Bayard Quincy: Ernst Wiecherts Hirtennovelle: Versuch einer Stilanalyse. In: The 

German Quarterly. Vol. 19, Nr. 4, Nov. 1946, S. 274-282.
Moritz, Karl: Wertendes Lesen. Übungen zur literarischen Wertung. Frankfurt/M. 1967, 

S. 58-68.  
Motekat, Helmut; Reiner, Guido; Weigelt, Klaus: Der Richter und die Zeit. Verantwortete 

Zeitgenossenschaft. Ernst Wiechert (1887 – 1950 – 1987) Vorträge und Beiträge der 
politischen Akademie der Konrad-Adenauer-Stiftung e.V. Heft 6.

Mueller, Victoria E. W.: An analysis of the problems in the work of Hermann Stehr. Disser-
tation. University of Toronto 1933 [unveröffentlicht].

Mühle, Erich: Hermann Stehr. Ein deutscher Gottsucher der Gegenwart. Stuttgart 1937.
Müsse, Wolfgang: Die Reichspresseschule – Journalisten für die Diktatur? Ein Beitrag zur 

Geschichte des Journalismus im Dritten Reich. München 1995.
Neuhäusler, Johann: Kreuz und Hakenkreuz. Der Kampf des Nationalsozialismus gegen die 

katholische Kirche und der kirchliche Widerstand. München 1946.



V.  Literaturverzeichnis 429

Neuwinger, Helmut: Ernst Wiecherts Roman „Das einfache Leben“ - eine „ländliche Idylle“? 
In: Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Über Ernst 
Wiechert. Frankfurt/M. 1990, S. 149-174. 

Niven, Bill: Ernst Wiechert and his role between 1933 and 1945. In: New German Studies 
16. 1990/1991. Nr. 1, S. 1-20, hier S. 1. 

N.N.: Zeuge wider die Geschichte: Zum 25. Todestag von Ernst Wiechert. In: Süddeutsche 
Zeitung (193) vom 13. Mai 1975. 

Nöhbauer, H.F.: Schergen im Morgengrauen. Ernst Wiecherts Aufzeichnungen in der Ge-
stapo-Haft jetzt erschienen. In: Abendzeitung vom 10.3.1966, S. 7. 

Ollech, Burkhardt: Ein Land aus Lächeln und Tränen geschaffen. Vor hundert Jahren wurde 
der Masuren-Dichter Ernst Wiechert geboren: Eine Reise zum Schauplatz seiner Erzählun-
gen, die zu Unrecht fast vergessen sind. In: Rheinischer Merkur vom 15.5.1987, S. 17. 

Ollesch, Helmut: Ernst Wiechert. Dichtung und Deutung. Wuppertal-Barmen 1941.
Ollesch, Helmut: Ernst Wiechert. Wuppertal 1949, 1956, 1961.
Orłowski, Hubert: Literatura w III Rzeszy. Poznań 1975.
Orłowski, Hubert: „Krakauer Zeitung“ 1939-1945. Auch ein Kapitel deutscher Literatur im 

Dritten Reich. In: Text&Kontext. Kopenhagen/München 1980, S. 411-418. 
Orłowski, Hubert: „Krakauer Zeitung“ 1939-1945. Nichtnationalsozialistische Literatur 

im Generalgouvernement? In: Denkler, Horst; Lämmer, Eberhard (Hrsg.): „Das war 
ein Vorspiel nur…“: Berliner Colloquium zur Literaturpolitik im „Dritten Reich“. 
Berlin 1985, S. 136-158. 

Orłowski, Hubert: Ernst Wiechert a tradycje konserwatywne i emigracja wewnętrzna. In: Zro-
zumieć świat. Szkice o literaturze i kulturze niemieckiej XX wieku. Wrocław 2003, S. 91-93. 

Oschilewski, Walter: Ricarda Huch: Römisches Reich deutscher Nation. In: Das deutsche 
Wort. Nr. 49, 1934.

Pachl, Gertrude: Ernst Wiechert. Ein Dichter der Krise. Wien 1952.
Paetel, Karl: Deutsche Innere Emigration. Antinationalsozialistische Zeugnisse aus Deut-

schland. New York 1946.
Parkes-Perret, Ford B.: Ernst Wiecherts dissident novella „Der weiße Büffel oder Von der 

großen Gerechtigkeit. In: Neophilologus 73. 1989, S. 560-573, hier S. 560. 
Parlach, Alexander: Die erste und einzige Rede deutscher Jugend an ihren Dichter. In: Ruf, 

Jg. 2, Nr. 10, vom 15.5.1947, S. 10. 
Payr, Bernhard (1939), Gutachten für Verleger (Abschrift). Berlin C2 vom 7.6.1939, 

Reichsstelle zur Förderung des deutschen Schrifttums bei dem Beauftragten des 
Führers für die gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP. In: 
Königsberger Sammlungen der Stadtgemeinschaft Königsberg (Pr.). Inv.Gr. 7 Nr. 5/78.

Peitsch, Helmut: Vom Faschismus zum Kalten Krieg – auch eine deutsche Literaturgeschi-
chte. Literaturverhältnisse, Genres, Themen. Berlin 1996.

Penzoldt, Günther: Das Innere Reich im Dritten Reich. Curt Hohoffs „intelligente Literatu-
rzeitschrift“ war ein Naziblatt. In: Die Zeit. Nr. 14 vom 2. April 1965.

Perels, Christoph: Ernst Wiecherts Schrift ‚Von den treuen Begleitern‘ aus dem Jahre 1937. 
Ein Beitrag zum Thema Klassiker in finsteren Zeiten. In: Jahrbuch des freien deutschen 
Hochstifts 1988.

Pernold, Christl: Die Frauengestalten im dichterischen Werk Ernst Wiecherts. Wien 1947.
Petersen, Carol: Ernst Wiechert. In: Die Bücherei, 1940, S. 1-28 (H. 1/2).



V.  Literaturverzeichnis430

Petersen, Carol: Ernst Wiechert. In: Friedmann, Hermann; Mann, Otto (Hrsg.): Chri-
stliche Dichter der Gegenwart. Beiträge zur europäischen Literatur. Heidelberg 1955, 
S. 321-332.

Philipp, Michael: Distanz und Anpassung. Sozialgeschichtliche Aspekte der Inneren Emigra-
tion. In: Exilforschung. Ein Internationales Jahrbuch 12 (1994), S. 11-30.

Pieck, Wilhelm: Arbeiter und Schriftsteller müssen zusammengehen. In: Zur Tradition, Band 2.
Plachta, Bodo: Die Bibliothek im KZ Buchenwald. In: Plachta, Bodo (Hrsg.): Literatur als 

Erinnerung. Winfried Woesler zum 65. Geburtstag. Tübingen 2004, S. 269-291.
Pleßke, Hans Martin: Ernst Wiechert. Mit 22 Abbildungen. Berlin 1967.
Pleßke, Hans-Martin: Ernst Wiechert und die Musik. In: Reiner, Guido; Weigelt, Klaus 

(Hrsg.): Ernst Wiechert heute, Frankfurt/M. 1993, S. 85-114.
Pleßke, Hans-Martin: Das „Mißlingen des Lebens” in Ernst Wiecherts frühen Romanen. In: 

Pleßke, Hans-Martin; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Zuspruch und Tröstung. Beiträge über 
Ernst Wiechert und sein Werk. Frankfurt/M. 1999, S. 99-131.

Pleßke, Hans-Martin: Verteidiger des gefährdeten Menschentums. Über Ernst Wiechert. In: 
Kroll, Frank-Lothar: Deutsche Autoren des Ostens als Gegner und Opfer des National-
sozialismus. Berlin 2000.

Pleßke, Hans-Martin: Wiechert und seine Verleger. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-
-Martin (Hrsg.): Von bleibenden Dingen. Über Ernst Wiechert. Frankfurt/M. 2002, 
S. 175-197. 

Pleßke, Hans-Martin: Der die Herzen bewegt. Ernst Wiechert. Dichter und Zeitzeuge aus 
Ostpreußen, Hamburg 2003, Nachdruck Dinslaken-Hiesfeld 2005.

Pohl, Gerhart: Die Reise nach Buchenwald. Ernst Wiecherts Häftlingstagebuch. In: Der Ta-
gesspiegel, Nr. 6280 v. 8. Mai 1966. 

Poller, Walter: Arztschreiber in Buchenwald. Bericht des Häftlings 996 aus Block 39. Ham-
burg 1947.

Pollerbeck, Annemarie: Ernst Wiechert. Eine Charakteristik seines Prosastils. Bonn 1947.
Pottier, Joël: Gertrud von le Fort. Sängerin der Kirche. Kundschafterin an den Grenzen der 

Glaubenswelt. In: Bossle, Lothar; Pottier, Joël (Hrsg.): Christliche Literatur im Au-
fbruch. Im Zeichen Gertrud von le Forts. Würzburg 1988, S. 125-126.

Pottier, Joël: Gertrud von le Fort. Eine biographische Skizze. In: Bossle, Lothar; Pottier, Joël 
(Hrsg.): Deutsche christliche Dichterinnen des 20. Jahrhunderts.  Gertrud von le Fort, 
Ruth Schaumann, Elisabeth Langgässer. Würzburg/Paderborn 1990, S. 22-49.

Pottier, Joël: Methodologische Grundüberlegungen zur „Inneren Emigration“ unter besonderer 
Berücksichtigung Gertrud von le Forts. In: Hölz, Karl (Hrsg.): Gerettet und zugleich von 
Scham verschlungen. Neue Annäherungen an die Literatur der „Inneren Emigration“. In-
ternationales Symposium anläßlich des 100. Geburtstages von Stefan Andres im Deutschen 
Literaturarchiv Marbach am Neckar, 30. Juni bis 1. Juli 2006. Frankfurt/M. 2007.

Puetzfeld, Carl: Ernst Wiecherts Ruf an das deutsche Volk – Matinee in den Kammerspielen. 
In: Süddeutsche Zeitung v. 13.11.1945 (Nr. 12).

Raem, Heinz-Albert: Katholische Kirche und Nationalsozialismus. Eine Quellensammlung 
für den katholischen Religionsunterricht an weiterführenden Schulen. Paderborn 1980.

Rathgeb, Eberhard: Schweigen in den Wäldern und bei Tisch. Hinein in die gute Stube: Ein 
Fortshaus in Masuren erinnert an den Schriftsteller Ernst Wiechert. In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, Nr. 245 v. 22. Oktober 2001, S. 56. 



V.  Literaturverzeichnis 431

Reichel, Peter: Der schöne Schein des Dritten Reiches. Faszination und Gewalt des Faschi-
smus. Frankfurt/M. 1993.

Reich-Ranicki, Marcel (Hrsg.): Romane von gestern, heute gelesen. 1989.
Reichstein, Barbara: Gott und Mensch bei Ernst Wiechert. Freiburg i. Breisgau 1948.
Reiner, Guido: Das verlorene Paradies. Natur, Mensch und Gott in Wiecherts Dichtung. Wis-

senschaftliche Arbeit zur Erlangung des ‚Diplome d’etudes superieures‘. Universität 
der Sorbonne. Paris 1966.

Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 1: Werke, Übersetzungen, Mono-
graphien und Dissertationen mit kritisch-analytischen Kurzbesprechungen. Paris 1972.  

Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 2: Ernst Wiechert im Dritten Reich. Eine 
Dokumentation. Mit einem Verzeichnis der EW-Manuskripte im Haus Königsberg. Paris 
1974.

Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 3: Ernst Wiechert im Urteil seiner Zeit. 
Literaturkritische Pressestimmen (1922-1975). Mit Nachtrag und Berichtigungen zur 
Ernst-Wiechert-Bibliographie. Paris 1976.

Reiner, Guido: Ernst-Wiechert-Bibliographie. Band 4: Ernst Wiechert im Wandel der Zeiten, 
literaturkritische Beiträge 1920-1980. Paris 1982.

Reiner, Guido: Ernst Wiechert im Wandel der Zeiten 1887–1950. In: Weigelt, Klaus 
(Hrsg.): Vorträge und Beiträge der Politischen Akademie der Konrad-Adenauer-Sti-
ftung e.V., Alfter-Oedekoven 1987, S. 18-36.

Reiner, Guido: Ernst Wiechert und seine Freunde. In: Reiner, Guido; Weigelt, Klaus 
(Hrsg.): Ernst Wiechert heute. Frankfurt/M. 1993, S. 11-54.

Rex, Walter T.: Zivilisationskritik im Werk Ernst Wiecherts. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): 
Wort und Dichtung als Zufluchtsstätte in schwerer Zeit. Berlin 1996, S. 87-113.

Rex, Walter T.: Leiden und Erlösung in den Werken Ernst Wiecherts: Offenbarung und Ein-
gang in eine andere Welt. In: Krenzlin, Leonore; Weigelt, Klaus (Hrsg.): Ernst Wie-
chert im Gespräch. Begegnungen und Einblicke in sein Werk, Berlin/New York 2010, 
S. 269-298.

Rieger, Reinhold: Von der Freiheit eines Christenmenschen, De libertate christiana. Tübin-
gen 2007.

Rosenmeyer, Udo: Ernst Wiechert und wir. In: Der Buchhändler im Neuen Reich. H. 5, 
1938, S. 177-179.

Rotermund, Erwin; Heidrun Ehrke-Rotermund: Zwischenreiche und Gegenwelten. Texte 
und Vorstudien zur „Verdeckten Schreibweise“ im Dritten Reich. München 1999.

Rotermund, Erwin: Der Kampf um die deutsche Seele. Religionskritik in der nationalsoziali-
stischen Dichtung und ihre Antikritik in der „Inneren Emigration“. In: Jakobi, Carsten; 
Spies, Bernhard; Jäger, Andrea (Hrsg.): Religionskritik in Literatur und Philosophie 
nach der Aufklärung. Halle 2007, S. 190-206.

Rotermund, Erwin: Probleme der „verdeckten Schreibweise“ in der literarischen „Inneren 
Emigration“ 1933-1945: Fritz Reck-Malleczewen, Stefan Andres und Rudolf Pechel. In: 
Braun, Michael; Guntermann, Georg (Hrsg.): „Gerettet und zugleich vom Schlamm 
verschlungen“. Neue Annäherungen an die Literatur der „Inneren Emigration“. Frank-
furt/M. 2007, S. 17-38.  

Rotermund, Erwin: Formen und Rezeptionsprobleme der „Verdeckten Schreibweise“ im 
„Dritten Reich“. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore 



V.  Literaturverzeichnis432

(Hrsg): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-
1945. Berlin 2016, S. 29-48. 

Salzer, Anselm; Tunk von E.: Illustrierte Geschichte der Deutschen Literatur. Frechen o.J.
Schäfer, Dieter: Das gespaltene Bewusstsein. Über deutsche Kultur und Lebenswirklichkeit 

1933 bis 1945. München 1981.
Schäfer, Hans Dieter: Kultur als Simulation. Das Dritte Reich und die Postmoderne. In: 

Rüther, Günther (Hrsg.): Literatur in der Diktatur. Schreiben im Nationalsozialismus 
und DDR-Sozialismus. Paderborn/München/Wien/Zürich 1997, S. 215-245. 

Schäfer, Hans Dieter: Moderne im Dritten Reich. Kultur der Intimität bei Oskar Loerke, 
Friedo Lampe und Helmut Käutner. Mainz/Stuttgart 2003. 

Schäfer, Hans Dieter: Das gespaltene Bewußtsein. Vom Dritten Reich bis zu den langen fün-
fziger Jahren. Göttingen 2009. 

Schimansky, Gerd: Heimat, die das Herz verwandelt. In: Ein Blick zurück. München 1961, 
S. 319-331.

Schmollinger, Anette: Intra muros et extra: Deutsche Literatur im Exil und in der inneren 
Emigration: ein exemplarischer Vergleich. Heildeberg 1999.

Schneider, Reinhold; Picard, Max; Becher, Johannes; Carossa, Hans: Der Mensch und 
sein Werk. München 1951. 

Schnell Frank-Ralf (Hrsg.): Literarische Innere Emigration 1933-1945. Stuttgart 1976.
Schoeps, Karl-Heinz: Deutsche Literatur zwischen den Weltkriegen. Literatur im Dritten 

Reich, Bern 1992.
Scholdt, Günter: Autoren über Hitler. Deutschsprachige Schriftsteller 1919-1945 und ihr 

Bild vom „Führer“. Bonn 1993.
Scholdt, Günter: „Ein Geruch von Blut und Schande“? Zur Kritik an dem Begriff und an der 

Literatur der Emigration im Innern. In: Wirtschaft und Wissenschaft 2. 1994, S. 23-28.
Scholdt, Günter: „Den Emigranten nach außen entsprechen die Emigranten im Innern“. Ka-

sacks Diktum und die Kritik an einem Begriff. In: John, Helmut; Neumann, Lonny 
(Hrsg.): Hermann Kasack – Leben und Werk. Frankfurt/M. 1994, S. 99-109.

Scholdt, Günter: Heiße Eisen. Ostdeutsche Schriftsteller und ihr Umgang mit heiklen The-
men im Dritten Reich. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Deutsche Autoren des Ostens 
als Gegner und Opfer des Nationalsozialismus. Beiträge zur Widerstandsproblematik. 
Berlin 2000, S. 3-34.

Scholdt, Günter: Ernst Wiechert. Ein ostpreußischer Konservativer und die Republik von 
Weimar. In: Kroll, Frank-Lothar (Hrsg.): Ostpreußen. Facetten einer literarischen 
Landschaft. Berlin 2001, S. 117-135.

Scholdt, Günter: Kein Freispruch zweiter Klasse. Zur Bewertung nicht-nazistischer Literatur 
im „Dritten Reich“. In: Zuckmayer-Jahrbuch 5. 2002, S. 127-177.

Scholdt, Günter: Deutsche Literatur und Drittes Reich. Eine Problemskizze. In: Kroll,  
Frank-Lothar (Hrsg.): Die totalitäre Erfahrung. Deutsche Literatur und Drittes Reich. 
Berlin 2003, S. 13-34.

Scholdt, Günter: Siegfreid von Vegesack. Ein Deutschbalte im Dritten Reich. In: Kroll,  
Frank-Lothar (Hrsg.): Europäische Dimensionen deutschbaltischer Literatur. Berlin 
2005, S. 93-132. 

Schonauer, Franz: Deutsche Literatur im Dritten Reich. Versuch einer Darstellung in polemi-
sch-didaktischer Absicht. Olten/Freiburg 1961.



V.  Literaturverzeichnis 433

Schopenhauer, Arthur: Parerga und Paralipomena. 19. Kapitel: Zur Metaphysik des Schö-
nen und der Ästhetik. o.O o.J.

Schoeps, Karl-Heinz Joachim: Literatur im Dritten Reich. Bern 1992.
Schoeps, Karl-Heinz: Deutsche Literatur zwischen den Weltkriegen. III. Literatur im Dritten 

Reich. Bern 1992.
Schönfeld, Herbert: Ernst Wiechert – Das einfache Leben (Buchbesprechung). In: Die Li-

teratur (41), H. 11 (August 1939), S. 693.
Schöningh, Wolfgang: Deutsche Dichter der Gegenwart. Ernst Wiechert. In: Hochschule und 

Ausland 12 (11). 1934, S. 33-37.
Schrage, Franz H.: Weimar-Buchenwald. Spuren nationalsozialistischer Vernichtungsgewalt 

in Werken von Ernst Wiechert, Eugen Kogon, Jorgen Semprun. Düsseldorf 1999.
Schröder, Jürgen: „Wer über Deutschland reden und richten will, muss hier geblieben sein“. 

Gottfried Benn als Emigrant nach innen. In: Rüther, Günther (Hrsg.): Literatur in der 
Diktatur. Schreiben im Nationalsozialismus und DDR-Sozialismus. Paderborn 1997, 
S. 131-144.

Schröter, Karl: Thomas Mann im Urteil seiner Zeit. Dokumente 1891-1955. Hamburg 
1969.

Schuhmacher, Wilhelm: Zeitgenössische deutsche Dichtung als Lesegut für Jugendliche. In: 
Die neue Literatur, Juni 1932.  (H. 6).

Schuhmann Klaus: Zwei Redner an der Wegscheide 1933. Ernst Wiechert und Hermann 
Stehr. In: Durzak Manfred; Honsza Norbert; Sznurkowski Przemysław; Wilk Ma-
rian (Hrsg.): Zbliżenia interkulturowe: Polska*Niemcy*Europa. Interkulturelle An-
näherungen: Polen*Deutschland*Europa, Łódź 2012, S. 124-129.

Schülke, Horst: Ernst Wiecherts evangelische Frömmigkeit. In: Freies Christentum 
v. 1.5.1952, S. 62-65.

Schützinger, G.: Sein Leben war Bekenntnis. Heute wäre der Dichter Ernst Wiechert 75 Jahre 
alt geworden. In: Hannoversche Rundschau, 18.5.1962. 

Schwarz, Egon: Was ist und zu welchem Ende studieren wir die Exilliteratur? In: Hohenda-
hl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emigration II. Frankfurt/M. 
1973, S. 155-164.

Schweitzer, Hartmut: Innere Emigration als Problem im Werk von Ernst Wiechert. Exempla-
rische Analysen. Gießen 1994.

Seidlin, Oskar: Begegnung mit Ernst Wiechert. In: The German Quarterly. Vol. 19, Nr. 4, 
Nov. 1946, S. 270-273.

Senninger, Gerhard: Glaubenszeugen oder Versager. St. Ottilien 2007.
Sommer, Herbert Wilhelm: Das Verhältnis zwischen Gott und Mensch im Romanwerk 

Ernst Wiecherts. Minneapolis 1963.
Sontheimer, Kurt: Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik. Die politischen 

Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1933. München 1992.
Spalek, John M.: Ernst Tollers Vortragstätigkeit und seine Hilfsaktionen im Exil. In: Hohen-

dahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emigration II. Frank
furt/M. 1973, S. 85-100.

Sprengel, Peter: Hermann und Hedwig Stehr im Briefwechsel mit Gerhart und Margarete 
Hauptmann. Berlin 2008.

Stang, Sigmund: Der Totenwolf. Buchbesprechung. In: Stimmen der Zeit (110) v.  Oktober 1925.



V.  Literaturverzeichnis434

Stauffacher, Werner: Zwischen äußerer und innerer Emigration: Las Casas als Figur des Wi-
derstandes bei Alfred Döblin und Reinhold Schneider. In: Frühwald, Wolfgang; Hür-
ten, Heinz (Hrsg.): Christliches Exil und christlicher Widerstand. Ein Symposium an 
der Katholischen Universität Eichstätt 1985. Regensburg 1987, S. 394-406.

Stehmann, Siegbert: Ernst Wiechert – Das einfache Leben. In: Eckart (15), H. 7/8 ( Juli/
August 1939), S. 364-366. 

Stein, Wolfgang von: Ernst Wiechert. Ein Dichter der Generationsprobleme. Bonn 1937.
Steinbach, Peter; Tuchel, Johannes: Widerstand gegen die nationalsozialistische Diktatur 

1933-1945. Bonn 2004. 
Strohmeyr, Armin: Der Mitläufer. Manfred Hausmann und der Nationalsozialismus. Bre-

men 1998.
Strohmeyr, Armin: Verlorene Generation. Dreißig vergessene Dichterinnen und Dichter des 

„anderen Deutschland“. Zürich 2008.
Stroka, Anna: Gerhart Hauptmanns Beziehung zu seinem Bruder Carl und zu Hermann 

Stehr. In: Białek, Edward; Tomiczek, Eugeniusz (Hrsg): Orbis Linguarum. Vol. 24. 
Wrocław 2003.

Strothmann, Dietrich: Nationalsozialistische Literaturpolitik. Ein Beitrag zur Publizistik im 
Dritten Reich. Bonn 1963.

Szyndler, Anna: Christliche Literatur im Dritten Reich als Widerstandsliteratur. Versuch 
einer literaturtheologischen Deutung. Częstochowa 2011.

Teichmann, Heinrich: Dichtung findet neuen Lebensraum. In: National-Zeitung, Essen, 
24.3.1936, Nr. 83.

Thieß, Frank: Innere Emigration (1945). In: Grosser, Johannes Franz Gottlieb 
(Hrsg.): Die große Kontroverse. Ein Briefwechsel in Deutschland. Hamburg 1963, 
S. 22-25.

Thoenelt, Klaus: Innere Emigration: Fiktion oder Wirklichkeit? Literarische Tradition und 
Nationalismus in den Werken Ernst Wiecherts, Hans Carossas und Hans Falladas 
(1933-1945). In: Thunecke, Jörg (Hrsg.): Leid der Worte. Panorama des literarischen 
Nationalsozialismus. Bonn 1987, S. 300-320.

Thunecke, Jörg: Der große Einschnitt. Drei Exil-Gedichte Erich Frieds aus den frühen 40er 
Jahren. In: Schreckenberger, Helga (Hrsg.): Ästhetiken des Exils (Amsterdamer 
Beiträge zur neueren Germanistik. B. 54, Amsterdam/New York 2003, S. 265-
286.

Thunecke, Jörg: ‚Die Jahre des Unheils‘: Der Innere Emigrant Oskar Loerke in seinen Tage-
büchern und nachgelassenen Gedichten. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdale-
na; Krenzlin, Leonore (Hrsg): Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachi-
ge Schriftsteller 1933-1945. Berlin 2016, S. 65-82. 

Thürer, Georg: Martini (11.11.1945) bei Ernst Wiechert. In: St. Galler Tagblatt vom 
19.12. 1945; D 3, S. 59.

Tilitzki, Christian: Abschied vom Hufengymnasium. Ernst Wiechert in der Königsberger 
Schulpolitik gegen Ende der Weimarer Republik. In: Krenzlin, Leonore; Weigelt, Klaus 
(Hrsg.): Ernst Wiechert im Gespräch. Begegnungen und Einblicke in sein Werk. Berlin/
New York 2010, S. 59-85.

Utz, Irmgard: Ernst Wiecherts Stellung in seiner Zeit und seine Lösung durch das Gesetz der 
Erd. Untersucht anhand seiner Romane. Wien 1939.



V.  Literaturverzeichnis 435

Vallery, Helmut: Völkisch-nationalsozialistische Erzählliteratur. In: Bormann von, Alexan-
der; Glaser, Horst Albert (Hrsg.): Weimarer Republik – Drittes Reich: Avantgardi-
smus, Parteilichkeit, Exil (Deutsche Literatur. Eine Sozialgeschichte, Bd. 9), Reinbeck 
1983, S. 144-154.

„Verleihung des Goethepreises an Hermann Stehr, 28. August 1933“. In: Zeitgeschichte in 
Hessen. (URL: http://www.lagis-hessen.de/de/subjects/idrec/sn/edb/id/4786, 
Stand: 18.4.2015).

Verweyen, Theodor: Bücherverbrennungen. Eine Vorlesung aus Anlass des 65. Jahrestages 
der „Aktion wider den undeutschen Geist“. Heidelberg 2000.

Vesper, Will: Neue Literatur. 1933. 
Vondung, Klaus: Der literarische Nationalsozialismus. Ideologische, politische und sozial-

historische Wirkungszusammenhänge. In: Denkler, Horst; Prümm, Karl: Die deut-
sche Literatur im Dritten Reich. Themen-Traditionen-Wirkungen. Stuttgart 1976, 
S. 44-65.

Wagner, Ruth Maria: Dichter der Stille rang um Wahrhaftigkeit. In: Fuldaer Zeitung vom 
23. August 1975, S. 30. 

Wagner, Herbert: Die Gestapo war nicht allein… Politische Sozialkontrolle und Staatsterror 
im deutsch-niederländischen Grenzgebiet 1929-1946. Münster 2004. 

Walter, Hans-Albert: Das Bild Deutschlands im Exilroman. In: Die Rundschau, Nr. 77, 
1966, S. 437-458.

Weber, Hermann; Herbst, Andreas: Deutsche Kommunisten. Biographisches Handbuch 
1918 bis 1945. Berlin 2008.

Weidenmüller, Gerhard: Ernst Wiechert: „Der weiße Büffel“. In: Leipziger Volkszeitung 
v. 17.2.1947.

Weigelt, Klaus: Ernst Wiecherts Reden an die Jugend. In: Beutner, Bärbel; Pleßke, Hans-
-Martin: Von bleibenden Dingen – über Ernst Wiechert und sein Werk. URL: http://
www.ernst-wiechert.de/Internationale_Ernst_Wiechert_Gesellschaft/Wie-
chert_2000_ Klaus_Weigelt_ Ernst_Wiecherts_ Reden_an_die_Jugend.pdf, ge-
sehen am 15.4.2010.

Weigelt, Klaus: Max Picard und Ernst Wiechert. Zeitdiagnose als Interpretation des Men-
schengesichts. In: Gołaszewski, Marcin; Kardach, Magdalena; Krenzlin, Leonore: 
Zwischen Innerer Emigration und Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945. Ber-
lin 2016, S. 99-114.

Weisstein, Ulrich: Literaturkritik in deutschen Exilzeitschriften: Der Fall Das Wort. In: 
Hohendahl, Peter Uwe; Schwarz, Egon (Hrsg.): Exil und Innere Emigration II. 
Frankfurt/M. 1973.

Weizsäcker, Richard von: Rede von Bundespräsident Richard von Weizsäcker bei der Geden-
kveranstaltung im Plenarsaal des Deutschen Bundestages zum 40. Jahrestag des Endes 
des Zweiten Weltkrieges in Europa. Bonn 1985.

Werfel, Franz: An das deutsche Volk. In: Wagenbach, Klaus; Stephan, Winfried; Krüger, 
Michael (Hrsg.): Vaterland, Muttersprache. Deutsche Schriftsteller und ihr Staat seit 
1945. Berlin 1979. 

Westenfelder, Frank: Genese, Problematik und Wirkung nichtnationalsozialistischer Litera-
tur am Beispiel des historischen Romans zwischen 1890 und 1945. Frankfurt/M. et. al. 
1988.



V.  Literaturverzeichnis436

Weyrauch, Wolfgang (Hrsg.): Nachwort zu: Tausend Gramm. Einleitung von Ch. Schüdde-
kopf. Hamburg 1989.

Wiesner, Herbert: Innere Emigration – die innerdeutsche Literatur im Widerstand 1933-
1945. In: Kunisch, Hermann (Hrsg.): Handbuch der deutschen Gegenwartsliteratur. 
München 1970, S. 383-408.

Wildt, Michael: Geschichte des Nationalsozialismus. Sonderausgabe für die Zentralen für po-
litische Bildung in Deutschland. Göttingen 2008.

Winckler, Lutz: Artist und Aktivist. In: Arnold Heinz L. (Hrsg.): Klaus Mann. München 
1987, S. 73-87. 

Wirth, Günter: Bericht, Märtyrer-Zeugnis und Hohenlied. Zum 40. Geburtstag Ernst Wie-
cherts. In: Neue Zeit (198) v. 25. August 1990, S. 13. 

Wischer, Erika (Hrsg.): Propyläen Geschichte der Literatur. Bd. 6. Die moderne Welt 1914 
bis heute. Berlin 1988. 

Wittig, Joseph: Hermann Stehrs Siebzigster Geburtstag. Guda Obend 1935.
Wittko, Paul: Ernst Wiechert. In: Königsberger Tageblatt, Nr. 135. 
Wocke, Helmut: Hermann Stehr und sein Werk. Ein Bekenntnis. Berlin o.J.
Wolf, Yvonne: Frank Thiess und der Nationalsozialismus. Ein konservativer Revolutionär als 

Dissident. Tübingen 2003.
Wördehoff, Bernhard: Geschaute Vergangenheit. In: Zeit online v. 18. Dezember 1992.
Zimmermann, Hans Dieter: „Innere Emigration“. Ein historischer Begriff und seine Proble-

matik. In: Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Wider-
stand. Facetten und Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012, S. 45-62. 

Zimmermann, Hans Dieter: Reinhold Schneider – ein Dichter der „Inneren Emigration“? 
In: Kroll, Frank-Lothar; Voss von, Rüdiger (Hrsg.): Schriftteller und Widerstand. Fa-
cetten und Probleme der »Inneren Emigration«. Göttingen 2012, S. 353-367.



VI

ANHANG

Zeittafel: Lebensstationen und Werke



VI. Anhang438

1 

  

L
E

B
E

N
SS

T
A

T
IO

N
E

N
 U

N
D

 W
E

R
K

E
 

 W
ER

K
E 

 LE
BE

N
SS

TA
TI

O
N

EN
 

   
  1

88
7 

   
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
18

98
 

 
 

 
   

   
   

 
 

 
 

 
19

14
 

 
 

 
   

   
   

   
 

 
   

   
   

   
   

 
 

 
 

 
 

 
18

87
- A

m
 1

8.
 M

ai
 g

eb
or

en
 im

 F
or

st
ha

us
 K

le
in

or
t, 

K
re

is
 S

en
sb

ur
g,

 
   

18
98

-1
90

5 
– 

Sc
hu

lz
ei

t i
n 

K
ön

ig
sb

er
g 

vo
m

 1
1.

 b
is

 1
8.

 L
eb

en
sj

ah
r. 

   
  

 
O

stp
re

uß
en

. V
at

er
: E

m
il 

M
ar

tin
 W

., 
K

gl
. F

ör
st

er
; 

 
 

 
  K

ön
ig

lic
he

 O
be

rre
al

sc
hu

le
 a

uf
 d

er
 B

ur
g 

K
ön

ig
sb

er
g 

   
   

   
   

   
  

M
ut

te
r: 

H
en

rie
tte

 W
., 

ge
b.

 A
nd

re
ae

 
 

   
   

   
 

 
 

 
   

19
05

 –
 R

ei
fe

pr
üf

un
g 

 
   

 
   

   
 

 
 

 
18

87
-1

89
8 
– 

K
in

dh
ei

t i
m

 W
al

de
, T

od
 d

es
   

   
   

   
   

   
   

 
 

 
   

19
05

-1
91

1 
– 

St
ud

iu
m

 a
n 

de
r A

lb
er

tu
s-

U
ni

ve
rs

itä
t z

u 
K

ön
ig

sb
er

g:
 

 

jü
ng

er
en

 B
ru

de
rs

, E
rz

ie
hu

ng
 d

ur
ch

 H
au

sl
eh

re
r b

is
 z

um
 1

1.
 L

eb
en

sj
ah

r 
   N

at
ur

w
is

se
ns

ch
af

te
n,

 E
ng

lis
ch

, E
rd

ku
nd

e,
 P

hi
lo

so
ph

ie
, D

eu
ts

ch
  

 
 

  
 

 
 

 
 

 
 

   
   

   
   

   
   

 1
90

6 
– 

A
ls

 ju
ng

er
 S

tu
de

nt
 E

rz
ie

he
r i

m
 H

au
se

 d
es

 b
al

tis
ch

en
 B

ar
on

s 
 

   
   

   
   

 
 

 
 

 
 

   
  

 
 

  
  G

ro
tth

us
s 

 
 

 
 

   
  

 
 

 
 

 
 

 
   

   
 

 
   

 1
91

1 
– 

St
aa

ts
ex

am
en

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
   

   
   

 
 

   
   

 
 

 
   

19
11

-1
91

4–
A

us
bi

ld
un

gs
- u

nd
 S

ch
ul

di
en

st
 in

 K
ön

ig
sb

er
g 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
   

 F
rie

dr
ic

hs
ko

lle
gi

um
 u

nd
 K

ön
ig

lic
he

 O
be

rr
ea

ls
ch

ul
e 

au
f d

er
 B

ur
g 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
19

12
- T

od
 d

er
 M

ut
te

r 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
19

12
 –

 H
ei

ra
t m

it 
Fr

au
 M

et
a,

 g
eb

. M
itt

el
stä

dt
 

 
  

 
 

   
   

   
   

 
 

 
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

 
 

  
 

 
   

   
   

   
 

 
 

 
 

   
   

   
   

 
 

 
 

 
 

 
   

   
   

   
 

 
  

 
 

 
   

   
   

   
  

 
 

 
 

 
 

 
 

 
   

 
   

   
  

   
   

 
 

 
   

 
 

 
 

 
 

 
 

  K
Ö

N
IG

SB
ER

G
 

 
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  K

LE
IN

O
R

T 
 

 
 

 
 

 
 

   
   

 
   

   
   

U
N

D
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
   

   
   

   
   

   
   

 P
EI

TS
C

H
EN

D
O

R
F 

 
 

 
 



VI. Anhang 439

2 

          W
ER

K
E 

LE
BE

N
SS

TA
TI

O
N

EN
 

19
14

 
 

 
 

 
 

 
 

 
   

   
   

  1
91

8 
 1

91
9 

 
 

 
 

 
 

 
   

   
   

   
19

30
 

   
   

   
   

   
   

19
14

-1
91

8 
– 

Im
 e

rs
te

n 
W

el
tk

rie
g:

 V
er

w
un

de
t, 

Le
ut

na
nt

 d
er

 R
es

er
ve

 
 

19
19

-1
92

9 
– 

Sc
hu

ld
ie

ns
t i

n 
K

ön
ig

sb
er

g.
 S

tu
di

en
ra

t –
 

   
   

   
   

   
  1

91
7 

– 
To

d 
de

s S
oh

ne
s 

 
 

 
 

 
   

   
   

   
   

   
   

   
sc

hr
ift

ste
lle

ris
ch

e 
Tä

tig
ke

it.
 R

ei
se

n 

 
  

 
 

 
 

 
 

 
 

 
19

19
-1

92
0 
– 

H
uf

en
gy

m
na

si
um

, d
an

n 
Fr

ie
dr

ic
hs

ko
lle

gi
um

 

 
  1

92
0-

19
29

 –
  S

ta
at

lic
he

s H
uf

en
gy

m
na

siu
m

 K
ön

ig
sb

er
g 

 
  1

92
9 
– 

To
d 

de
r e

rs
te

n 
Fr

au
, M

et
a 

W
ie

ch
er

t 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
19

30
 –

 Z
ei

tw
ei

lig
er

 R
üc

kr
itt

 v
om

 S
ch

ul
di

en
st.

 A
pr

il:
 Ü

be
rs

ie
dl

un
g 

 

na
ch

 B
er

lin
 

 
   

 

  

D
ER

 E
R

ST
E 

W
EL

TK
R

IE
G

 
  

K
Ö

N
IG

SB
ER

G
 

19
16

 –
 D

ie
 F

lu
ch

t 

19
22

 –
 D

er
 W

al
d 

19
24

 –
 D

er
 T

ot
en

w
ol

f  

19
25

 –
 D

ie
 L

eg
en

de
 v

om
 le

tz
en

 W
al

d 

19
25

 –
 D

ie
 b

la
ue

n 
Sc

hw
in

ge
n 

19
26

 –
 D

er
 K

ne
ch

t G
ot

te
s A

nd
re

as
 N

yl
an

d 

19
28

 –
 D

er
 si

lb
er

ne
 W

ag
en

. N
ov

el
le

n 

19
29

 –
 G

es
ch

ic
ht

e 
ei

ne
s K

na
be

n 

19
29

 –
 D

ie
 k

le
in

e 
Pa

ss
io

n 
 



VI. Anhang440

3 
            W

E
R

K
E

 

L
E

B
E

N
SS

T
A

T
IO

N
E

N
 

    
 1

93
0 

   
 

 
 

 
 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  1

93
3 

 
 

 
   

   
  

 
 

 
 

   
   

   
 1

93
8 

 
 

 
   

   
   

   
   

   
   

   
 

   
   

   
   

   
 

 
 

 
 

19
30

 –
 S

ch
ul

di
en

st
 a

m
 K

ai
se

rin
-A

ug
us

ta
-G

ym
na

si
um

 in
 

 
   

   
19

33
-1

93
6 

– 
A

m
ba

ch
 a

m
 S

ta
rn

be
rg

er
 S

ee
 

Be
rli

n-
C

ha
rlo

tte
nb

ur
g 

   
   

   
 

 
 

 
 

   
   

19
36

-1
94

8 
– 

H
of

 G
ag

er
t b

ei
 W

ol
tra

ts
ha

us
en

, O
be

rb
ay

er
n 

19
32

 –
 A

m
 2

2.
 D

ez
em

be
r H

ei
ra

t m
it 

Pa
ul

a 
M

ar
ie

 Ju
nk

er
,  

   
   

   
   

   
   

19
37

 –
 T

od
 d

es
 V

at
er

s 

ge
b.

 S
ch

le
nt

he
r  

   
 

   
   

   
 

   
 

 
 

   
   

   
19

38
 –

 V
om

 6
. M

ai
 b

is
 3

0.
 A

ug
us

t H
af

t u
nd

 u
nt

er
 G

es
ta

po
au

fs
ic

ht
 

 
 

 
 

  

 
 

 
 

   
 

 
 

  
 

   
B

E
R

L
IN

 
 

   
   

 
 

 
   

  
 

 
   

 
 

 
 

D
ie

 V
er

ha
ft

un
g:

 P
ol

iz
ei

ge
fä

ng
ni

s i
n 

M
ün

ch
en

 u
nd

 B
uc

he
nw

al
d 

(6
. M

ai
 –

 3
0.

 A
ug

us
t) 

19
30

 –
 D

ie
 F

lö
te

 d
es

 P
an

. N
ov

el
le

n 
 19

32
 –

 J
ed

er
m

an
n.

 G
es

ch
ic

ht
e 

ei
ne

s N
am

en
lo

se
n 

 19
32

 –
 D

ie
 M

ag
d 

de
s J

ür
ge

n 
D

os
ko

ci
l 

 19
33

 –
  D

as
 S

pi
el

 v
om

 d
eu

ts
ch

en
 B

et
te

lm
an

n 
 

   
   

   
   

D
er

 D
ic

ht
er

 u
nd

 d
ie

 J
ug

en
d 

19
34

: D
ie

 M
aj

or
in

. E
in

e 
Er

zä
hl

un
g;

 D
er

 T
od

es
ka

nd
ia

t. 
La

 F
er

m
e 

M
or

te
. D

er
 V

at
er

. D
re

i E
rz

äh
lu

ng
en

 
 19

35
: D

er
 D

ic
ht

er
 u

nd
 se

in
e 

Ze
it;

 H
ir

te
nn

ov
el

le
; D

er
 K

in
de

rk
re

zz
ug

; 
D

er
 v

er
lo

re
ne

 S
oh

n.
 S

ch
au

sp
ie

l 
 19

36
: V

on
 d

en
 tr

eu
en

 B
eg

le
ite

rn
; D

as
 h

ei
lig

e 
Ja

hr
. F

ün
f N

ov
el

le
n;

 
W

äl
de

r u
nd

 M
en

sc
he

n.
 E

in
e 

Ju
ge

nd
 

 19
37

:  
Ei

ne
 M

au
er

 u
m

 u
ns

 b
au

e;
 D

er
 w

ei
ße

 B
üf

fe
l o

de
r V

on
 d

er
 g

ro
ße

n 
G

er
ec

ht
ig

ke
it 

(1
93

7/
19

46
) 

 19
38

: I
n 

de
r H

ei
m

at
; V

om
 T

ro
st

 d
er

 W
el

t 
 19

38
: D

er
 T

ot
en

w
al

d 
(1

93
9/

19
46

) 
    



VI. Anhang 441

4 
   

  
 

 
 

 
   

   
   

   
   

 

           W
E

R
K

E
 

 L
E

B
E

N
SS

T
A

T
IO

N
E

N
 

19
38

 
 

 
 

 
 

   
19

48
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

  1
95

0 

 

   
   

 1
94

8 
– 

Ü
be

rs
ie

dl
un

g 
in

 d
ie

 S
ch

w
ei

z,
 n

ac
h 

   
   

   
19

49
 –

 V
or

tra
gs

re
is

e 
in

 d
ie

 U
SA

, n
ac

h 
H

ol
la

nd
 u

nd
 Ö

st
er

re
ic

h 
 

   
  U

er
ik

on
 a

m
 Z

ür
ic

he
r S

ee
  

 
   

   
   

   
 

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
  1

95
0 

– 
A

m
 2

4.
 A

ug
us

t g
es

to
rb

en
 a

uf
 d

em
 R

üt
ih

of
, b

eg
ra

be
n 

au
f d

em
 F

rie
dh

of
 in

 S
tä

fa
 a

m
 

 
. 

 
 

 
 

 
 

Zü
ric

he
r S

ee
. 

 
 

 
 

 
 

   
 

 
 

 
 

 
 

 
   

   
   

 
 

 
 

 
 

 
   

   
   

   
 

   
   

   
  W

O
LF

R
A

T
SH

A
U

SE
N

   
   

   
   

   
 

 
 

 
 

   
  R

Ü
TI

H
O

F 
IN

 D
ER

 S
C

H
W

EI
Z 

   
   

 

 19
49

: D
as

 A
nt

lit
z d

er
 M

ut
te

r 
 19

49
: J

ah
re

 u
nd

 Z
ei

te
n.

 E
ri

nn
er

un
ge

n 
 19

49
: D

ie
 M

ut
te

r. 
Ei

ne
 E

rz
äh

lu
ng

 
 19

50
: M

is
sa

 si
ne

 n
om

in
e 

 
    

19
39

:  
D

as
 e

in
fa

ch
e 

Le
be

n 
 19

40
: D

er
 e

w
ig

e 
St

er
n.

 E
in

e 
Ad

ve
nt

sg
es

ch
ic

ht
e 

 19
42

: T
ob

ia
s  

 19
45

: D
em

et
ri

us
 u

nd
 a

nd
er

e 
Er

zä
hl

un
ge

n;
 D

ie
 J

er
om

in
ki

nd
er

; 
Re

de
 a

n 
di

e 
de

ut
sc

he
 J

ug
en

d 
 19

46
: D

er
 b

re
nn

en
dl

e 
D

or
nb

us
ch

; 
Ü

be
r K

un
st

 u
nd

 K
ün

st
le

r. 
Au

s e
in

er
 

un
ge

sp
ro

ch
en

en
 R

ed
e;

 M
är

ch
en

; 
To

te
nm

es
se

 
 19

47
: E

rz
äh

lu
ng

; D
ie

 G
eb

är
de

; R
ed

e 
an

 d
ie

 S
ch

w
ei

ze
r F

re
un

de
 

    



VI. Anhang442



VI. Anhang 443



VI. Anhang444

Abbildung 1: „Das ist nicht wahr!“ Ein Evangelium der Liebe vom Dritten Reich 
Kein neuer Krieg , solange Menschen leben, die sich des letzten erinnern (Übersetzung) 

In: Extrabladet (Dänemark) vom 6. Dezember 1933, Nr. 24



VI. Anhang 445



VI. Anhang446



VI. Anhang 447



VI. Anhang448



VI. Anhang 449



VI. Anhang450



VI. Anhang 451



VI. Anhang452

Abbildung 2: „Deutschland ist friedlich bis in seine innerste Seele“. Unterredung mit 
dem Verfasser von Jedermann Ernst Wiechert (Übersetzung). In: Berlingske Aften vom 
6. Dezember 1933; Ernst Wiechert – eine einnehmende Persönlichkeit (Übersetzung). In: 

Landskrona Posten vom 8. Dezember 1933; Deutscher Dichter in Oslo. Ernst Wiechert 
spricht Montag (Übersetzung). In: Tidens Tegn vom 7. Dezember 1933 (Nr. 284); 
Der Verfassen von Jedermann kam heute Morgen nach Kopenhagen (Übersetzung) 

In: Berlingske Tidende vom 6. Dezember 1933; Ernst Wiechert in „Freunde deutscher 
Literatur“ (Übersetzung). In: Berlingske Tidende vom 7. Dezember 1933 (Nr. 338)



VI. Anhang 453



VI. Anhang454



VI. Anhang 455



VI. Anhang456

Abbildung 3: Korrespondenz mit F.W. Strothmann vom 13. Dezember 1948, 
27. Januar 1949; Korrespondenz mit Oskar Seidlin von der Ohio State University 

vom 30. März 1949 



VI. Anhang 457



VI. Anhang458



VI. Anhang 459



VI. Anhang460



VI. Anhang 461



VI. Anhang462

Abbildung 4: Payr B. (1939): Gutachten für Verleger (Abschrift). Berlin C2 vom 
7.6.1939, Reichsstelle zur Förderung des deutschen Schrifttums bei dem Beauftragten 
des Führers für die gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP. In: 

Königsberger Sammlungen der Stadtgemeinschaft Königsberg (Pr.). Inv.Gr. 7 Nr. 5/78



VI. Anhang 463

Abbildung 5: Geburtsurkunde



VI. Anhang464



VI. Anhang 465

Abbildung 6: Konfirmationsschein



VI. Anhang466



VI. Anhang 467



VI. Anhang468



VI. Anhang 469

Abbildung 7: Reifezeugnis



VI. Anhang470



VI. Anhang 471



VI. Anhang472



VI. Anhang 473



VI. Anhang474



VI. Anhang 475

Abbildung 8: Albertina-Zeugnis



VI. Anhang476



VI. Anhang 477

Abbildung 9: Gutachten vom Richteramt der Königlichen Universität zu Königsberg



VI. Anhang478



VI. Anhang 479

Abbildung 10: Brief vom Königlichen Provinzional-Schulkollegium



VI. Anhang480



VI. Anhang 481



VI. Anhang482

Abbildung 11: Ausscheiden aus dem Dienst



VI. Anhang 483



VI. Anhang484

A
bb

ild
un

g 
12

: V
er

lo
bu

ng
sa

nz
ei

ge



VI. Anhang 485

Abbildung 13: Führungszeugnis 1914



VI. Anhang486



VI. Anhang 487



VI. Anhang488



VI. Anhang 489



VI. Anhang490



VI. Anhang 491



VI. Anhang492



VI. Anhang 493



VI. Anhang494



VI. Anhang 495



VI. Anhang496



VI. Anhang 497



VI. Anhang498

Abbildung 14: Privatkorrespondenz zwischen Meta und Ernst Wiechert 
und Kurt Tucholski und seiner Frau



VI. Anhang 499



VI. Anhang500

Abbildung 15: Brief Ernst Wiecherts an seine Frau Meta Wiechert, Herbst 1929



VI. Anhang 501



VI. Anhang502



VI. Anhang 503



VI. Anhang504

Abbildung 16: Verlags-Verträge: Concordia, Verlagsanstalt G.m.b.H vom 25. Oktober 
1915 u. Verlag Habbel & Naumann vom 29. Januar 1925 (2. Februar 1925)



VI. Anhang 505



VI. Anhang506

Abbildung 17: Gesuch um Einreise-Bewilligung des Schriftstellers Ernst Wiechert 
in die Schweiz



VI. Anhang 507



VI. Anhang508

Abbildung 18: Brief vom 2. März 1947 von Schalom Ben-Chorin an Ernst Wiechert



VI. Anhang 509



VI. Anhang510



VI. Anhang 511



VI. Anhang512

Abbildung: 19: Brief vom 17. Mai 1938 von Wilhelm Hug an Heinrich Himmler 
(Freilassung von Ernst Wiechert)



VI. Anhang 513



VI. Anhang514



VI. Anhang 515



VI. Anhang516



VI. Anhang 517



VI. Anhang518



VI. Anhang 519

Abbildung 20: Mehrere Briefe von Wilhelm Hug an Lilje Wiechert



VI. Anhang520



VI. Anhang 521

Abbildung 21: Brief vom 8. August 1938 vom Reichsführer der SS an Lilje Wiechert 
und Anlage zum Brief



VI. Anhang522



VI. Anhang 523

Abbildung 22: Brief vom 8. Juli 1938 von Dr. Robert Bandorf an Lilje Wiechert 



VI. Anhang524

Abbildung 23: Brief vom 3. Oktober 1938 von Börries Freiherr von Münchhausen 
an Paula Wiechert



VI. Anhang 525



VI. Anhang526



VI. Anhang 527



VI. Anhang528

Abbildung 24: Briefe vom 21. März 1938, 2. April 1938, 14. September 1938, 
21. Dezember 1938 von Heinz Hilpert an Ernst Wiechert



VI. Anhang 529



VI. Anhang530

Abbildung 25: Der Brief vom 11. Juni 1943 von Hans Frank an Ernst Wiechert mit der 
Einladung nach Krakau (Originaldokument)



VI. Anhang 531



VI. Anhang532



VI. Anhang 533



VI. Anhang534

Abbildung 26: Dachau-Gedächtnis-Kundgebung. Dachau 1947



VI. Anhang 535

Abbildung 27: Brief vom 26. November 1946 von Marta Husemann 
an Ernst Wiechert



VI. Anhang536



VI. Anhang 537



VI. Anhang538



VI. Anhang 539



VI. Anhang540



VI. Anhang 541

Abbildung 28: Brief vom 30. März 1949 von Irmgard Giessler an Ernst Wiechert  
und der Brief vom 16. April 1952 von Irmgard Giessler an Lilje Wiechert



VI. Anhang542



VI. Anhang 543

Abbildung 29: Der Brief vom 20. Juni 1945 von Ernst Wiechert an den Landrat



VI. Anhang544

Abbildung: 30: Der Brief vom 30. Juli 1946 vom Verleger Kurt Desch  
an Ernst Wiechert



VI. Anhang 545

Abbildung 31: Bericht vom Expositus Betzinger über die Glockenweihe  
in der Gemeinde Degerndorf



VI. Anhang546



VI. Anhang 547



VI. Anhang548



VI. Anhang 549



VI. Anhang550



VI. Anhang 551



VI. Anhang552



VI. Anhang 553

Abbildung 32: Ernst Wiecherts Ansprache am 4.6.1947 auf dem 19. Internationalen 
PEN-Kongress in Zürich (Englische Fassung mit Übersetzung ins Deutsche)



VI. Anhang554



VI. Anhang 555



VI. Anhang556



VI. Anhang 557



VI. Anhang558



VI. Anhang 559



VI. Anhang560



VI. Anhang 561



VI. Anhang562



VI. Anhang 563



VI. Anhang564



VI. Anhang 565



VI. Anhang566

Abbildung 33: Briefwechsel zwischen Ernst Wiechert und Wilhelm Sternfeld vor dem 
PEN-Kongress



VI. Anhang 567

Abbildung 34: Brief vom 26. Febraur 1943 vom Auswärtigen Amt von der 
Presseabteilung an Ernst Wiechert



VI. Anhang568

Abbildung 35: Brief vom 2. Juli 1945 von Ernst Wiechert an die Schriftleitung



VI. Anhang 569

Abbildung 36: Der Brief vom 6. Dezember 1945 von der Redaktion des Wiesbadener 
Kuriers an Ernst Wiechert



VI. Anhang570

Abbildung 37: Schild von Ernst Wiechert aus dem Konzentrationslager Buchenwald



VI. Anhang 571



VI. Anhang572

A
bb

ild
un

g 
38

: A
m

tli
ch

er
 A

us
w

ei
s v

on
 eh

em
al

ig
en

 K
on

ze
nt

ra
tio

ns
la

ge
rin

sa
ss

en



VI. Anhang 573



VI. Anhang574

Abbildung 39: Briefe vom 12. November 1945, 14. Dezember 1945 vom Rektor 
der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen an Ernst Wiechert



VI. Anhang 575



VI. Anhang576



VI. Anhang 577

Abbildung 40: Brief vom 13. März 1947 von Alexander von Cube an Ernst Wiechert



VI. Anhang578



VI. Anhang 579

Abbildung 41: Brief vom 15.9.1948 von Herbert Ahl an Ernst Wiechert





VII

VON DER REDAKTION

Marcin Gołaszewski

Wissenschaftlicher Mitarbeiter im Institut für Germanistik der Universität 
Łódź. Forschungsbereich: Homiletik, Rhetorik, Literatur der Inneren Emigration 
und Widerstandspotential der Literatur im 3. Reich; Veröffentlichungen (Aus-
wahl): 1. Clemens August Graf von Galen. Ein politischer Prediger im Nationalsozia-
lismus. Analysen der Predigten und Hirtenbriefe, Frankfurt/M. 2010, 289S.; 2. In-
dustriekulturen – Literatur, Kunst und Gesellschaft, Frankfurt/M. 2012 (hrsg. mit 
Kalina Kupczyńska); 3. Südslawen und die deutschsprachige Kultur, Frankfurt/M. 
2015 (hrsg. mit Anetta Buras-Marciniak); 4. Zwischen ‚Innerer Emigration‘ und 
Exil. Deutschsprachige Schriftsteller 1933-1945, Berlin 2016 (hrsg. mit Magdale-
na Kardach; Leonore Krenzlin) 5. Ernst Wiechert: Moje życie, moje czasy. Olsz-
tyn 2016 (Hrsg.). Stipendien der Stiftung für Polnische Wissenschaft (FNP) 
in Förderprogrammen START (2011), KWERENDA (2012), MENTORING 
(2012-2013 u. 2013-2015), der Fritz-Thyssen-Stiftung (2010-2011), Stipendi-
um des polnischen Ministeriums für Wissenschaft und Forschung für hervor-
ragende Nachwuchswissenschaftler (2011-2014 u. 2014-2017) sowie des Pol-
nischen Nationalen Forschungszentrums (NCN) im Förderprogramm FUGA 
(2013-2016). Preisträger der Erwin-Stein-Stiftung für Exzellenz in der Lehre, 
den Beitrag zur deutsch-polnischen Zusammenarbeit und zur Festigung der 
Partnerschaft zwischen der Justus-Liebig-Universität Gießen und der Universität 
Łódź und der Stiftung der Universität Łódź in Kategorie: Geisteswissenschaften.  
Beisitzer im Vorstand der Internationalen-Ernst-Wiechert-Gesellschaft und Mit-
glied der Adam-von-Trott-zu-Solz-Stiftung. Gastvorträge an den Universitäten 
Gießen, Vechta, Münster, Kaliningrad, Uppsala, Ljubljana und St. Louis.





Verlag der Universität Łódź
90-131 Łódź, ul. Lindleya 8

www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
E-mail: ksiegarnia@uni.lodz.pl

Tel. (48) 42 665 58 63





Publikation auch als 
E-Book zugänglich


	Pusta strona
	Pusta strona

