


I=q





I=q



Maciej Pichlak –  Uniwersytet Wrocławski, Wydział Prawa, Administracji i Ekonomii 
Katedra Teorii i Filozofii Prawa, Wrocław, ul. Uniwersytecka 22/26

REDAKTORZY
Marek Zirk-Sadowski (Uniwersytet Łódzki), Tomasz Bekrycht (Uniwersytet Łódzki)

Bartosz Wojciechowski (Uniwersytet Łódzki)

SEKRETARZ
Robert Krasoń (Uniwersytet Łódzki)

RADA PROGRAMOWA
Andrzej Bator (Uniwersytet Wrocławski), Tadeusz Biernat (Krakowska Akademia im. Andrzeja Frycza 

Modrzewskiego),  Stanisław Czepita  (Uniwersytet Szczeciński), Tomasz Gizbert-Studnicki (Uniwersytet 
Jagielloński), Mariusz Golecki (Uniwersytet Łódzki), Małgorzata Król (Uniwersytet Łódzki) 

Grzegorz Leszczyński (Uniwersytet Łódzki), Jerzy Leszczyński (Uniwersytet Łódzki), Leszek Leszczyński 
(Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie),  Lech Morawski  (Uniwersytet Mikołaja Kopernika  

w Toruniu), Tomasz Pietrzykowski (Uniwersytet Śląski), Marek Smolak (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza  
w Poznaniu), Tomasz Stawecki (Uniwersytet Warszawski), Sylwia Wojtczak (Uniwersytet Łódzki) 

Jerzy Zajadło (Uniwersytet Gdański), Wojciech Załuski (Uniwersytet Jagielloński)

RECENZENT
Mateusz Stępień

REDAKTOR INICJUJĄCY
Monika Borowczyk

OPRACOWANIE REDAKCYJNE
Izabela Baran

SKŁAD I ŁAMANIE
AGENT PR

PROJEKT OKŁADKI
Katarzyna Turkowska

Zdjęcie wykorzystane w publikacji: Diego Velazquez, Panny dworskie (Las meninas), 1656, olej, płótno 
Museo Nacional del Prado, Madryt (©Museo Nacional del Prado)

Publikacja powstała w ramach realizacji projektu badawczego „Modele prawnej regulacji ryzyka w świetle 
teorii refleksyjności”, nr 2016/23/B/HS5/00873, finansowanego przez Narodowe Centrum Nauki

Publikacja dofinansowana przez Wydział Prawa, Administracji i Ekonomii Uniwersytetu Wrocławskiego

© Copyright by Maciej Pichlak, Łódź 2019 
© Copyright for this edition by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2019

 Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
Wydanie I. W.08996.18.0.M

Ark. wyd. 19,5; ark. druk. 17,875

ISBN  978-83-8142-477-6
e-ISBN  978-83-8142-478-3

http://dx.doi.org/10.18778/8142-477-6



Diego Velazquez, Panny dworskie (Las meninas), 1656, olej, płótno,  
Museo Nacional del Prado, Madryt (© Museo Nacional del Prado)





Moim Rodzicom





Spis treści

Wprowadzenie .............................................................................................................................	 13

Rozdział I. Prowizoria pojęciowe i ustalenia metodologiczne ...............................................	 23
1.	 Dyskurs społecznej refleksyjności ..........................................................................................	 23
	 1.1. Główne założenia dyskursu refleksyjności.......................................................................	 24
	 1.2. Kwestie sporne ..................................................................................................................	 27
2. 	Refleksyjność nowoczesności..................................................................................................	 30
	 2.1. Czas refleksji......................................................................................................................	 30
	 2.2. �Zniesienie Heglowskie: od filozofii refleksji do socjologii refleksyjności.......................	 31
	 2.3. Refleksyjność jako problem: prosta i refleksyjna refleksyjność ......................................	 33
3. 	Adekwatne pojęcie refleksyjności prawa.................................................................................	 35
	 3.1. Hermeneutyczne i strukturalne komponenty pojęcia refleksyjności ...............................	 35
	 3.2. Między błędami empiryzmu oraz estetyzmu...................................................................	 38
	 3.3. Okrężna droga refleksji .....................................................................................................	 41
	 3.4. �Teoria refleksyjności między zewnętrznym a wewnętrznym badaniem prawa .............	 43
4. 	Teorie społecznej refleksyjności prawa – wprowadzenie .......................................................	 44
	 4.1. Socjologiczne ujęcie prawa ...............................................................................................	 44
	 4.2. Socjologiczne teorie prawa ...............................................................................................	 48
5. 	Podsumowanie..........................................................................................................................	 51
 
Rozdział II. Prawo jako system refleksyjny: Niklas Luhmann i Gunther Teubner............	 55
1.	 Niklasa Luhmanna teoria systemów........................................................................................	 55
	 1.1. Wprowadzenie ...................................................................................................................	 55
	 1.2. Pojęcie systemu .................................................................................................................	 57
2. 	Systemy społeczne i komunikowanie sensu............................................................................	 60
	 2.1. Sens....................................................................................................................................	 60
	 2.2. Podwójna kontyngencja ....................................................................................................	 63
	 2.3. Komunikacja .....................................................................................................................	 65
3. 	Refleksyjność systemów społecznych .....................................................................................	 66
	 3.1. Formy referencji ................................................................................................................	 66
	 3.2. Autoreferencja operacyjna i kognitywna .........................................................................	 69
	 3.3. Paradoksy refleksyjności...................................................................................................	 70
	 3.4. System a środowisko, czyli żuk w mrowisku...................................................................	 72
4. 	Refleksyjność prawa.................................................................................................................	 75
5. 	Niklas Luhmann: krytyka........................................................................................................	 78
6. 	Gunthera Teubnera ewolucyjna teoria prawa refleksyjnego ...................................................	 83
	 6.1. Teubner a Luhmann...........................................................................................................	 83
	 6.2. Prawo refleksyjne jako ewolucyjny typ prawa ................................................................	 85
	 6.3. Założenia teoretyczne modelu ewolucyjnego...................................................................	 87
	 6.4. �Zbawienie poprzez refleksję. Prawo refleksyjne jako kategoria normatywna ................	 89



10

7. 	Prawo refleksyjne jako system autopojetyczny.......................................................................	 90
	 7.1. Pojęcie autopojezy i autopojeza prawa..............................................................................	 90
	 7.2. Społeczna regulacja ..........................................................................................................	 92
8. 	Gunther Teubner: krytyka .......................................................................................................	 94
9. 	Podsumowanie .........................................................................................................................	 96

Rozdział III. Prawo jako instytucja responsywna: Philip Selznick .....................................	 99
1. 	Świat ideałów i metodologiczny program Philipa Selznicka..................................................	100
	 1.1. Socjologiczny naturalizm..................................................................................................	 101
	 1.2. Rozwój instytucji ..............................................................................................................	104
2. 	Prawo jako instytucja społeczna .............................................................................................	107
	 2.1. Instytucja jako podmiot moralny......................................................................................	107
	 2.2. Instytucje, odpowiedzialność, responsywność................................................................	109
3. 	Telos i polis. Socjologiczny powrót do Grecji.........................................................................	 112
4. 	Prawo responsywne .................................................................................................................	 117
	 4.1. Ewolucyjna typologia prawa .............................................................................................	 119
	 4.2. Typ prawa responsywnego................................................................................................	122
5. 	Krytyka ....................................................................................................................................	127
6. 	Podsumowanie .........................................................................................................................	134

Rozdział IV. Prawo w społeczeństwie ryzyka: Ulrich Beck ..................................................	137
1. 	Pojęcie ryzyka ..........................................................................................................................	138
	 1.1. Techniczne oraz społeczne ujęcie ryzyka ........................................................................	139
	 1.2. �Historyczny rozwój pojęcia ryzyka: ryzyko jako prawdopodobieństwo i niepewność ..... 	 141
	 1.3. Charakterystyka współczesnych postaci ryzyka..............................................................	 143
2. 	Społeczeństwo ryzyka i modernizacja refleksywna ...............................................................	146
	 2.1. Pojęcia społeczeństwa ryzyka i modernizacji refleksywnej ............................................	146
	 2.2. Rozsadzanie ram pierwszej nowoczesności.....................................................................	 147
	 2.3. �Refleksywność a refleksja. Od refleksji opartej na wiedzy do reflektowania niewiedzy.......	 149
	 2.4. Społeczna rola i kontrowersje wokół nauki......................................................................	 151
3. 	Utopia polityczna społeczeństwa ryzyka ................................................................................	155
	 3.1. Zmiana konturów polityki.................................................................................................	155
	 3.2. Dystrybucja ryzyka jako problem polityczny ..................................................................	156
	 3.3. Program politycznej utopii ...............................................................................................	158
	 3.4. Kosmopolityzm .................................................................................................................	160
4. 	Prawo refleksyjne w społeczeństwie ryzyka...........................................................................	 161
	 4.1. Prawo wobec ryzyka .........................................................................................................	163
	 4.2. Prawo wobec indywidualizacji.........................................................................................	166
	 4.3. Prawo wobec globalizacji..................................................................................................	169
	 4.4. Prawo wobec metamorfozy...............................................................................................	172
5. 	Krytyka ....................................................................................................................................	 175
	 5.1. Podstawowe zarzuty ..........................................................................................................	 176
	 5.2. Wewnętrzne sprzeczności ................................................................................................	180
6. 	Podsumowanie .........................................................................................................................	183

Rozdział V. Refleksyjność regulacji ..........................................................................................	 187
1. 	Pojęcie regulacji refleksyjnej ...................................................................................................	188
	 1.1. Pojmowanie regulacji w literaturze...................................................................................	188
	 1.2. Pojęcie regulacji ................................................................................................................	 191
	 1.3. Refleksyjna regulacja ........................................................................................................	195



11

2. 	Regulacja refleksyjna jako metaregulacja ..............................................................................	197
	 2.1. Wprowadzenie...................................................................................................................	197
	 2.2. Pojęcia samoregulacji i metaregulacji..............................................................................	197
	 2.3. Metaregulacja a teoria prawa refleksyjnego.....................................................................	200
	 2.4. Wyzwania i krytyka..........................................................................................................	202
3. 	Regulacja responsywna ...........................................................................................................	205
	 3.1. Wprowadzenie ...................................................................................................................	205
	 3.2. Program responsywnej regulacji ......................................................................................	205
	 3.3. Responsywna regulacja a prawo responsywne ................................................................	209
	 3.4. Regulacja oparta na zasadach (PBR)................................................................................	 210
	 3.5. Responsywność w PBR.....................................................................................................	212
	 3.6. Wyzwania i krytyka..........................................................................................................	 214
4. 	Regulacja oparta na ryzyku.....................................................................................................	 219
	 4.1. Wprowadzenie ..................................................................................................................	 219
	 4.2. Istota i elementy RBR.......................................................................................................	220
	 4.3. Wyzwania i krytyka..........................................................................................................	223
	 4.4. RBR w społeczeństwie ryzyka ........................................................................................	225
5. 	Podsumowanie .........................................................................................................................	228

Rozdział VI. Kolekta ..................................................................................................................	233
1. 	Trzy odsłony refleksyjności .....................................................................................................	234
	 1.1. Refleksyjność a samoodniesienie......................................................................................	234
	 1.2. Refleksyjność a wspólnota................................................................................................	237
	 1.3. Refleksyjność a ryzyko .....................................................................................................	240
2. 	Normatywny wymiar refleksyjności .......................................................................................	243
3. 	Forma refleksyjnego poznania i działania...............................................................................	250
4. 	Niesamoistność refleksyjności.................................................................................................	257
	 4.1. Spojrzenie dziecka, spojrzenie króla ................................................................................	257
	 4.2. Dialektyka refleksyjności prawa ......................................................................................	258
	 4.3. Refleksyjność jako postulat etyczny.................................................................................	263

Bibliografia ..................................................................................................................................	269

Wykaz aktów prawnych .............................................................................................................	285





Wprowadzenie

1. Młyny sprawiedliwości mielą powoli. Prawdopodobnie każdy zna to po-
wiedzenie dotyczące sposobu działania prawa. Szczególnie ciekawe jednak – jak 
to zwykle z językiem bywa – jest w nim nie to, co przysłowie to wprost stwier-
dza, ale co milcząco zakłada. A  przyjmuje ono, że sprawiedliwość może być 
porównana do młyna – że zatem przedstawia się jako kołowy, powracający do 
samego siebie ruch, złożony z cyrkularnych repetycji. Wskutek tego, zdałoby się 
jałowego, ruchu powstaje jednak treść nowa jak mąka sypiąca się spod młyńskich 
żaren: rozstrzygnięcie prawnego zagadnienia.

Książka jest próbą uchwycenia tego, jak ten kołowy ruch prawa może być 
rozumiany. Jej przedmiotem jest pojęcie refleksyjności prawa; przy czym prawo 
rozumiane jest tu jako instytucja społeczna, czyli pewien zbiór praktyk, w któ-
rych rozstrzyga się kwestie natury prawnej. Książka ta pyta, innymi słowy, jak 
należy rozumieć stwierdzenie, że tak pojmowane prawo ma charakter refleksyj-
ny. Odpowiedzi na to pytanie poszukiwać będę, w zgodzie z przyjętym sposobem 
postrzegania prawa, korzystając z pomocy teorii społecznej.

Istnieją co najmniej dwa powody dla zajęcia się tytułową problematyką. 
Pierwszy z nich ma charakter poznawczy: jak wskazuję dalej w pracy, zagadnie-
nie refleksyjności stanowi jeden z centralnych problemów współczesnej humani-
styki oraz nauk społecznych. Jeśli więc pojęcie refleksyjności wydaje się pomoc-
ne w zrozumieniu istotnych własności dzisiejszego społeczeństwa, refleksyjność 
prawa powinna umożliwić uchwycenie specyfiki współczesnego porządku praw-
nego. Już z tych powodów warto pytać, jak problem ten jest lub może być pojmo-
wany w obrębie prawoznawstwa. Książka może przyczyniać się do realizacji tego 
przedsięwzięcia poprzez dostarczenie adekwatnego pojęcia refleksyjności prawa.

Drugi powód jest bardziej praktycznej natury: z  zaszczepianiem kategorii 
refleksyjności na obszar prawa wiązano od początku spore nadzieje. Zgodnie 
z nimi prawo refleksyjne miałoby być pod istotnymi względami „lepsze” od pra-
wa pozbawionego tej cechy. Za wyraz tych oczekiwań mogą być zresztą uzna-
ne także rozważane w  książce teorie: prawa refleksyjnego Gunthera Teubnera 
czy prawa responsywnego Philipa Selznicka. Jak z kolei pokażę w rozdziale V, 
nadzieje te wciąż pozostają aktualne, a  praktyka odwoływania się do zasady 
refleksyjności nadal cieszy się znaczną popularnością. Widziane z  tej perspek-
tywy, zagadnienie refleksyjności może być rozumiane jako leżące w  obszarze 
zainteresowania polityki prawa (zarówno jego tworzenia, jak i stosowania) stano-
wiącej jeden z klasycznych obszarów badawczych socjologii prawa, szczególnie 



14

w Polsce (Podgórecki 1957, 5–12; Kojder 2013; Zirk-Sadowski 2013; Pękala 2016, 
191–207). Warto zatem pytać, czy pokładane w zasadzie refleksyjności nadzieje 
są lub mogą zostać spełnione. Jak wykazuję w pracy, odpowiedź jest jak zwykle 
złożona: oczekiwania te nie są bez pokrycia, nie mogą jednak być zaspokojone 
w  pełni. Rozpatrywane w  książce teorie tłumaczą taki stan rzeczy, określając 
jednocześnie warunki i granice użyteczności zasady refleksyjności.

2. Zasadniczy cel pracy, jakim jest objaśnienie pojęcia refleksyjności prawa, 
zostaje rozłożony na kilka bardziej szczegółowych zadań badawczych. Pierwsze 
z nich – któremu poświęcona jest główna część rozważań (rozdziały I–IV) – ma 
charakter rekonstrukcyjny, a  jego celem jest odpowiedź na pytanie, jak pojęcie 
refleksyjności prawa rozumiane jest na gruncie teorii społecznej. Dla realizacji 
tego zadania rozważam trzy wpływowe projekty teoretyczne w ramach tej dy-
scypliny, rekonstruując przyjęte w  każdym z  nich pojęcie refleksyjności. Dru-
gie zadanie ma charakter krytyczny i polega na poddaniu ocenie zrekonstruowa-
nych na wcześniejszym etapie koncepcji teoretycznych, wraz z proponowanym 
w ramach każdej z nich pojęciem refleksyjności (odpowiednie partie rozdziałów 
II–IV). Zadanie trzecie (rozdział V) wiąże się z  pytaniem o  związki między 
wspomnianymi alternatywnymi sposobami pojmowania refleksyjności prawa 
w ramach poszczególnych koncepcji a praktyką prawną. Realizacja tego zadania 
w pewnym sensie pogłębia wspomniane ustalenia krytyczne, poddając dalszej 
weryfikacji rekonstruowane w pracy koncepcje teoretyczne; przede wszystkim 
jednak pozwala ukazać rolę, jaką pojęcia teoretyczne (takie jak pojęcie refleksyj-
ności prawa) mogą odegrać w interpretacji praktyki. Zadanie to ma więc charak-
ter interpretacyjny w odniesieniu do „refleksyjnej” praktyki prawnej. Wreszcie 
ostatnie z zadań szczegółowych, o bardziej pozytywnym wydźwięku, ma na celu 
odpowiedź na pytanie, czy w oparciu o zrekonstruowane koncepcje teoretyczne 
możliwe jest sformułowanie takiego pojęcia refleksyjności prawa, które łączyłoby 
zalety każdego z tych podejść, jednocześnie unikając ich słabości. Zamierzeniem 
jest tu autorska, krytyczna rekonstrukcja tytułowego pojęcia oparta na elemen-
tach zaczerpniętych z każdej z omawianych w pracy teorii. Realizacji tego zada-
nia służy rozdział VI książki.

Należy jednak już w tym miejscu zastrzec, że rezultatem takich dążeń z całą 
pewnością nie będzie ujęcie interesującego mnie pojęcia w ramy jakiejś definicji 
– obojętnie, czy sprawozdawczej czy projektującej. Pojęcie to jest zdecydowanie 
zbyt złożone, aby zabieg taki był możliwy. Chodzi tu zatem o cel zbliżony do 
tego, którym kierował się Herbert Hart, pisząc Pojęcie prawa: o objaśnienie poję-
cia, a nie o definiowanie terminów (Hart 1994, 213)1.

1  W oryg. „an elucidation of the concept of law, rather than a definition of «law»”. W pol-
skim przekładzie termin „elucidation” został oddany jako „oświetlenie” (por. Hart 1998, 286). 
Odwołanie do Hartowskiej koncepcji objaśniania pojęć nie oznacza, że będę posługiwał się 



15

Poszczególne zadania badawcze traktuję jako wzajemnie równorzędne; 
oznacza to w szczególności, że żadne z nich nie stanowi, w moim zamierzeniu, 
wyłącznie środka do realizacji innego z zadań. Choć więc, przykładowo, rekon-
strukcje przeprowadzone w  głównej części książki są niezbędne dla realizacji 
tych zadań, którym poświęcone są rozdziały V oraz VI, odradzałbym traktowa-
nie wcześniejszych rozdziałów czysto instrumentalnie. Czytelnika, który pod-
szedłby do nich w ten sposób, oczekując od końcowych partii pracy jakiegoś wy-
raźnego wyjścia poza poziom tychże rekonstrukcji, prawdopodobnie spotkałoby 
rozczarowanie. Ostatni rozdział (i ostatnie z wymienionych zadań badawczych) 
zachowuje zbliżony charakter: zawarta w  nim „krytyczna rekonstrukcja” jest 
nadal rekonstrukcją, opartą na tych samych co wcześniej teoriach, tyle że doko-
nywaną z bardziej zewnętrznej, a przez to wyraźniej sprofilowanej i krytycznej 
perspektywy. W zamyśle autora (z którym Czytelnik nie musi się, rzecz jasna, 
zgodzić) cała praca zachowuje zasadniczo rekonstrukcyjny charakter – analizy 
zaś poszczególnych projektów teoretycznych, przeprowadzone w rozdziałach od 
II do IV, występują w niej na własnych prawach.

Fakt, że przedmiotem zainteresowania jest pojęcie refleksyjności prawa, 
ujawnia, że praca ta ma charakter teoretyczny. Rzeczywiście, rozważania w niej 
zawarte przynależą w zamierzeniu do dziedziny teorii prawa (choć rozumianej 
specyficznie), którą można by określić jako społeczną teorię prawa. Gdyby przy-
wołaną tu dyscyplinę ograniczać do teorii ugruntowanej na analitycznej filozofii 
języka, prezentowana praca nie mieściłaby się w jej obszarze. Wydaje się jednak, 
że dla teorii prawa nie jest niczym niezwykłym sytuacja, w której czerpie ona 
z dorobku socjologii czy teorii społecznej2 (podobnie jak psychologii, kognitywi-
styki, ekonomii, filozofii interpretacji, filozofii moralności i wielu innych dyscy-
plin). Takiej właśnie „społecznej” lub „realistycznej” teorii prawa broni w swojej 
ostatniej książce Brian Z. Tamanaha (2017); jak sądzę, w podobnym kierunku 
zmierzały poszukiwania metodologiczne Artura Kozaka (por. 2002; 2010).

Adekwatnego pojęcia refleksyjności prawa będę więc poszukiwał programo-
wo w obszarze teorii społecznej, pytając, co teoria ta może wnieść w nasze ro-
zumienie tytułowego pojęcia. Ten świadomy wybór jest zarazem istotnym ogra-
niczeniem, pojęciem refleksyjności posługuje się bowiem wiele innych dziedzin 
współczesnej nauki, jak choćby wspominane psychologia, ekonomia czy kog-
nitywistyka. Można przypuszczać, że ich dorobek mógłby wnieść cenny wkład 

wykorzystywaną przez tego autora metodą analizy językowej, ani też że zmierzam do wy-
pracowania teorii, która byłaby „ogólna i  opisowa” w  przyjętym przez Harta rozumieniu  
(Hart 1994, 239).

2  Warto zauważyć, że dyskusja na temat związków teorii prawa z badaniami socjologicz-
nymi toczyła się w naszym kraju ze zmienną intensywnością co najmniej od drugiej połowy lat 
pięćdziesiątych ubiegłego stulecia, w czym zapewne niemałą rolę odgrywała żywotność tradycji 
petrażycjańskiej (zob. Borucka-Arctowa 1957; Wróblewski 1967; Podgórecki 1971, 7–28; Ziem-
biński 1975, 26–37).



16

w rozpoznanie pojęcia refleksyjności prawa. Trudno jednak pisać pracę z wszyst-
kich tych dyscyplin naraz; pomijając to, że byłoby to zadaniem niewykonalnym 
dla jednego autora (trudno być specjalistą od wszystkiego, choć teoretykom pra-
wa często towarzyszy taka pokusa), zagrożona byłaby w takim wypadku spój-
ność metodologiczna badań.

Od powyższej zasady czynię w pewnym sensie dwa wyjątki. Pierwszym 
jest dopuszczenie w prowadzonych badaniach pewnych wglądów filozoficznych, 
którymi uzupełniam zasadniczy wywód. Praca ta nie pretenduje do systemowe-
go opracowania filozoficznego poziomu rozważań nad refleksyjnością, a czynio-
ne wglądy zachowują charakter szczegółowy. Uważam je jednak za niezbędne, 
jeśli chcieć zrozumieć założenia, na których zbudowany jest zarówno ogólny 
dyskurs społecznej refleksyjności, jak i poszczególne rozpatrywane w książce 
koncepcje. Założenia te pomagają nie tylko głębiej pojąć te stanowiska teore-
tyczne, ale także w  znacznym stopniu determinują ich „granice możliwości” 
– wyznaczają, co stanowiska te mogą, a czego nie mogą powiedzieć na temat 
refleksyjności prawa.

Drugi tego typu wyjątek ustanawiają zawarte w pracy analizy programów 
polityki regulacyjnej, jakie wykorzystywane są w  porządkach prawnych wie-
lu współczesnych państw. Powody, dla których niezbędne jest włączenie ich do 
pracy, tłumaczę w rozdziale I. Wynikają one bezpośrednio z samej natury tego 
typu pojęć społecznych, do których przynależy i pojęcie refleksyjności, i prawa. 
Jak zobaczymy, pojęcia tego rodzaju zawierają w  sobie zarówno wymiar her-
meneutyczny, związany z kulturowym samorozumieniem danej wspólnoty, jak 
i wymiar strukturalny, odnoszący się do rzeczywistych mechanizmów instytu-
cjonalnych. Z tego też względu pełny sens tych pojęć może być zrozumiany tylko 
pod warunkiem uwzględnienia tych mechanizmów, w których obecne w kulturze 
idee znajdują swoje ucieleśnienie.

Mówiąc dokładniej, w pracy pokazuję, że relacja między rozważanymi na 
kolejnych stronach teoretycznymi koncepcjami refleksyjności a  refleksyjnie 
ukształtowaną praktyką jest dwustronna. Z jednej strony, jak wspomniałem przed 
chwilą, tylko taka – kulturowo przyjęta i opracowana teoretycznie – idea reflek-
syjności, która znajduje swoje ucieleśnienie w rzeczywistej praktyce, ma szansę 
być uznana za pełnokrwiste pojęcie socjologii czy teorii prawa. Bez takiego osa-
dzenia pozostaje ona jedynie abstrakcyjną idealizacją. Analizując poszczególne 
projekty teoretyczne, warto więc pytać również o to, czy proponowane w nich 
pojęcie refleksyjności prawa znajduje swoje potwierdzenie i ucieleśnienie w prak-
tyce. Z drugiej strony, teorie takie pozwalają lepiej zrozumieć praktykę dzięki 
temu, że odsłaniają kluczowe założenia, na których praktyka taka jest ufundo-
wana. Można zatem powiedzieć, że poszczególne teorie (refleksyjności) definiują 
warunki możliwości odpowiadających im (refleksyjnych) praktyk. W ten sposób 
teoria pomaga zrozumieć, czego można oczekiwać od tak czy inaczej ukształ-
towanej praktyki prawnej, czego zaś spodziewać się po niej nie należy. Jest to 



17

więc swoiste zadanie transcendentalne, jakie stoi przed teorią. Co się zaś tyczy 
praktyki, niewątpliwie może ona skorzystać na kontakcie z tak rozumianą teo-
rią. Jak pokazują omawiane w pracy przykłady programów regulacyjnych, ich 
proponenci mogliby zapewne lepiej zrozumieć i przewidywać warunki własnych 
sukcesów oraz źródła porażek, gdyby byli bardziej świadomi teoretycznych uwa-
runkowań wdrażanych rozwiązań.

3. Szczegółowy porządek rozważań zawartych w książce jest następujący. 
W rozdziale I dokonuję pewnych wstępnych ustaleń pojęciowych oraz metodo-
logicznych niezbędnych dla dalszych analiz. Wskazuję w nim m.in. podstawowe 
założenia spajające dyskurs społecznej refleksyjności, a także tłumaczę wymogi, 
jakie spełniać powinno pojęcie społecznej refleksyjności prawa, aby mogło być 
uznane za adekwatne. Odnoszę się również do relacji między paradygmatem re-
fleksyjności w naukach społecznych a tzw. filozofią refleksji. Rozdziały od II do IV 
poświęcone są trzem różnych sposobom teoretycznego opracowania zagadnienia 
refleksyjności, które spotykamy we współczesnej teorii społecznej. Są to, kolej-
no, teoria systemów w wydaniu Niklasa Luhmanna i Gunthera Teubnera, teoria 
prawa jako instytucji responsywnej Philipa Selznicka oraz teoria modernizacji 
refleksywnej (społeczeństwa ryzyka) Ulricha Becka. Oczywiście, w  każdym  
wypadku interesuje mnie najbardziej pytanie o to, co koncepcje te mogą wnieść 
w pojmowanie społecznej refleksyjności prawa; są one jednak każdorazowo rekon- 
struowane na ich własnych prawach. Oznacza to, że przeprowadzanych re- 
konstrukcji nie wtłaczam w jakiś jednolity, uniwersalny porządek, ale staram się 
wychodzić od i koncentrować na tych kwestiach, które są najważniejsze w oczach 
samych autorów owych koncepcji. Wynika to z przekonania, że jeśli prawo ma się 
czegoś od omawianych teorii nauczyć, musi podejść do nich poważnie, co znaczy 
również: dać im przemówić ich własnym głosem. Dlatego próbuję unikać takich 
ich odczytań, które byłyby zbyt pospieszne lub jednostronne. Parafrazując Zbi-
gniewa Herberta (2003, 92), rzec można, że refleksja podobna jest do „mozolnego 
przesuwania ciężkich mebli” – z jej natury wynika, że musi się rozwijać powoli. 
Dotyczy to miejscami także refleksji prowadzonej w prezentowanej książce.

Rozdział V poświęcony jest omówieniu programów i strategii regulacyjnych, 
które mieszczą się w nurcie tzw. refleksyjnej regulacji. Traktuję go jako przykład 
– jeden z możliwych3 – na to, jak zasada refleksyjności może „działać” w praktyce 
prawnej. Jak w nim wskazuję, trzy dominujące podejścia w tym zakresie – czyli 
metaregulacja, regulacja responsywna oraz regulacja oparta na ryzyku – współgra-
ją wyraźnie z trzema analizowanymi wcześniej projektami teoretycznymi. W ten 
sposób możliwe jest ujawnienie więzi między „teorią” a  „praktyką”, w  ramach 

3  Innymi obszarami, na których można by śledzić funkcjonowanie zasady refleksyjności 
w praktyce, są choćby: sądowe stosowanie prawa czy dyskurs konstytucyjny. W tej ostatniej kwe-
stii zob. Pichlak 2018.



18

której obie strony rozjaśniają siebie wzajemnie. Dlatego właśnie analiza pojęcia re-
fleksyjności prawa wiedzie, jak sugeruje podtytuł tej książki, od teorii do praktyki 
i z powrotem, sama przybierając tym samym refleksyjną formę.

W zamierzeniu autora każdy z tych rozdziałów szczegółowych (od II do V) 
może co do zasady być czytany jako odrębna całość. Nie znaczy to jednak, że 
nie widać między nimi istotnych związków; dopiero ich łączna lektura pozwa-
la w  pełni ujawnić znaczenie każdej z  części. Ujawnieniu takich wzajemnych 
więzi służy przede wszystkim ostatni, VI rozdział, w którym tempo rozważań 
wyraźnie przyspiesza. Stanowi on szansę na zebranie najważniejszych wątków, 
pozornie rozproszonych w  poprzednich, zróżnicowanych rozdziałach, i  ułoże-
nie ich w bardziej linearną narrację. Koncentruję się w nim zwłaszcza na trzech 
zagadnieniach, których wagę ujawniają wcześniejsze rozdziały. Są to: kwestia 
normatywnego znaczenia refleksyjności prawa, pytanie o  formę refleksyjnego 
poznania i działania (a zatem także o relacje między prawem refleksyjnym a jego 
społecznym otoczeniem) oraz zagadnienie niesamoistnej natury refleksyjności 
prawa. Z  tych rozważań stopniowo wyłania się koncepcja, która w mojej oce-
nie oferuje najbardziej przekonujące pojęcie refleksyjności prawa. Koncepcja ta 
łączy w sobie wybrane elementy wszystkich omawianych w książce projektów 
teoretycznych, przedstawiając refleksyjność prawa jako proces z istoty niesamo-
istny, zakładający dialektyczne zapośredniczenie prawa w tym, co wobec niego 
zewnętrzne, a jednocześnie wnoszący istotny wkład w dialogiczne ugruntowanie 
normatywnych rozstrzygnięć w prawie. Stąd też na jej określenie proponuję na-
zwę „dialektyczna responsywność”. Na bliższe przedstawienie proponowanego 
w jej ramach pojęcia refleksyjności przyjdzie jednak czas pod koniec pracy.

W książce tej, niejako równolegle do analiz poszczególnych socjologicznych 
teorii refleksyjności prawa, staram się więc wykazać dwie rzeczy. Po pierwsze, 
chodzi o wspomnianą obustronną więź między teorią refleksyjności a refleksyjną 
praktyką. Jak pokazuję, proponowane przez teorię pojęcie refleksyjności prawa 
musi znaleźć ucieleśnienie w funkcjonowaniu instytucji prawnych, praktyka in-
stytucjonalna czerpie zaś swoje warunki i granice możliwości z teorii. Oczywi-
ście, stwierdzenie, że teoria definiuje takie warunki dla praktyki, nie powinno być 
odczytywane jako teza o przyczynowym determinowaniu. Zależności przyczy-
nowo-skutkowe między teorią a praktyką są zapewne znacznie bardziej złożone, 
jednak w pracy w ogóle ich nie rozpatruję. Interesuje mnie jedynie relacja, którą  
można określić jako transcendentalną. W jej ramach teoria refleksyjności stano-
wi artykulację założeń, na których zbudowana jest refleksyjna praktyka prawna. 
Po drugie, poszukując adekwatnego pojęcia refleksyjności prawa, ukazuję za-
równo mocne, jak i słabsze strony kolejnych opracowań tego problemu. Powadzi 
to do wyodrębnienia tych składowych tytułowego pojęcia, które należy uznać 
za najistotniejsze, a  które razem mogą współtworzyć koncepcję dialektycznej  
responsywności prawa.



19

4. Prace naukowe często bywają irytujące dla czytelników, którzy nie specja-
lizują się w omawianej w nich problematyce. Przedstawiana książka ma szanse 
przekroczyć te wąskie, dyscyplinowo wytyczane granice irytacji. Zainteresowa-
nych tradycyjnie pojmowaną teorią prawa mogą więc drażnić obszerne partie 
poświęcone teoriom socjologicznym. Tych, których skuszą analizy z obszaru so-
cjologii czy teorii społecznej, zniecierpliwią prawdopodobnie szczegółowe roz-
ważania nad prawniczymi koncepcjami regulacji. Ci zaś zorientowani bardziej 
praktycznie, którzy zechcą dowiedzieć się czegoś o stosowanych w prawie i poli-
tykach publicznych strategiach regulacyjnych, mają spore szanse, aby z niesma-
kiem kartkować rozdziały teoretyczne. W  ten sposób książka osiąga to, czego 
zazwyczaj brakuje bardziej wyspecjalizowanym opracowaniom: nie faworyzując 
żadnej z grup czytelniczych, wszystkich obdziela po równo.

Czy jednak naprawdę? Ostatecznie, prezentowana praca ma swoich zamie-
rzonych adresatów, a  są nimi prawnicy, w  tym zwłaszcza teoretycy prawa. To 
właśnie oni mogą, jak sądzę, najbardziej skorzystać na nauce, jaka na temat re-
fleksyjności prawa płynie z badań socjologicznych. Łączenie prawa i nauk spo-
łecznych, w zależności od tego, jak się dokonuje, może być korzystne dla obu 
stron tego związku. Z jednej strony historycy, antropologowie kultury, filozofo-
wie czy socjolodzy mogą studiować instytucje prawne po to, aby dowiedzieć się 
czegoś istotnego o społeczeństwie, w którym one funkcjonują lub funkcjonowały. 
O takim podejściu badawczym można powiedzieć, że prawo jest tu narzędziem 
służącym udzielaniu odpowiedzi na pytania przynależne do innej dyscypliny na-
ukowej. Są to pytania, które stawia historyk, antropolog, filozof, socjolog – praw-
nik zaś odpowiada. Z drugiej strony możliwa jest relacja odwrotna, w ramach 
której badamy określonego rodzaju zjawiska społeczne po to, aby udzielić odpo-
wiedzi na pytania interesujące prawoznawstwo. W szczególności prześwietlamy 
społeczeństwo i zachodzące w nim procesy w tym celu, by zrozumieć zmiany, ja-
kim podlegają porządki prawne, albo też tworzyć czy stosować prawo w taki spo-
sób, który będzie efektywnie odpowiadał na współczesne wyzwania. Cel może 
być zatem bardziej poznawczy lub bardziej praktyczny, w obu wypadkach jednak 
to prawnik odnosi korzyść, znajdując dzięki naukom społecznym odpowiedź na 
ważne dla niego pytania.

Można oczywiście mieć nadzieję, że tego typu rozmowy prowadzone 
w  realnym świecie przynosić będą pożytek obu stronom równocześnie. Jeśli 
prawnicy mogą wiele nauczyć się od socjologów czy filozofów, jest z pewnością 
prawdą, że również ci ostatni mogą dowiedzieć się czegoś nowego od prawni-
ków. Zazwyczaj obie strony równocześnie pytają, obie też szukają odpowiedzi 
na własne pytania. Niniejsza książka jest jednak w dość egoistyczny sposób za-
interesowana przede wszystkim korzyścią, jaka może płynąć dla prawników ze 
spotkania z ich kolegami zajmującymi się naukami społecznymi. Istnieje więc 
spora szansa, że ci ostatni nie znajdą w niej wiele interesującego dla siebie, cze-
go by nie wiedzieli lub nie przeczuwali przed jej lekturą. Mam za to nadzieję, 



20

że okaże się ona przydatna dla prawa i prawników: że pomoże nam w lepszym 
zrozumieniu, jak prawo odpowiada – lub może odpowiadać – na zachodzące 
w jego społecznym otoczeniu zmiany; zmiany, które zostały tu ujęte pod zbior-
czym szyldem refleksyjności.

5. Prezentowana książka stanowi rezultat kilku lat badań. W  tym czasie 
niejednokrotnie miałem okazję doświadczać pomocy ze strony wielu osób, któ-
rym winien jestem co najmniej podziękowania. Nie jestem w stanie wymienić tu 
wszystkich; wskażę więc chociaż wybranych, prosząc pozostałych o przyjęcie 
moich najszczerszych, zbiorczych słów wdzięczności.

W  pierwszej kolejności podziękowania adresuję do Koleżanek i  Kolegów 
z Katedry Teorii i Filozofii Prawa na Wydziale Prawa, Administracji i Ekono-
mii Uniwersytetu Wrocławskiego, kierowanej przez Profesora Andrzeja Batora. 
Dziękuję za wszystkie cenne rady, wskazówki i uwagi dotyczące tej pracy; przede 
wszystkim jednak pracować na co dzień w Waszym towarzystwie to niekończą-
cy się zaszczyt i przyjemność. Panu Profesorowi Stanisławowi Kaźmierczyko-
wi, byłemu kierownikowi Katedry, jestem niezmiennie wdzięczny za życzliwość 
i wparcie, jakich doświadczam z jego strony od pierwszych dni mojej naukowej 
drogi. Dziękuję także Mateuszowi Stępniowi z Uniwersytetu Jagiellońskiego za 
pomocną, życzliwą i dającą do myślenia recenzję wydawniczą monografii. Z całą 
pewnością książki powinny mieć szczęście nie tylko do autorów, ale i do dobrych 
czytelników – i w tym drugim wymiarze publikacja już może się cieszyć szczęś-
ciem nieprzeciętnym.

Chciałbym podziękować uczestnikom rozmaitych seminariów i  dyskusji, 
którzy nie tylko mieli cierpliwość wysłuchać założeń tego projektu lub poszcze-
gólnych jego fragmentów na różnych etapach jego (nie)przygotowania, ale jesz-
cze swoimi uwagami przyczynili się do jego rozwoju. Szczególnie w gronie tym 
wymienić należy uczestników seminarium Potestas Iudicandi, prowadzonego 
przez Karolinę Cern oraz Tomasza Raburskiego w Instytucie Filozofii Uniwersy-
tetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, a także studentów programu The Inter-
national Master in Sociology of Law w Międzynarodowym Instytucie Socjologii 
Prawa w Oñati w roku akademickim 2015/2016, pod światłym przewodnictwem 
Adama Czarnoty, ówczesnego dyrektora naukowego Instytutu. Klaudia Gaczoł 
i Przemysław Brzuszczak, z którymi współpracuję obecnie przy realizacji pro-
jektu badawczego Modele prawnej regulacji ryzyka w świetle teorii refleksyjno-
ści, przeczytali maszynopis tej książki i zgłosili pomocne uwagi. Z obszernymi 
jej fragmentami zapoznał się również Maciej Krogel, formułując wiele trafnych 
i użytecznych komentarzy. Niektóre bardziej szczegółowe zagadnienia miałem 
okazję przedyskutować z licznymi bardziej ode mnie kompetentnymi osobami, 
m.in. z Patrycją Zawadzką z Katedry Prawa Finansowego UWr, Loreną Ossio 
Bustillos z Max-Planck-Institut für Sozialrecht und Sozialpolitik, Martinem Kry-
gierem z University of New South Wales w Sydney, Baldem de Vries z Utrecht 



21

Centre for Accountability and Liability Law na Uniwersytecie w Utrechcie, Fran-
cesco Matteo Rinaldim i Carlo Pennisim z Università degli Studi di Catania oraz 
badaczkami i badaczami tworzącymi polskie środowisko teoretyków prawa i so-
cjologów prawa. Wszystkie te rozmowy na różne sposoby przyczyniły się do 
rozwoju moich badań; pomogły mi też, jeśli nie zawsze usunąć, to przynajmniej 
uświadomić sobie słabsze bądź wątpliwe miejsca w mojej argumentacji.

Książka ta zawdzięcza wiele jeszcze jednemu, szczególnemu interlokutorowi 
w osobie Artura Kozaka. Coraz wyraźniej dostrzegam, że po jego odejściu moje 
dyskusje z nim wcale nie ustały, zmieniły się jedynie ich forma i okoliczności. 
Wywarły też z pewnością silniejszy wpływ na prezentowaną książkę, niż wyni-
kałoby to z bezpośrednich przywołań.

Dziękuję redaktorom serii wydawniczej Jurysprudencja, w ramach której 
ukazuje się niniejsza publikacja, w tym zwłaszcza Tomaszowi Bekrychtowi, za 
życzliwość, znakomitą współpracę i  wszelkie wsparcie w  całym procesie wy-
dawniczym. Słowa podziękowania kieruję też do pani Moniki Borowczyk z Wy-
dawnictwa Uniwersytetu Łódzkiego za współpracę oraz do pani Izabeli Baran 
za nieoceniony wkład redakcyjny i korektorski w tę książkę. Narodowe Centrum 
Nauki sfinansowało projekt badawczy, w  ramach którego powstała publikacja; 
jej wydanie wsparły finansowo również władze Wydziału Prawa, Administracji 
i Ekonomii Uniwersytetu Wrocławskiego, za co dziękuję.

Wykorzystując piękny zwyczaj zamieszczania w  pracach naukowych po-
dziękowań, chciałbym uzupełnić je o  kilka bardziej osobistych adresów. Jest 
wiele powodów, dla których bez pomocy moich rodziców, którym dedykuję tę 
książkę, nigdy by ona nie powstała. Mojej żonie Weronice i dzieciom – Staszko-
wi, Marcysi, Frankowi i Antkowi – jestem wdzięczny przede wszystkim za stałe 
przypominanie mi, że ani ja, ani moja praca nie stanowimy centrum Wszech-
świata. Malinie zawdzięczam m.in. to, że nauczył mnie przyjmować z pogodą 
ducha niedoskonałości zarówno tej książki, jak i jej autora.

Wreszcie podziękowania kieruję do tych, którzy w tak niezapomniany spo-
sób jesienią 2018 roku przeszkadzali mi na końcowych etapach pisania książki, 
odrywając mnie od pracy. Przywołajmy tu ich wszystkich: Mateusz Bieniek, Fa-
bian Drzyzga, Jakub Kochanowski, Dawid Konarski, Michał Kubiak, Bartosz 
Kurek, Bartosz Kwolek, Grzegorz Łomacz, Piotr Nowakowski, Damian Schulz, 
Artur Szalpuk, Aleksander Śliwka, Damian Wojtaszek, Paweł Zatorski i  Vital 
Heynen.

Za wszystko niech będą dzięki Temu, który jest „myślą myślącą samą siebie” 
– będąc w ten sposób samemu pierwszą figurą refleksyjności – i który decyduje 
się włączyć w to myślenie również nas.





Rozdział I

Prowizoria pojęciowe  
i ustalenia metodologiczne

Rozdział ten poświęcony jest podstawowym założeniom, na których ufun-
dowany jest dyskurs refleksyjności prawa, a  także głównym wymogom, które 
spełniać powinno poszukiwane w pracy pojęcie takiej refleksyjności. Tytułowe 
„prowizoria” wskazują na fakt, że poczynione tu rozstrzygnięcia pojęciowe mają 
z konieczności charakter wstępny, pełniąc rolę wskazówek heurystycznych dla 
dalszych badań – ustalenie właściwego pojęcia refleksyjności prawa stanowi bo-
wiem podstawowy cel całej pracy. Zadania stojące przed rozdziałem sprawiają, 
że szczególną rolę odgrywa w nim perspektywa filozoficzna, jako że to właśnie 
ona pozwala uchwycić wspomniane założenia, na których buduje swoje ustalenia 
na temat refleksyjności socjologiczna teoria prawa. Stąd też dość częste odwo-
łania do takich autorów, jak Kant, Hegel i  inni filozofowie nowoczesności. To 
właśnie nowoczesność jest tą epoką, która przyznała refleksyjności wyjątkowe 
miejsce. Stąd też osobny fragment poświęcam temu zagadnieniu, niezbędnemu 
dla właściwego zrozumienia, na czym polega refleksyjność nowoczesnego prawa. 
Pod koniec przybliżam wstępnie teoretyczne koncepcje społecznej refleksyjno-
ści, które będą przedmiotem rozważań w dalszych partiach książki.

1. Dyskurs społecznej refleksyjności

Pojęcie refleksyjności uchodzi za jedno z  kluczowych we współczesnych  
naukach społecznych i w humanistyce (Hałas 2011; Gadamer 2013, 646–647; Kale-
ta i Skuczyński 2015). Wątpliwości budzi jednak, czy rzeczywiście mamy tu do 
czynienia z jakimś jednym pojęciem, brakuje bowiem zgody co do jego rozumie-
nia. Brak takiej zgodności nakazuje ostrożność w próbach zwięzłego wyjaśnie-
nia, na czym w swej istocie polega refleksyjność. Lepszym rozwiązaniem wydaje 
się wskazanie podstawowych przekonań składających się na wspólną orientację 
badawczą (paradygmat), na której ufundowany jest dyskurs refleksyjności.

Refleksyjność jest jednocześnie wyrażeniem wieloznacznym, pracującym 
w  bardzo różnych tradycjach myślowych, dyscyplinach i  kontekstach. Nie ma 
potrzeby ani możliwości, aby konstruować tu jakąś typologię tych użyć, która 



24

pretendowałaby do zupełności. Jedynie dla przykładu można nadmienić, że ter-
min ten stosowany jest m.in. na określenie postawy metodologicznej w naukach 
społecznych – zarówno w sensie fundamentalnym (Bourdieu i Wacquant 2001), 
jak i w technicznym kontekście metodyki badań (Brewer 2000; Oberhuber i Krzy-
żanowski 2008; Gibbs 2011). Refleksyjność jako zasada metodologiczna pojawia 
się także w pracach z obszaru nauk prawnych (Michalowski i Kramer 1987; Nel-
ken 1998; Bianchi 2012; Dębska 2013; Zajadło 2014). Pojęcie refleksyjności spo-
tykamy również w pracach z zakresu badań nad kulturą (Ruby 1982), w filozofii 
polityki i  filozofii moralności (np. jako koncepcję „refleksyjnego ekwilibrium” 
(Rawls 1971)) – w  tym w  rozważaniach z  zakresu konstytucjonalizmu (Bast  
2005; Kaleta 2013; Cern 2014; Pichlak 2018) – czy też w odniesieniu do tożsamo-
ści jednostki (Archer 2000; Ricoeur 2005; Giddens 2006; Taylor 2012). Pojawia 
się także w  teoriach dyskursu (Sierocka 2003; Skuczyński 2015) oraz w anali-
tycznej filozofii języka (Dyrda 2015). Wykorzystywane jest również w ekonomii 
czy w psychologii.

Tu jednak interesuje mnie szczególny kontekst użycia tego wyrażenia, 
rozpowszechniony we współczesnej teorii społecznej. Chodzi o  refleksyjność 
w  znaczeniu instytucjonalnym, lub po prostu społecznym: refleksyjność rozu-
mianą jako charakterystyka społecznych praktyk, w tym instytucji. Wydaje się, 
że – o  ile problematyka refleksyjności obecna jest w myśli filozoficznej w  ten 
czy inny sposób od niemal samego początku – ten jej rodzaj jest specyficzny dla 
społeczeństwa nowoczesnego, zyskuje zaś na znaczeniu w dobie tzw. późnej no-
woczesności (o czym dalej w pkt 2 bieżącego rozdziału). Takie właśnie pojęcie re-
fleksyjności społecznej będzie przedmiotem rozważań w prezentowanej książce. 
Stąd też zazwyczaj zamiennie posługuję się określeniami „refleksyjność prawa” 
oraz „społeczna refleksyjność prawa”.

Nawet jeśli zawęzić w ten sposób przedmiot zainteresowania, trudno o zgod-
ność w  kwestii rozumienia tytułowego wyrażenia. Zresztą zasadnicza część 
przedkładanej pracy poświęcona jest m.in. eksplikacji różnic, jakie zachodzą 
w  tym względzie między wybranymi, czołowymi teoriami socjologicznymi. 
Z tego względu proponowanie jakiejś ujednoznaczniającej definicji refleksyjno-
ści na początku rozważań byłoby zabiegiem sztucznym i mylącym. Na tym etapie 
analizy można jedynie ostrożnie zrekonstruować kilka podstawowych założeń, 
które wydają się co do zasady wspólne dla współczesnego dyskursu refleksyjno-
ści społecznej.

1.1. Główne założenia dyskursu refleksyjności

Dogodnego punktu wyjścia dostarcza definicja refleksyjności zaproponowa-
na przez Anthony’ego Giddensa – z tym zastrzeżeniem, że traktowana jest ona tu-
taj jedynie jako robocza, mająca spełniać funkcję heurystyczną. Zaangażowanie 



25

w tym miejscu propozycji tego autora nie oznacza zatem przyjęcia jego teorii jako 
wiążącej perspektywy postrzegania refleksyjności. Należy raczej uznać, że Gid-
densowi udało się uchwycić pewne istotne założenia, wspólne dla wielu alterna-
tywnych teoretycznych opracowań problemu refleksyjności. Co więcej, choć za-
równo jego definicja, jak i dalsze uwagi odnoszą się przede wszystkim do praktyk 
społecznych, założenia te dałoby się dość bezpośrednio przenieść do rozważań 
nad (skądinąd również istotną dla przywołanego autora) kwestią refleksyjności 
jednostek. Wszystkie wskazane niżej własności refleksyjnej praktyki mogą słu-
żyć także do charakterystyki indywidualnej refleksyjności aktorów społecznych. 
Definicja brytyjskiego socjologa jest zatem dostatecznie ogólna, aby uchwycić 
kilka najbardziej podstawowych założeń dyskursu społecznej refleksyjności.

Giddens określa refleksyjność jako „uregulowane wykorzystywanie wiedzy 
o  warunkach życia społecznego jako konstytutywny element jego organizacji 
i przekształcenia” (Giddens 2006, 30), wyjaśniając w innym miejscu, iż „reflek-
syjność nowoczesnego życia społecznego polega na tym, że praktyki społeczne 
podlegają bezustannym przeglądom i reformom w świetle napływających infor-
macji o tych właśnie praktykach, co zmienia ich charakter w sposób konstytu-
tywny” (Giddens 2008, 28). Takie określenie refleksyjności naprowadza na kilka 
ważnych tropów.

Po pierwsze, jasne jest, że refleksyjność oznacza każdorazowo jakąś formę 
samozwrotności (Sierocka 2003, 79; Giddens 2006, 198–200) – w tym wypad-
ku praktyk społecznych, które stają się „strukturami samoodniesienia” (Ha-
bermas 2005b, 26). Jednym z kluczowych pytań wszelkich teorii refleksyjności 
społecznej jest więc to o  adekwatną rekonstrukcję formy, jaką przybiera takie 
samoodniesienie.

Po drugie, zwrócenie się praktyki czy instytucji ku sobie samej ma przede 
wszystkim charakter poznawczy: polega na „uregulowanym [zdobywaniu i – M.P.] 
wykorzystywaniu wiedzy” (Giddens 2006, 30). To samopoznanie może być róż-
nie określane – jako samoświadomość, samoobserwacja, autoopis, społeczeń-
stwo-dla-siebie etc. – jest jednak konstytutywnym elementem refleksyjności. 
Problematyka kognitywna wydaje się zatem stanowić konieczny – choć nieko-
niecznie jedyny (Lash 2009) – wymiar refleksyjności społecznej.

Poznanie to ma jednak – po trzecie – szczególny charakter, determinowany 
jego praktycznym celem. Jak można wywnioskować z wypowiedzi Giddensa, re-
fleksyjna wiedza jest wiedzą-w-działaniu, służącą „organizacji i przekształcaniu” 
życia społecznego. W refleksyjności dochodzi do splecenia dwóch form rozumu: 
poznającego i działającego1. Wiedza legitymizuje się poprzez swoją użyteczność 
dla działania; działanie szuka uprawomocnienia w wiedzy. (W przypadku prawa 

1  Jak ujmuje to Giddens: „[Refleksyjność] zajmuje miejsce u samych podstaw reprodukcji 
systemu, tak że myśl i działanie nieustannie się do siebie nawzajem odnoszą” (Giddens 2008, 27; 
por. także Siemek 2012a, 379–380).



26

i  polityk publicznych zależność ta znajduje swój wyraz m.in. w  retoryce „po-
lityki opartej na dowodach”; jej negatywną stronę wydaje się z kolei odsłaniać 
kategoria wiedzy/władzy Michela Foucaulta). Poznanie i  działanie okazują się 
jedynie dwoma momentami jednego ruchu refleksyjności, dwiema stronami tej 
samej monety2.

Jak łatwo zauważyć, ten związek poznania i działania, w ramach którego od-
syłają one do siebie wzajemnie, prowadzi do dalszego pogłębienia samozwrotno-
ści praktyki. Poznanie refleksyjne w przypadku praktyki społecznej jest zawsze 
poznaniem własnych działań; działanie refleksyjne – przekształcaniem siebie 
samej opartym na samopoznaniu. Stąd też refleksyjność (na wzór refleksji) jest,  
po czwarte, przeciwieństwem naoczności i bezpośredniości: jest wynikiem roz- 
poznania niemożności poznawania wprost i bezpośredniego oddziaływania.  
Wobec niezdolności do dotarcia do „rzeczywistości w sobie” instytucje społeczne 
muszą odwoływać się do bardziej pośrednich form poznania i wywierania wpły-
wu. W  przypadku prawa oznacza to konieczność rezygnacji ze zbyt prostych 
modeli bezpośredniego oddziaływania norm prawnych na stosunki społeczne. 
W ten sposób refleksyjność wyznacza granice dla prawnego instrumentalizmu 
(por. King i Thornhill 2003, 224–225; Perez 2011).

Po piąte, kategoria refleksyjności ma również walor normatywny, pełniąc 
funkcję uprawomocniania praktyki. Praktyka społeczna legitymizuje się poprzez 
wykazanie, że spełnia wymogi refleksyjności. Legitymizacyjna funkcja reflek-
syjności zakorzeniona jest w nowoczesnej wizji samougruntowania się rozumu, 
który zastępuje dawniejsze, tradycyjne źródła prawomocności działania3. Jest to 
zatem uprawomocnienie o charakterze racjonalistycznym. Wydaje się jednak, że 
ponieważ refleksyjność przeciwstawiona jest bezpośredniości działania, ewoko-
wać będzie model racjonalności odmienny od dominującej w dyskursie nowo-
czesności racjonalności instrumentalnej – racjonalność refleksyjną4.

Legitymizacyjnej funkcji refleksyjności nie przeczy fakt, że, po szóste, ma 
ona jednocześnie potencjał krytyczny wobec praktyki. Krytyczna natura reflek-
syjności jest powszechnie rozpoznana w naukach społecznych (Hałas 2011); nie 
może być zresztą inaczej, skoro polega ona m.in. na monitorowaniu i  rewizji 
praktyki. Nie przeczy to jednak, jak już powiedziałem, jednoczesnym funkcjom 

2  Ten splot dostrzegany jest także w teoriach refleksyjności analizowanych w niniejszej pra-
cy: jako związek obserwacji i operacji systemu u Luhmanna czy Teubnera, jako pytanie o kom-
petencje kognitywne prawa responsywnego u  Selznicka lub jako powiązanie refleksywności  
i refleksji u Becka.

3  Zob. pkt 2.1 bieżącego rozdziału.
4  Nawiązując do najbardziej znanego przeciwstawienia wobec racjonalności instrumental-

nej, jaką jest racjonalność komunikacyjna według opisu Habermasa, można wysunąć hipotezę, że 
ten typ racjonalności stanowi jedynie szczególną odmianę racjonalności refleksyjnej. W istocie, 
jak wskazuje się w literaturze (Sierocka 2003, 78–93; Skuczyński 2015), uzasadnienie zasad racjo-
nalnej komunikacji w filozofii dyskursu ma charakter refleksyjny.



27

legitymizacyjnym. Przeciwnie: oba zadania refleksyjności pozostają ze sobą złą-
czone. Wszak skoro refleksyjne kwestionowanie praktyki dokonuje się z jej we-
wnętrznego punktu widzenia (na tym polega jej samozwrotność), to nie może ono 
przybrać formy krytyki totalnej; ostrze krytyki zwraca się zawsze jedynie prze-
ciw wybranym elementom praktyki. Poprzez takie cząstkowe kwestionowanie 
refleksyjność legitymizuje jednak praktykę jako całość (zob. Jabłoński i Pichlak 
2013). Proces ten można określić jako „makro uprawomocnienie poprzez mikro 
krytykę”5.

Po siódme, struktura samoodniesienia vel podmiot refleksyjny ma charakter 
złożony. Podmiot poznający jest zarazem przedmiotem własnego poznania – jed-
nak między jednym a drugim istnieje pewien dystans. Właśnie ten dystans decy-
duje o tym, że refleksyjność nie ma charakteru bezpośredniego wglądu, ale – na-
wet w odniesieniu do samego jej podmiotu – ma charakter zapośredniczony.

1.2. Kwestie sporne

Oprócz tych wspólnych założeń należy wskazać co najmniej trzy kwestie 
będące przedmiotem kontrowersji, które mają fundamentalne znaczenie dla dys-
kursu refleksyjności w naukach społecznych. Pierwsza z nich dotyczy związków 
tego pojęcia z pojęciem refleksji, druga – zasięgu i statusu twierdzenia o reflek-
syjności praktyki społecznej, trzecia – relacji między refleksyjną instytucją a jej 
otoczeniem.

W teorii społecznej spotkać można dwa konkurencyjne stanowiska: pierwsze 
z nich wywodzi pojęcie refleksyjności od wcześniejszego pojęcia refleksji, drugie 
natomiast uznaje odrębność tych kategorii. W tym drugim wypadku zwykło się 
zresztą mówić raczej o „refleksywności”, wywodząc to wyrażenie od refleksu, 
czyli odbicia, lub od stosunku zwrotności. Określenie to miałoby pochodzić nie 
z filozofii refleksji, ale z językoznawstwa, które posługuje się nim na oznaczenie 
wyrażeń zwrotnych, czyli właśnie refleksywnych (Hałas 2011, 192–193).

Ta próba cięcia między refleksyjnością a refleksją nie wydaje się przekonu-
jąca6. Jak zobaczymy na przykładzie teorii Ulricha Becka, nawet tam, gdzie pró-
buje się dokonać takiego rozdziału, rezygnacja z refleksji okazuje się niemożliwa 
– refleksywność ostatecznie okazuje się (przynajmniej potencjalnie) refleksyjna. 
Wyrażona zresztą wyżej zgoda na konieczną obecność wymiaru poznawczego 
w  refleksyjności oznacza jednocześnie uznanie, że rozważane pojęcie mieści 
w  sobie także refleksję sensu stricto. W  pracy przyjmuję więc pogląd bliższy 

5  Wilhelmsson, Thomas. 1992. Studies in Critical Private Law. Dordrecht: Kluwer (cyt. za: 
Tuori 2002, 30).

6  Zauważmy zresztą, że Hans-Georg Gadamer, jeden z największych autorytetów w przed-
miocie filozoficznego zagospodarowywania filologii, uznaje etymologiczną jedność refleksji  
i refleksu (Gadamer 2013, 646–647).



28

pierwszemu z  wyróżnionych stanowisk. Zgodnie z  nim dyskurs refleksyjności 
zarówno kontynuuje, jak i przekształca tradycję filozofii refleksji. Kategorię re-
fleksyjności, jaką posługują się nauki społeczne, traktuję więc jako rezultat socjo-
logicznej transformacji pojęcia refleksji (o czym nieco więcej w pkt 2.2 bieżącego 
rozdziału). Refleksyjność czerpie zatem z soków, które ożywiały tę tradycję filo-
zoficzną (wprawioną w ruch – schematycznie rzecz ujmując – przez Kartezjusza, 
doprowadzoną do punktu szczytowego przez Kanta i Fichtego, a domkniętą przez 
Hegla), jednocześnie przekraczając jej ograniczenia7.

Druga kwestia wiąże się z rozróżnieniem między dwoma wariantami teorii 
refleksyjności, które za Janem Winczorkiem proponuję określać jako immanentne 
i kontyngentne (Winczorek 2015, 179 i n.). Różnicę tę można objaśnić, wskazując 
na odmienny status twierdzenia o refleksyjności praktyki, instytucji czy systemu 
społecznego w każdej z teorii. Dla teorii przyjmujących immanentne ujęcie re-
fleksyjności zdanie „instytucja społeczna jest refleksyjna” jest zdaniem analitycz-
nie prawdziwym: z  tej perspektywy każda instytucja jest w sposób konieczny 
refleksyjna, aby w ogóle mogła być za taką uznana. Z kolei w przypadku ujęć 
kontyngentnych powyższe zdanie będzie zdaniem opisowym (syntetycznym), 
które może być prawdziwe dla jednych, a fałszywe dla innych instytucji. Innymi 
słowy, własność refleksyjności przysługuje tu tylko niektórym typom instytucji 
czy systemów społecznych.

Ponieważ kategorii refleksyjności często przypisywany jest również status 
normatywny (zob. pkt 3 bieżącego rozdziału), w  ramach którego postuluje się 
większe (bądź mniejsze) urefleksyjnienie danej instytucji, nasuwa się pytanie 
o relację między tego typu postulatami a wskazanym wyżej rozróżnieniem. Wy-
daje się bezsporne, że takie wypowiedzi normatywne są możliwe do pogodze-
nia jedynie z ujęciami kontyngentnymi, w ramach których instytucje społeczne 
mogą różnić się między sobą stopniem refleksyjności. W przypadku podejścia 
immanentnego wypowiedzi normatywne tracą sens: nie da się przecież postulo-
wać czegoś, co przysługuje procesom społecznym w sposób konieczny (Winczo-
rek 2015, 179)8.

Bodaj najczytelniej ilustrują omawiane rozróżnienie teorie systemowe  
Niklasa Luhmanna i Gunthera Teubnera. Jak ukażę szerzej w rozdziale im poświę-
conym, pierwszy z tych autorów przyjmuje stanowisko jednoznacznie immanen-
tne, drugi zaś – kontyngentne. Teubner dzieli skądinąd tę perspektywę z innym 
przedstawicielem niemieckiej socjologii przywoływanym na stronach tej książki, 
czyli Ulrichem Beckiem. Jak z kolei wskazuje przykład teorii Philipa Selznicka  
– podobnie zresztą jak wspominanej wcześniej koncepcji Giddensa – rozróżnienie 

7  Podobnie przedstawiają to: Kaleta i Skuczyński 2015, 10 i n.
8  Oczywiście, odmienną kwestią jest postulat refleksyjności rozumiany jako dyrektywa me-

todologiczna w naukach społecznych – w tym wypadku nie ma przeszkód, aby łączyć go zarówno 
z ujęciem immanentnym, jak i kontyngentnym.



29

między immanentnym a kontyngentnym ujęciem refleksyjności nie ustanawia, 
wbrew pozorom, alternatywy rozłącznej. Obaj ci autorzy przyjmują, że refleksyj-
ność w najbardziej podstawowym sensie jest konieczną cechą wszelkich proce-
sów i praktyk społecznych, stanowiąc element rudymentarnej ontologii społecz-
nej. Dla obu jednak istnieją również kwalifikowane postaci refleksyjności, które 
znane są tylko z wybranych form organizacji życia społecznego9.

Wreszcie trzecia z podnoszonych tu kwestii dotyczy relacji między reflek-
syjną instytucją społeczną a jej otoczeniem. Jest to zagadnienie, które łączy się 
z sygnalizowanym już wyżej pytaniem o logiczną formę samozwrotności prak-
tyki. Problem ten wyznacza jedną z najistotniejszych różnic między dostępnymi 
teoriami refleksyjności, w tym także między wiodącymi teoretycznymi ujęciami 
refleksyjności prawa. Jak wykażą szczegółowo dalsze rozdziały tej książki, każ-
da z omawianych na jej stronach koncepcji teoretycznych rozwiązuje tę kwestię 
nieco inaczej; analogiczne różnice widoczne są także na płaszczyźnie obecnych 
w praktyce programów polityki prawa (w pracy egzemplifikowanych przez stra-
tegie regulacyjne), zbieżnych w swoich założeniach z poszczególnymi stanowi-
skami teoretycznymi. Wszystkie te stanowiska przyjmują, że refleksyjność prak-
tyk społecznych wpływa również na sposób, w jaki praktyki te kształtują swoje 
relacje poznawcze, komunikacyjne i operacyjne z własnym otoczeniem (czy też 
poszczególnymi segmentami tego otoczenia). Samozwrotność nie oznacza wszak 
autarkii; nie może też pozostawać bez wpływu na tego typu relacje10. Na pytanie 
jednak, na czym polega ten wpływ i jaki ostatecznie kształt przyjmują te związki 
(a zarazem jaka jest forma samoodniesienia), koncepcje te dostarczają znacząco 
różnych odpowiedzi. Problem ten zostanie podjęty szerzej w końcowym rozdzia-
le pracy, gdzie dostępne rozwiązania określam jako „samozwrotny”, „wspólnoto-
wy” oraz „dialektyczny” model refleksyjności.

Wskazane wyżej założenia i problemy wyznaczają podstawy paradygmatu 
społecznej refleksyjności, jaki obecny jest we współczesnej nauce. Z  koniecz-
ności opis takich podstaw jest możliwy tylko na wysokim poziomie ogólności. 
Do tego odnosi się on do wszelkich instytucji społecznych, nie uwzględniając 
jeszcze ewentualnej specyfiki prawa na tym tle. Zaprezentowane tu zagadnienia 
podlegać będą konkretyzacji w dalszych partiach pracy. Rozdziały od II do IV 
proponują taką konkretyzację w wymiarze teoretycznym, rozdział V pozwoli zaś 
skonkretyzować podniesione tu kwestie w praktycznym wymiarze rzeczywiste-
go funkcjonowania prawa.

  9  W odniesieniu do Selznicka zob. rozważania z rozdziału III. Co do Giddensa por. zwł. 
Giddens 2008, 26–28.

10  Mamy tu do czynienia ze strukturą, którą Marek J. Siemek określa jako „więź uzewnętrz-
nienia i  refleksji”, uznając ją za „samo serce nowożytnej i  nowoczesnej problematyki teorio- 
poznawczej” (Siemek 2012a, 336).



30

2. Refleksyjność nowoczesności

2.1. Czas refleksji

Nowoczesność jest ze swej istoty czasem refleksji. Ten związek jest widocz-
ny już od samych początków nowożytności, która wkracza na scenę dziejów 
wraz z narodzinami filozofii refleksji. Dochodzi do tego w filozofii Kartezjusza 
– pierwszym prawdziwie nowożytnym systemie filozoficznym, który zostaje 
ufundowany mocą dokonującego refleksji Ego cogito. Refleksyjny charakter no-
woczesności ujawnia się jednak w pełni w dobie oświecenia.

Być może najwyraźniej te związki nowoczesności i  refleksji dochodzą do 
głosu w  słynnym, choć krótkim, eseju Immanuela Kanta Odpowiedź na pyta-
nie: czym jest Oświecenie (Kant 2005b)11. Wspomniana zależność ujawnia się 
tu w kilku wymiarach. Po pierwsze, w samym tytule: jedną z kluczowych cech 
Oświecenia i nowoczesności jest zapytywanie o same siebie, o swoją specyfikę12. 
Nie istnieje Oświecenie bez refleksji nad tym, czym jest Oświecenie. Nie istnieje 
nowoczesność bez refleksji nad tym, co ją odróżnia od czasów wcześniejszych. 
Nowoczesność musi refleksyjnie odnosić się do siebie samej – albo nie będzie jej 
wcale13. Dlatego też można opisywać ją jako „dyskurs, który mówi o samym so-
bie i który jak gdyby wciąż usiłuje siebie samego doścignąć” (Siemek 2012a, 254). 
Ten wymiar refleksyjności nowoczesności, który osiąga ona wraz z połączeniem 
podmiotu i przedmiotu refleksji w jedno, i z wypływającą stąd samoświadomoś-
cią, można określić jako kulturowy.

Drugi, odmienny wymiar refleksyjności nowoczesności został z  kolei za-
warty w odpowiedzi, jakiej Kant udziela na tytułowe pytanie. Filozof stwierdza 
więc: „Oświecenie to wyjście człowieka z zawinionej przez niego niedojrzałości. 
Niedojrzałość jest nieumiejętnością w posługiwaniu się własnym rozumem bez 
przewodnictwa innych” (Kant 2005b, 44). Oświecony rozum to zatem rozum, 
który zdołał wybić się na autonomię, to znaczy: który sam dla siebie stał się ar-
bitrem, określając samodzielnie kryteria prawdy i fałszu. Epoka oświecenia wy-
znacza rozumowi zadanie nie tylko zrozumienia samego siebie, ale i samokon-
troli oraz samouprawomocnienia. Jak pisze Ernst Cassirer: „Ta wiedza na temat 
własnego działania, ta duchowa autorefleksja i  duchowa prognoza, wydaje się 
[…] właściwym sensem myślenia w ogóle oraz istotnym zadaniem, które zostało 

11  Termin „Oświecenie” służy Kantowi na oznaczenie nie epoki historycznej, ale raczej 
pewnej formacji intelektualnej. Dla ukazania tej różnicy wyrażenie użyte w tym kontekście zapi-
suje się wielką literą.

12  Na precedensowy charakter tego tytułowego pytania zwraca uwagę także Michel Foucault 
(2018, 30–34).

13  Podobnie stwierdza Luhmann (1998a), który określa ten wymiar refleksyjności jako  
„semantyczny”.



31

mu postawione” (Cassirer 2010, 3). Ta najwyższa autonomia samoodnoszącego się 
rozumu zapowiadana była przecież już przez myśl Kartezjusza, swój szczytowy 
wyraz znajduje zaś w Kantowskich Krytykach. Jak komentuje to Jürgen Haber-
mas: „Kant ustanawia rozum jako najwyższy trybunał, przed którym wszystko, 
co pretenduje do ważności, musi wykazać swoje racje” (Habermas 2005b, 29)14. 
Nowoczesny rozum, innymi słowy, dąży do samougruntowania. Ten wymiar re-
fleksyjności nowoczesności, który polega na umieszczeniu samoodnoszącego się 
rozumu jako fundamentu wszelkiej wiedzy, można określić mianem ideowego.

Wspomniany Habermas nazywa tę fundamentalną rolę rozumu jako „struk-
tury samoodniesienia” zasadą podmiotowości (Habermas 2005b, 26)15. Według 
jego słów, o  ile filozofia Kanta stanowi szczytowy wyraz tej zasady, o tyle jej 
opis (co znaczy również: sproblematyzowanie) jest dziełem Hegla. Nie ma w tym 
przypadku, Hegel jest bowiem tym filozofem, który jako pierwszy podjął się kry-
tycznego przedstawienia samej nowoczesności. Realizując to zadanie, nie mógł 
pominąć centralnej dla własnej epoki zasady ideowej.

2.2. �Zniesienie Heglowskie: od filozofii refleksji  
do socjologii refleksyjności

Z perspektywy niniejszych rozważań autorowi Fenomenologii ducha należy 
przypisać jeszcze jedną zasługę, to bowiem właśnie w  jego filozofii dochodzi 
do ugruntowania trzeciego kluczowego wymiaru refleksyjności nowoczesności. 
Chodzi tu o przekształcenie samego pojęcia refleksji, do jakiego dochodzi w my-
śli wielkiego jenajczyka. To właśnie on dokonuje dopełnienia filozofii refleksji, 
zapoczątkowanej dwa wieki wcześniej przez Kartezjusza (Chudy 2012, 118). Do-
pełnienie to jest zarazem zniesieniem: Hegel zastępuje pojęcie refleksji jako cnoty 
rozumu refleksyjnością jako własnością rzeczywistości (Hałas 2011, 192). Jest 
to więc – nomen omen – typowo Heglowskie „zniesienie” (Aufhebung), które 
zachowuje najbardziej wartościową cząstkę znoszonego pojęcia. Hegel zamyka 
filozofię refleksji jako filozofię podmiotu16, dokonując ontologizacji jej kluczowej 
kategorii. Wyprowadzona poza podmiot, refleksyjność staje się narzędziem opisu 
świata, w tym przede wszystkim świata społecznego.

14  Adam Sulikowski trafnie określa rozum, który zyskuje tego rodzaju samorozumienie, 
jako „najwyższy i jedynie obiektywny instrument postrzegania świata, a jednocześnie źródło lo-
giki, etyki, niezbitych argumentów” (Sulikowski 2008, 23).

15  W podobny sposób zagadnienie to ujmuje Siemek, uznając odkrycie podmiotowości rozu-
mu za fundamentalną cechę nowoczesności (Siemek 2012a, passim).

16  Nie oznacza to, oczywiście, że chronologicznie rzecz ujmując, filozofia refleksji nie jest 
kontynuowana jeszcze po Heglu. Wskażmy jedynie, że według niektórych komentatorów jej 
„przezwyciężenie” dokonuje się dopiero u Husserla, a zdaniem innych także i ten autor przynale-
ży jeszcze do tej tradycji. 



32

Oczywiście, Hegel nie wynajduje tego rozwiązania znikąd, niczym sztuk-
mistrz wydobywający królika z  kapelusza. Również u  jego poprzedników na 
drodze filozofii refleksji widać pewne ślady tej możliwości, aby własność reflek-
sji oderwać od natury ludzkiej. Już przecież u Kartezjusza Cogito refleksyjnie 
odkrywa się dla samego siebie, zanim jeszcze rozpozna swoje człowieczeństwo. 
Jeśli Ego cogito, ego sum jest absolutnym początkiem wszelkiej wiedzy i wszel-
kiego poznania, to oznacza to, że w autocharakterystyce tego bytu, jakim jest 
Cogito, refleksyjność wyprzedza człowieczeństwo (Descartes 2010, medytacja 
druga). Istnieje zatem potencjalna możliwość, aby refleksyjność uczynić włas-
nością bardziej uniwersalną, niż pozwalałyby na to granice opisu natury ludzkiej. 
Niemniej jednak w systemie kartezjańskim te możliwości wydają się zaledwie 
ukrytą sugestią. Dlatego jeszcze długo po nim – np. u Hume’a – refleksyjność 
pozostaje władzą nieodłączną od ludzkiej natury (Brożek 2012, 54–59)17.

Znacznie wyraźniej ta możliwość uniwersalizacji refleksyjności zostaje wy-
dobyta przez Kanta. Refleksyjność jest wszak własnością podmiotu transcenden-
talnego, przez co zostaje ona oderwana od poszczególnych ludzi jako jednostek. 
Ten transcendentalny charakter refleksyjnego rozumu umożliwi następczo takie 
„uspołecznione” jego interpretacje, z jakimi mamy do czynienia choćby w ety-
ce dyskursu czy w filozofii Rawlsa. Kant idzie zresztą dalej, odrywając reflek-
syjną rozumność nie tylko od poszczególnych jednostek, ale nawet od gatunku 
ludzkiego jako całości. Widać to m.in. w uznaniu czysto pojęciowej „metafizyki 
moralności” za logicznie pierwotną wobec antropologii, która formułuje ustale-
nia dotyczące natury ludzkiej (Kant 2005a, 19–23). Do tego porządku należy też 
argument, który uczynił Kanta patronem literatury science fiction (przynajmniej 
tej ambitniejszej, tj. niestroniącej od problemów filozoficznych), a  w  którym 
stwierdza on, że istoty pozaziemskie – o ile byłyby rozumne – związane były-
by tą samą co my moralnością. W ten sposób prawo do refleksyjnej rozumności 
przyznane zostaje także bytom innym niż człowiek.

Widać zatem, że transformacja dokonana przez Hegla nie może być trakto-
wana jako proste zerwanie z tradycją filozofii refleksji; filozof ten poszedł jedy-
nie dalej ścieżką, która została przetarta już wcześniej, doprowadzając – jak już 
powiedziałem – do dopełnienia tej tradycji. Dopełnienie to (będące, powtórzmy, 
jednoczesnym zniesieniem) polega na ontologizacji refleksyjności. Precyzyjniej 
będzie właściwie mówić o urefleksyjnieniu ontologii, bowiem to nie refleksyjny 
podmiot zostaje na powrót wpisany w bardziej pierwotną tkankę bytu, z której 
wydobył go Kartezjusz, ale sam byt zostaje zreinterpretowany na sposób podmio-
towy, jako manifestacja Ducha obiektywnego. Mniej istotna jest tu bliższa cha-
rakterystyka tego szczególnego Heglowskiego pojęcia; nie jest nam w tej chwili 
potrzebna. Ważne, że takie założenia ontologiczne pozwalają traktować nie tylko 

17  Na temat przynależności brytyjskiego empiryzmu, w tym Hume’a, do szerokiego nurtu 
filozofii refleksji zob. Siemek 2012a, 339–344.



33

człowieka, ale całą rzeczywistość, jak i poszczególne jej komponenty, jako struk-
tury rozumne, a zatem także refleksyjne.

Wraz z  Heglem dochodzimy do końca drogi filozofii refleksji. Kartezjusz 
uznał refleksyjność Cogito niezależnie od uznania jego człowieczeństwa – ale 
nadal pozostała ona związana z pojedynczym bytem, w dodatku wyróżnionym 
jako „rzecz myśląca”, absolutnie inna od pozostałych bytów. W tym sensie re-
fleksyjność zachowała charakter stricte subiektywny. Kant nadał refleksyjności 
charakter transcendentalny, wyprowadzając ją poza ten subiektywny wzorzec  
– ale tym samym uczynił ją czysto formalną w stopniu, który uniemożliwiał jej 
ucieleśnianie w faktyczności życia społecznego. Dopiero u Hegla refleksyjność 
zostaje oderwana od podmiotu, nie tracąc przy tym swojego substancjalnego cha-
rakteru, co umożliwia tego typu ucieleśnianie się w różnorodnych bytach spo-
łecznych18. Nie będzie zatem przesadą stwierdzenie, że to właśnie myśl autora 
Fenomenologii ducha stanowi punkt zwrotny między filozofią (refleksji) a teorią 
społeczną (refleksyjności). Jak odnotowuje m.in. Jerzy Szacki, nie tylko systemu 
filozoficznego Hegla nie da się zrozumieć z pominięciem jego poglądów na spo-
łeczeństwo i państwo, ale również „historia socjologii bez Hegla byłaby, jak się 
zdaje, rażąco niekompletna” (Szacki 2002, 197). W sposób szczególny prawda ta 
odnosi się do roli, jaką autor ten odegrał we wprowadzeniu kategorii refleksyj-
ności do nauk społecznych. To właśnie jego filozofia pozwoliła na ukonstytuo-
wanie się tego pojęcia jako kategorii socjologicznej. Innymi słowy, dokonała się 
w niej socjologiczna transformacja filozofii refleksji. W konsekwencji możliwe 
stało się opisanie trzeciego wymiaru, w  jakim epoka nowoczesna okazuje się 
refleksyjna. Zgodnie z nim nowoczesność charakteryzuje się pojawieniem się re-
fleksyjnych instytucji społecznych, co można określić jako instytucjonalny lub po 
prostu społeczny wymiar refleksyjności. Jak zatem widać, dokonane przez Hegla  
przekształcenie wprawiło w ruch dyskurs refleksyjności, o którym mowa była  
na początku rozdziału.

2.3. Refleksyjność jako problem: prosta i refleksyjna refleksyjność

Jak wynika z  powyższych rozważań, kategoria refleksyjności towarzyszy 
nowoczesności od samych jej początków. Epoka nowoczesna może być uznana 
za taką (sama siebie za taką uznać) dzięki pozostawaniu refleksyjną w wymiarze 
kulturowym, ideowym i społecznym. W żadnym więc razie nie jest tak, że re-
fleksyjność jest jakąś nowo odkrytą, nieznaną wcześniej własnością prawa jako 
instytucji społecznej. Można stwierdzić, że prawo jest refleksyjne co najmniej 

18  Jaki pisał Jean Hyppolite: „Duch pojawia się więc tutaj jako doświadczenie «cogitamus», 
a nie samego «cogito». Zakłada on przekroczenie świadomości partykularnej i jednoczesne pod-
trzymanie jej różnorodności w łonie substancji” (Hyppolite, Jean. Genèse et structure de la „Phé-
noménologie de l’Esprit”, t. 2. Paris: Aubier, s. 311 (cyt. za: Tischner 1993, 15)).



34

od momentu, w którym stało się prawem nowoczesnym. Wydaje się jednak,  
że zarówno w przypadku prawa, jak i innych kluczowych instytucji nowoczes-
nego świata społecznego mamy obecnie do czynienia z problemem jakościowo 
nowym. Novum to polega na tym, że sama refleksyjność tychże instytucji staje 
się problemem. Umowny moment, w którym do tego dochodzi, jest początkiem 
nowego etapu nowoczesności, nazywanej w literaturze „późną” (Giddens 2006) 
lub „refleksyjną” (Beck, Giddens i Lash 2009). Można zatem w uproszczeniu wy-
różnić w rozwoju nowoczesności (nowoczesnego prawa) dwa etapy. Etap prostej 
refleksyjności (wczesna nowoczesność) polega na tym, że instytucje społeczne 
kierują się w swym działaniu zasadą refleksyjności. Etap refleksyjnej refleksyj-
ności następuje wtedy, gdy sama ta zasada staje się problemem i przedmiotem 
refleksji. Twierdzę, że zarówno w naukach prawnych, jak i – szerzej – w naukach 
społecznych mamy od jakiegoś czasu do czynienia z tą drugą sytuacją, w której 
wprost artykułowane są pytania o  to, co oznacza refleksyjność prawa, jakie są 
warunki jej możliwości oraz jej wewnętrzne ograniczenia; teorie socjologiczne 
rozpatrywane w rozdziałach od II do IV stanowią świadectwo tego stanu rzeczy.

Być może najbardziej czytelnym przykładem refleksyjnej refleksyjności jest 
teoria społeczeństwa ryzyka Ulricha Becka. Zgodnie z  poglądami tego autora 
społeczeństwo ryzyka charakteryzuje się tym, że ryzyko – refleksyjny wytwór 
nowoczesności – staje się problemem politycznym i przedmiotem refleksji. Tym, 
co jest tu poddane refleksji, jest zatem wytwór prostej refleksyjności nowoczes-
nych praktyk społecznych. Sądzę jednak, że również pozostałe teorie socjolo-
giczne rozważane w niniejszej pracy próbują na swój sposób uchwycić ten sam  
proces, w  którym instytucje społeczne późnej nowoczesności dokonują samo- 
obserwacji własnych struktur refleksyjnych.

Wprowadzając rozróżnienie na „prostą” i  „refleksyjną” refleksyjność, zaj-
muję pośrednio stanowisko w  sporze o  zasadność dyskursu ponowoczesności; 
jest ono zasadniczo zgodne z poglądem Giddensa na tę kwestię (Giddens 2008, 
32–37). Zgodnie z nim mówienie o ponowoczesności jako kategorii opozycyjnej 
wobec nowoczesności stanowi nadużycie. Nowoczesność trwa, trwają bowiem jej 
podstawowe założenia; specyfika obecnych czasów polega na tym, że założenia 
te zostają zarówno zradykalizowane, jak i (refleksyjnie) sproblematyzowane.

Jednym z  tematów takiej problematyzacji jest podważenie paradygmatu 
postępu i  racjonalności instrumentalnej; podważenie to przychodzi właśnie ze 
strony kategorii refleksyjności. Wczesna nowoczesność zdawała się wierzyć,  
że możliwe jest pogodzenie refleksyjnego samougruntowania się rozumu z coraz 
doskonalszym opanowaniem świata; że, innymi słowy, refleksyjność może być 
źródłem wiedzy pewnej dotyczącej zarówno samego siebie, jak i świata (Cassirer 
2010, 85). Dokładnie ta wiara uległa zakwestionowaniu wraz z nastaniem późnej 
nowoczesności. Dziś rozumiemy z całą ostrością, że refleksyjność nie wspiera ro-
zumu instrumentalnego, ale mu się przeciwstawia – nie może bowiem być źród-
łem praktycznej pewności niezbędnej dla instrumentalnego panowania. Wiedza 



35

refleksyjna jest zawsze otwarta na kwestionowanie i  refutacje. Dlatego też, jak 
stwierdza Giddens, „refleksyjność nowoczesności zawodzi oczekiwania myśli 
Oświecenia – chociaż sama jest tej myśli wytworem” (Giddens 2006, 29; zob. też 
Giddens 2008, 28–31).

3. Adekwatne pojęcie refleksyjności prawa

Przedkładana praca jest pracą z zakresu teorii prawa, co w  tym wypadku 
oznacza przede wszystkim, że jest ona próbą przedstawienia adekwatnego po-
jęcia refleksyjności prawa. Jak pisałem we Wprowadzeniu, jej celem jest objaś-
nienie tego pojęcia, przede wszystkim na drodze rekonstrukcji jego rozumienia 
w wybranych koncepcjach z obszaru teorii społecznej. Praca ta nie ma natomiast 
na celu podejmowania bezpośrednio problematyki empirycznej (badania rzeczy-
wistego stopnia refleksyjności istniejących instytucji prawnych) czy też proble-
mów dogmatycznoprawnych (rozstrzygania konkretnych pytań, przed którymi 
stają szczegółowe nauki prawne w związku z prawną refleksyjnością). To wstęp-
ne zastrzeżenie wydaje się ważne dla właściwego zrozumienia charakterystyki 
niniejszej książki; jest jednak niewystarczające, dopóki nie doprecyzuje się, co 
rozumie się tutaj pod szyldem „adekwatnego pojęcia”. Odpowiedź na to pytanie 
ujawni, że teoria prawa nie może jednak całkowicie zrezygnować z pewnych po-
średnich związków z zarówno empirycznie, jak i normatywnie zorientowanymi 
szczegółowymi naukami prawnymi.

3.1. Hermeneutyczne i strukturalne komponenty pojęcia refleksyjności

W naukach prawnych pojęcie adekwatne to zazwyczaj takie, które jest sa-
tysfakcjonujące teoretycznie, empirycznie oraz praktycznie. W  wymiarze teo-
retycznym pojęcia winny być zatem oparte na spójnych i  akceptowalnych za-
łożeniach; w wymiarze empirycznym – posiadać odniesienie w rzeczywistości 
społecznego funkcjonowania prawa (stanowić opis istniejącego lub ewentualnie 
możliwego stanu porządku prawnego); w wymiarze praktycznym – prowadzić 
do pożądanych i legitymowanych konsekwencji normatywnych. Poszukując za-
tem adekwatnego dla współczesnego prawoznawstwa pojęcia refleksyjności, na-
leży mieć na względzie łącznie te trzy warunki. Stąd też analizowane w pracy 
teorie refleksyjności będą co do zasady poddawane ocenie według tych trzech 
kryteriów: na ile są one przekonujące od strony teoretycznej, czy znajdują po-
twierdzenie w prawnej empirii oraz do jakich konsekwencji praktycznych może 
prowadzić ich przyjęcie.

Wymóg adekwatności teoretycznej wydaje się oczywisty, jeśli tylko pamię-
tać, że rozważane pojęcie stanowi w sposób konieczny element pewnej koncepcji 



36

teoretycznej; jako że koncepcja taka proponować musi jakieś rozumienie społe-
czeństwa i społecznej roli prawa, można ją określić jako społeczną lub socjolo-
giczną teorię prawa (rozumianą w  tym miejscu nie jako dyscyplina naukowa, 
ale jako uporządkowany zbiór twierdzeń). Oczekiwanie, aby taka teoria – obok 
ewentualnych innych wymogów, dotyczących np. jej elegancji czy ekonomiczno-
ści – posiadała spójne i akceptowalne założenia, jest, jak sądzę, na tyle jasne, że 
nie wymaga szerszego komentarza. Można natomiast zastanawiać się, skąd biorą 
się wymogi empirycznej oraz normatywnej adekwatności pojęć, a także na czym 
polega związek między nimi.

Na wstępie zauważmy, że uznanie związku między tymi wymogami jest 
dość popularną postawą metodologiczną w  obrębie prawoznawstwa. Zgodnie 
z nią wiele podstawowych pojęć prawnych ma mieszany, analityczno-normatyw-
ny bądź empiryczno-normatywny charakter19. Nie inaczej rzecz się ma, oczy-
wiście, z  teoriami budowanymi na bazie tychże pojęć. Ten specyficzny status 
twierdzeń nauk prawnych opisywał w jednej ze swoich prac Neil MacCormick, 
zauważając, że są to twierdzenia „o podwójnym obliczu: mają zarówno charakter 
normatywny, jak i mogą być […] uznane za opis norm rzeczywiście funkcjonują-
cych w obrębie rozważanych systemów prawnych”20.

Bliższa analiza samego pojęcia prawa wydaje się potwierdzać i uzasadniać ta-
kie powiązanie. Pojęcie to łączy w sobie komponenty, które można określić jako 
hermeneutyczny (lub kulturowy) oraz strukturalny. Z jednej zatem strony, prawo na-
leży do pojęć określanych jako hermeneutyczne. Kategorie tego typu charakteryzuje 
m.in. to, że „są używane przez ludzi dla zrozumienia samych siebie oraz praktyk 
społecznych, w które ludzie się angażują” (Gizbert-Studnicki, Dyrda i Grabowski 
2016, 83)21. Joseph Raz tak np. charakteryzował w tym duchu pojęcie prawa:

Jest to […] pojęcie zakorzenione w naszym społecznym samorozumieniu. […] Jest ono uży-
wane przez każdego i wszystkich z nas na oznaczenie instytucji społecznej, z którą wszyscy jeste-
śmy, na różne sposoby i w różnym stopniu, zaznajomieni. Odgrywa ono centralną rolę w naszym 
rozumieniu społeczeństwa, tak naszego własnego, jak i innych.

19  Na temat takich sądów zob. Alexy 1989, 180–183. Jakkolwiek Alexy przywiązuje większą 
wagę do sądów analityczno-normatywnych, to nie wyklucza również tych o charakterze empi-
ryczno-normatywnym. Zob. także Grabowski 2009, 26–29.

20  Cała wypowiedź autora brzmi następująco: „Przedstawiam raczej opis niektórych cha-
rakterystycznych rysów argumentacji prawniczej, które ujawniają się w konkretnych przykładach 
z orzecznictwa, i jednocześnie tłumaczę powody, dla których moim zdaniem powinny one pełnić 
rolę podstawowych wyznaczników tej argumentacji […]. Wnioski, do których dochodzę, są twier-
dzeniami o podwójnym obliczu: mają zarówno charakter normatywny, jak i mogą być w moim 
odczuciu uznane za opis norm rzeczywiście funkcjonujących w obrębie rozważanych systemów 
prawnych” (MacCormick 1978, 13).

21  Anthony Giddens sugeruje, że hermeneutyczny charakter mają wszystkie podstawowe po-
jęcia socjologiczne: „Obszarem badania socjologa są zjawiska, które już mają swój sens. Warun-
kiem wkroczenia w ten obszar jest uzyskanie wiedzy o tym, co aktorzy już wiedzieli i wiedzieć 
musieli, by uczestniczyć w codziennej działalności” (Giddens 2003, 334).



37

To, co badamy, gdy badamy naturę prawa, to w znacznym stopniu natura naszego własnego 
samorozumienia. […] Jest to część samoświadomości, sposobu, w jaki postrzegamy i rozumiemy 
nasze społeczeństwo. […] Ta świadomość jest częścią tego, co badamy, gdy zgłębiamy naturę 
prawa (Raz 2008, 331).

Rzecz znamienna, że elementem takiego samorozumienia prawa jest uznanie 
go za instytucję normatywną. Normatywność rozumiem w tym miejscu w moż-
liwie prosty sposób, zgodnie z którym reguła może być uznana za normatyw-
ną, jeśli przysługuje jej walor obowiązku czy też, nieco innymi słowami, walor 
wiążącej racji działania. Takie pojmowanie normatywności, choć niejedyne, jest 
najbardziej rozpowszechnione w literaturze, szczególnie w teorii prawa oraz teo-
rii moralności (Koorsgard 1992, 22–23; Delacroix 2006, ix–xv; Brożek 2012, 12). 
Mówienie o normatywności prawa należy więc uznać za pewien skrót myślowy, 
ponieważ predykat ten jest właściwie przypisywany do reguł prawnych. Można 
jednak sensownie twierdzić, że prawo jest postrzegane przez uczestników prakty-
ki społecznej jako normatywne, tj. dostarczające takich wiążących racji.

Z drugiej strony, pojęcie prawa może być również uznane za pojęcie struk-
turalne, czyli wyznaczone przez „społeczne działania człowieka” (Gizbert-
-Studnicki, Dyrda i  Grabowski 2016, 84). O  pojęciach tego typu mówi się, że 
„przynależność jakichś obiektów do zakresu takich pojęć nie opiera się na intui-
cjach użytkowników, lecz na kryteriach sformułowanych przez nauki społeczne” 
(Gizbert-Studnicki, Dyrda i Grabowski 2016, 84)22. W tej perspektywie nie od-
nosi się już ono do treści społecznej świadomości, ale do empirycznie uchwyt-
nych mechanizmów instytucjonalnych, bez których nie sposób wyobrazić sobie 
jakiegokolwiek porządku prawnego. W przypadku prawa szczególnie wyraźnie 
ujawnia się zatem bardziej ogólna prawidłowość dotycząca instytucji społecz-
nych: składa się ono zarówno z pewnych poddających się zobiektywizowanemu 
opisowi mechanizmów, jak i  z normatywnych uzasadnień, zgłaszających rosz-
czenia do dostarczania prawu waloru prawomocności. Ta społeczna dwoistość 
prawa konceptualizowana była w przeszłości na wiele sposobów (Pichlak 2017) 
– w symbolice wagi i miecza dzierżonych przez Temidę, w tradycyjnych parach 
pojęć takich jak ius et lex lub ratio et voluntas czy w filozoficznych kategoriach 
wolności i  przymusu u  Kanta; we współczesnej teorii prawa zbliżone rozróż-
nienia proponowali m.in. Robert Alexy (rzeczowy i krytyczny wymiar prawa), 
Jürgen Habermas (faktyczność i  obowiązywanie) czy Philip Selznick (wymiar 
idealny i realny), którego poglądy omawiane są w dalszych partiach pracy.

To, co dotyczy prawa, odnosi się również do refleksyjności jako jednej 
z podstawowych jego własności. (Którą to własność dzieli ono zresztą z  inny-
mi instytucjami nowoczesnego społeczeństwa). Także refleksyjność może być 

22  Na oznaczenie takich pojęć autorzy posługują się, za istniejącą literaturą, określeniem 
„pojęcia społeczne”, co jednak jest o tyle mylące, że zakłada z kolei zawężone pojęcie społeczeń-
stwa, jako ograniczonego do wymiaru strukturalnego (z pominięciem wymiaru kulturowego).



38

analizowana zarówno jako pojęcie hermeneutyczne, jak i strukturalne (Stępień 
2015, 292). Taką sugestię zawiera już w sobie opis wstępnych założeń na temat 
refleksyjności, jaki zaproponowałem na początku tego rozdziału. Jak wskazywa-
łem, pojęcie to odnosi się zarówno do pewnego wyróżnionego sposobu poznania, 
którego spełnieniem miałaby być samoświadomość, jak i  działania, które nosi 
znamiona samozwrotności. W pojęciu tym zawarty jest więc element empirycz-
ny, poddający się opisowi, jak i normatywny, podległy hermeneutycznej inter-
pretacji. Również w przypadku prawa jego ewentualna refleksyjność ujawnia się 
zarówno w jego strukturach, jak i w kulturowym samorozumieniu23.

Trzeba dobrze zrozumieć, na czym polega ten mieszany, opisowo-normatyw-
ny charakter pojęcia refleksyjności, a także jakie konsekwencje metodologiczne 
z niego wynikają (zob. też Pichlak 2014; 2015a; 2016). Z jednej strony omawiane 
pojęcie wyznacza pewien ideał normatywny, który może pełnić funkcje regula-
cyjno-krytyczne wobec zastanych praktyk. Innymi słowy, praktyki takie mogą 
być zarówno poddawane ocenie, jak i kształtowane z punktu widzenia spełniania 
wymogów refleksyjności. Z drugiej strony ideał ten ma sens o tyle, o ile znajduje 
– choćby cząstkowe – ucieleśnienie w istniejących praktykach. Dopiero to nadaje 
mu prawdziwy sens i rzeczywiste znaczenie. Refleksyjność nie interesuje mnie 
jako abstrakcyjna idealizacja, ale jako rzeczywisty ideał, wywierający wpływ 
na praktykę. Jego ucieleśnienie w praktykach nie musi być pełne ani całkowicie 
wierne, nadaje mu jednak charakter, by użyć sformułowania Habermasa, „obiek-
tywnego roszczenia” (Habermas 2008, 110). Dopiero w takim połączeniu idealny 
i  faktyczny aspekt pojęcia refleksyjności mają szansę wzajemnie „rezonować” 
(räsonieren)24 – i  poprzez to pozwolić na uchwycenie pełnego znaczenia tego 
pojęcia.

3.2. Między błędami empiryzmu oraz estetyzmu

Cytowany powyżej Habermas jest jednym z tych autorów, którzy szczególnie 
mocno podkreślają potrzebę łączenia obu wymiarów analizy społecznych praktyk 
– faktycznego i idealnego. Może to być nieco zaskakujące na tle obiegowych opi-
nii na temat twórczości tego autora, szczególnie tych dotyczących sformułowanej 

23  Zbliżony sposób pojmowania refleksyjności prawa prezentuje Nigel Simmonds (2010), 
stwierdzając, że polega ona na tym, iż praktyka oraz doktryna prawnicza odnoszą się do „idei 
prawa”. Tak pojmowana, refleksyjność prawa i  nauk prawnych okazuje się jednak mieć tylko 
połowiczny charakter: i praktyka, i doktryna prawnicza muszą się odnosić do idei prawa, lecz 
ta ostatnia jest określana niezależnie od praktyki i doktryny, pełniąc rolę fundamentu porządku 
prawnego. Ten prawnonaturalny rys wyraźnie odróżnia, skądinąd ciekawą, koncepcję Simmondsa 
od poglądów autorów omawianych w tej książce.

24  Wyrażenie ponownie pochodzi od Habermasa. Niemiecki wyraz räsonieren to nie tylko 
termin z zakresu akustyki, oznaczający wzmacnianie drgań (dźwięku); można tłumaczyć go także 
jako „rozprawiać, rozumnie dyskutować, deliberować” (por. Czyżewski 2008, XIV).



39

przezeń teorii działania komunikacyjnego; te zazwyczaj przypisują mu skłonność 
do wysoce abstrakcyjnych i cokolwiek spekulatywnych rozważań. Dokładniejsza 
lektura jego prac prowadzi jednak do odmiennych wniosków. Co przy tym zna-
mienne – to ogólne podejście metodologiczne zostało przez Habermasa przed-
stawione najczytelniej w jego pracy poświęconej właśnie problematyce prawnej 
(Habermas 2005a); stanowi to dodatkowy powód, by przyjrzeć się jego poglądom 
w tym zakresie.

Punktem wyjścia dla Habermasa jest stwierdzenie, wskazanej przeze mnie 
wyżej, dwoistej natury prawa, która łączy w sobie wymiar „faktyczności” oraz 
„obowiązywania”. Wynika z  tego ważna zasada metodologiczna, głosząca, że 
właściwe zrozumienie instytucji społecznych w rodzaju prawa możliwe jest wte-
dy, kiedy uwzględnione zostaną oba te wymiary: zarówno faktyczny (empirycz-
ny), jak i normatywny (idealny). Z jednej zatem strony analiza istniejących prak-
tyk prawnych wymaga uwzględnienia pytania o ich „normatywne presupozycje” 
(Habermas 2005a, 11), które z wewnętrznego punktu widzenia przyjmowane są 
jako racje legitymujące praktykę. Z  drugiej strony zrozumienie tychże norma-
tywnych podstaw (zasad, ideałów, praw podstawowych etc.) możliwe jest jedynie 
przy uwzględnieniu historycznego kontekstu funkcjonowania instytucji, w któ-
rych znajdowały one dotąd swoje ucieleśnienie. Ich rekonstrukcja in abstracto, 
w sposób czysto dedukcyjny czy spekulatywny, byłaby jedynie „pewną sztuczką” 
(Habermas 2005a, 144), argumentacyjnym trickiem. Powyższa zasada nie odno-
si się wyłącznie do badania instytucji jako całości, ale także poszczególnych ich 
komponentów – w tym także pojęć lub zasad, które determinują ich kształt i spo-
sób funkcjonowania. Taką właśnie rolę, i w prawie, i w innych najważniejszych 
instytucjach społecznych, odgrywa współcześnie kategoria refleksyjności.

Analizując zarówno instytucję prawa wziętą w całości, jak i jej podstawowe 
pojęcia (do jakich należy refleksyjność), trzeba zatem unikać dwojakiego rodzaju 
redukcjonizmu. Pierwszy jego typ – który można określić jako błąd empiryzmu25 
– polega na wyrzuceniu poza obręb analizy idealnego wymiaru funkcjonowania 
społecznych instytucji. Takie podejście ignorować będzie wszelkie normatyw-
ne racje działania oraz roszczenia ważnościowe, formułowane z wewnętrznego 
punktu widzenia przez uczestników danej praktyki. W interesującym nas przy-
padku oznacza to odrzucenie pytań o to, jakie racje przemawiają za refleksyjnoś-
cią prawa, dlaczego właściwie miałoby nam na owej refleksyjności zależeć itp. 
Druga postać redukcjonizmu zostaje przez Habermasa określona jako „błąd este-
tyzmu” (Habermas 2005a, 71–81). Polega on na zignorowaniu wymiaru faktycz-
nego i koncentracji wyłącznie na aspektach idealnych. Na podstawie uwag autora 
można uznać, że w tego typu redukcję popada m.in. klasyczna filozofia polityczna 

25  Sam Habermas określa go również mianem „redukcji scjentystycznej” lub „obiektywi-
stycznej”; za przykład perspektywy teoretycznej, która popada w tego typu redukcjonizm, autor 
ten uznaje funkcjonalizm oraz teorię systemów (Habermas 2005a, 57–71). 



40

czy filozofia prawa. Ideały społeczne próbuje się tu uzasadniać na sposób abs-
trakcyjny, wierząc niejako, że akceptacja racji wyłożonych przez uczestników 
życia społecznego wystarczy dla zapewnienia owym ideałom efektywnej mocy. 
Innymi słowy, ugruntowania dla normatywnych podstaw życia społecznego po-
szukuje się tu w ich jednostkowej lub kulturowej akceptacji. Tym, co się pomi-
ja, jest konieczny w istocie warunek ucieleśnienia takich ideałów w konkretnych 
mechanizmach instytucjonalnych. (W przypadku prawa takimi mechanizmami, 
w których ucieleśnione są ideały normatywne, są np. wybrane reguły procedury 
czy instancyjność postępowania). Podczas gdy pierwsza postać redukcjonizmu 
prowadzi do pustego empiryzmu, druga skutkuje abstrakcyjnym idealizmem. 
Taki idealizm, choćby najszlachetniejszy, nie potrafi jednak wywrzeć realnego 
wpływu na świat społeczny. Odpowiedzią na bezduszność empiryzmu nie może 
być pięknoduchostwo.

Taką „przeestetyzowaną” kondycję współczesnej mu filozofii politycznej 
i prawnej trafnie rozpoznał i skrytykował już Hegel, pisząc o niej: „Filozofia jest 
pod tym względem wydzieloną świątynią, a jej słudzy tworzą izolowany stan ka-
płański, któremu nie wolno stykać się ze światem”26. Szczególnie w odniesieniu 
do pojęcia refleksyjności zgoda na błąd estetyzmu byłaby w istocie powrotem do 
czasów „przedheglowskich”: byłoby to odejście od społecznej teorii refleksyjno-
ści na powrót ku filozofii refleksji skoncentrowanej na dyspozycjach podmiotu. 
Że ta droga ostatecznie okazała się jałowa, byłoby stwierdzeniem za mocnym; 
jednak od dwóch stuleci wiadomo już, że jest ona nazbyt ograniczona. Teoria 
refleksyjności nie powinna popełniać dziś błędu ponownego wchodzenia na tę 
drogę – a dzieje się tak, jeśli refleksyjność jest zawężająco rozumiana wyłącznie 
jako kompetencja kulturowa przysługująca jednostkom27, nie zaś jako własność 
instytucji społecznych.

Podsumowaniem rozważań nad dwiema postaciami redukcjonizmu niech 
będą słowa samego Habermasa, który formułuje następującą konkluzję:

Filozoficzny dyskurs na temat sprawiedliwości nie uchwytuje owego wymiaru in-
stytucjonalnego, na który od początku nakierowany jest dyskurs nauk społecznych na te-
mat prawa. Bez spojrzenia na prawo jako empiryczny system działań pojęcia filozoficzne 

26  Hegel, Georg W.F., Wykłady z filozofii religii, t. 2 (cyt. za: Habermas 2005b, 49).
27  Tego typu zawężające spojrzenie wydaje się być udziałem np. znacznej części reflek-

sji z  kręgu etyki prawniczej (zob. choćby Korzeniewska-Lasota 2015), ale także współczesnej  
filozofii analitycznej, która swoją tzw. ontologię społeczną decyduje się budować na kategoriach 
intencjonalności i mind-independence, poprzez to wpadając w – wyschły już dzisiaj – nurt filozofii 
świadomości. Filozofia analityczna przyjmuje zatem, że cały świat społeczny osadzony jest osta-
tecznie na refleksyjności jednostek (refleksyjności aktów świadomości znajdujących swój wyraz 
w aktach językowych) – tym samym wkładając na barki jednostek ciężar, którego te nie są w sta-
nie unieść (por. np. Dyrda 2015). Por. także najbardziej wpływową w kręgu filozofii analitycznej 
ontologię społeczną Johna Searle’a (1995, passim). Ze zbliżoną do prezentowanej tu krytyką teorii 
Searle’a wystąpił też Artur Kozak (2010, 140–143).



41

pozostają puste. O ile jednak socjologia prawa upiera się przy obiektywizującym spojrzeniu 
z zewnątrz i jest niewrażliwa na dostępny tylko od wewnątrz sens wymiaru symboliczne-
go, to ogląd socjologiczny popada w  niebezpieczeństwo, że na odwrót, pozostanie ślepy  
(Habermas 2005a, 81).

Ta ślepota i  ta pustka grożą także teoriom refleksyjności prawa, jeśli pod 
pojęciem tym będą one rozumieć, odpowiednio, wyłącznie pewien mechanizm 
instytucjonalny albo li tylko ideał normatywny.

3.3. Okrężna droga refleksji

Rozważania Habermasa prowadzą do istotnych wniosków dotyczących 
właściwej metody badania problemu refleksyjności, wychodząc od analizy relacji 
między dwoma aspektami tego pojęcia: jako dążenia normatywnego oraz jako 
mechanizmu instytucjonalnego. Do zbliżonych konkluzji dojść można także od 
innej strony: relacji między refleksyjnością jako dążeniem (ideałem) normatyw-
nym a nami jako uczestnikami kultury przyjmującej to dążenie. Jest to punkt wi-
dzenia obierany przez hermeneutyczną koncepcję refleksji28. Jego przyjęcie rzuca 
dodatkowe światło na rozważane tu kwestie metodologiczne.

Zrozumienie dążenia do refleksyjności powinno się dokonywać na wzór ro-
zumienia najbardziej podstawowego dążenia etycznego: dążenia do poznania sa-
mego siebie qua samoświadomości. Nabycie zaś samoświadomości jest możliwe 
jedynie na drodze refleksji. Co to jednak znaczy, że świadomość jest przedmiotem 
refleksji? Znaczy to w pierwszej kolejności, iż nie jest ona dostępna bezpośrednio. 
Owszem, istnieje jakaś forma pierwotnej, bezpośredniej pewności samego siebie, 
rozpoznana przez Kartezjusza jako Ego cogito. Pewność ta nie jest jednak przed-
miotem poznania, ale jedynie intuicji, „apercepcji” (Ricoeur 2003c, 124; zob. też 
Ricoeur 2005, 11–21); intuicja ta ma charakter czysto formalny i treściowo pusty. 
Natomiast treść samoświadomości nie jest mi dostępna bezpośrednio – czy też, 
dokładniej mówiąc, samoświadomość, która jest mi dana bezpośrednio, jest naj-
pierw świadomością fałszywą. Hermeneutyka przyjmuje tu lekcję psychoanalizy: 
moja świadomość nie jest dla mnie samego przejrzysta. Aby zrozumieć jej rze-
czywistą treść, konieczne jest podjęcie refleksji. Refleksja jest okrężnym ruchem, 
na którym świadomość poznaje samą siebie w sposób pośredni: poprzez jej uze-
wnętrznienia. Refleksja odsłania mi moją własną świadomość poprzez „przedsta-
wienia, działanie, dzieła, instytucje, pomniki, które ją obiektywizują” (Ricoeur 
2003c, 124)29. Paul Ricoeur, który jest głównym autorem takiego pojęcia reflek-
sji hermeneutycznej, określa refleksję jako „okrężną drogę” (Ricoeur 2005, 30) 

28  Chodzi tu, dokładniej rzecz biorąc, o koncepcję refleksji zawartą w projekcie hermeneu-
tycznym Paula Ricoeura (zob. zwł. teksty tego autora zebrane w pracy: Ricoeur 2003b).

29  Zob. ogólnie Ricoeur 2003c, 121–27; także Ricoeur 2003a, 208–211.



42

i podsumowuje: „Filozofia refleksji jest przeciwieństwem filozofii bezpośrednio-
ści” (Ricoeur 2003c, 124).

Wydaje się, że ten sam lub zbliżony schemat można odnieść do zrozumie-
nia także innych dążeń etycznych zarówno w  wymiarze indywidualnym, jak 
i  wspólnotowym. Jeśli zatem refleksyjność istotnie ma status takiego dążenia 
(ideału)30, przyjmowanego w naszej kulturze politycznej i  prawnej, to fakt ak-
ceptacji takiego ideału powinien być dostępny uczestnikom tej kultury w jakiejś 
bezpośredniej intuicji. Fakt akceptacji nie determinuje jednak jeszcze treści tego 
ideału: ta pozostaje mglista, dopóki nie podejmie się wysiłku refleksji nad nią 
w oparciu o  jej uzewnętrznienia i obiektywizacje, które można zaobserwować 
w istniejących instytucjach prawnych. Próba bezpośredniego uchwycenia treści 
tego ideału narażona byłaby na pułapki fałszywej świadomości, która arbitralnie 
projektuje na kulturę prawną osobiste poglądy autora takich projekcji.

Aby zatem właściwie zrozumieć kategorię refleksyjności w odniesieniu do 
prawa, należy przejść „okrężną drogę”, która obejmować będzie m.in. analizę 
konkretnych instytucji prawnych, w których pojęcie to znajduje swoje ucieleś-
nienie. Okazuje się zatem, że badanie pojęcia refleksyjności prawa – choćby 
stawiało sobie czysto analityczne lub czysto normatywne cele – zawierać musi 
w sobie również socjologię refleksyjności. Jednocześnie taka socjologia praw-
nej refleksyjności sama musi być socjologią refleksyjną – choć w  innym zna-
czeniu, niż nadał temu wyrażeniu swego czasu Pierre Bourdieu (por. Bourdieu 
i Wacquant 2001)31.

Takie właśnie założenie przyświeca niniejszej pracy; tłumaczy też ono, dla-
czego zdecydowałem się w niej zamieścić rozważania dotyczące aplikacji mecha-
nizmów refleksyjności w konkretnych politykach regulacyjnych (zob. rozdział V). 
Włączenie w  obręb pracy tego rozdziału nie jest bynajmniej podyktowane ja-
kąś potrzebą jej „upraktycznienia”. Przekonanie, że rozważania teoretyczne mają 
sens o  tyle, o  ile „przydają się praktyce”, wydaje się jednym z bardziej szkod-
liwych uproszczeń powtarzanych na temat teorii. Gdyby teoria prawa miała 

30  Pytanie to wyznacza różnicę między zestawianymi tu teoriami Habermasa i Ricoeura: 
pierwszego z nich interesują przede wszystkim te „presupozycje normatywne”, które mają status 
deontologiczny, to znaczy standardy moralne; drugi koncentruje uwagę na ideałach etycznych, 
związanych z pytaniem o wizję dobrego życia i  jako takich pełniących rolę sensotwórczą. Nie 
sądzę jednak, aby te różnice miały w interesującym nas kontekście rozstrzygające znaczenie. Oba 
rodzaje standardów (ideałów) funkcjonują na płaszczyźnie normatywności; oba też poddają się 
metodologicznym postulatom tak jednego, jak i drugiego autora. 

31  Nie wyklucza to, oczywiście, metodologicznej refleksyjności w rozumieniu proponowa-
nym przez francuskiego teoretyka, jednak w pierwszej kolejności chodzi tu o  „refleksyjność” 
w znaczeniu przedstawionym wyżej, wynikającym z pism Ricoeura oraz Habermasa: jako anali-
zy idei za pośrednictwem badania instytucji, w których znajdują one ucieleśnienie. W zbliżonym 
kierunku (połączenia analiz hermeneutycznych i strukturalnych) zmierza natomiast metodolo-
giczny projekt „hermeneutycznie uświadomionej teorii społecznej” Giddensa (Giddens i Dall-
mayr 1982, 5–8).



43

czerpać stąd swą prawomocność, znalazłaby się w dość żałosnym położeniu. Jest 
to w dodatku roszczenie, by tak rzec, niesymetryczne: przedstawiciele teorii nie 
zwykli oczekiwać od sędziów lub adwokatów, aby wszystkie formułowane przez 
nich uzasadnienia orzeczeń czy pisma procesowe odznaczały się użytecznością 
dla teorii. Ci, którzy powtarzają tego typu obiegowe opinie na temat przydatności 
teorii, nie dostrzegają zresztą jawnego paradoksu w nich ukrytego: że uzasadnie-
nie ewentualnej wyższości „praktyki” nad „teorią” (jakkolwiek rozumiane) samo 
musi być dokonane na gruncie jakiejś teorii. Uwzględnieniem w książce rozwa-
żań nad praktycznymi aplikacjami refleksyjności powoduje więc inna potrzeba: 
ukazania faktycznego wymiaru rozważanych idei, które dzięki ich przepracowa-
niu w praktyce prawniczej mogą porzucić niebo kryształowych pojęć i zyskać 
walor „obiektywnych roszczeń” (Habermas 2008, 110)32.

3.4. �Teoria refleksyjności między zewnętrznym a wewnętrznym 
badaniem prawa

Opisane powyżej założenia metodologiczne czynią problematycznym, dość 
często spotykany w literaturze, podział naukowych badań nad prawem na te o cha-
rakterze „zewnętrznym” i „wewnętrznym”33. Dla opisu różnicy między tymi dwo-
ma podejściami można odwołać się do słów Artura Kozaka, wedle którego:

należy odróżniać takie ujęcia owej sfery [rzeczywistości prawnej – M.P.], które starają się na nią 
patrzeć przez pryzmat kategorii „ważnych dla samych aktorów”, i takie, które ignorują autonomię 
danej praktyki, ujmują ją w kategoriach właściwego sobie uniwersum symbolicznego i – w ten 
sposób – przypisują tej praktyce obce jej znaczenia. Pierwszy sposób refleksji teoretycznej będę 
dalej nazywał wewnętrznym lub autonomicznym, drugi natomiast zewnętrznym lub integracyj-
nym (Kozak 2002, 70).

Zdaniem cytowanego autora nauka uprawiana na sposób wewnętrzny „za-
chowuje kategorialną i aksjologiczną autonomię praktyki, na której wyrasta, lecz 
nie służy jej poznaniu, ale raczej uzasadnieniu jako racjonalnej i poprawnej” (Ko-
zak 2002, 71). Można zatem powiedzieć, że perspektywa ta akceptuje dążenia 
normatywne danej praktyki, zmierzając do wykazania ich prawomocności; jej 
zadania określić można jako hermeneutyczne. Z kolei podejście zewnętrzne, zda-
niem autora:

32  Oczywiście, problematyka regulacji jest tylko jedną z możliwych dla realizacji tego za-
mierzenia. Perspektywa refleksyjności nadaje się również do analiz np. sądowego stosowania 
prawa i argumentacji prawniczej czy dyskursu konstytucjonalizmu. W tej ostatniej kwestii por. 
Pichlak 2018.

33  Rozróżnienie to wydaje się skądinąd stanowić prawniczą trawestację rozróżnienia na socjo-
logię „empiryczną” i „rozumiejącą”. 



44

wyjaśnia i/lub umożliwia zrozumienie mechanizmów rządzących określoną praktyką w języku 
obcym tej praktyce […] a wiedza uzyskiwana w tej perspektywie rzadko kiedy jest bezpośrednio 
użyteczna dla badanej praktyki, jako że struktura używanego tu języka teoretycznego z założenia 
nie odpowiada strukturze badanej problematyki. Przykładem tego rodzaju analiz może być część 
socjologiczno-empirycznych badań problemów praktyki prawniczej (Kozak 2002, 70–71).

Powyższe rozróżnienie jest dobrze ugruntowane z punktu widzenia meto-
dologicznego (ponieważ obie wyróżnione perspektywy odwołują się do innych 
metod badawczych). Wydaje się jednak, że nie powinno mu się przypisywać za 
daleko idących konsekwencji; innymi słowy, nie należy nadawać mu zbyt moc-
nej interpretacji epistemologicznej lub ontologicznej, tak jakby miało się odnosić 
do dwóch całkowicie nieprzystawalnych sposobów poznania świata, lub zgoła 
do odmiennych światów społecznych. Nawet zresztą ci autorzy, którzy nadają 
mu radykalny charakter – jak wspominany Kozak – zmuszeni są uznać potrze-
bę istnienia takiej formy refleksji, która w jakiś sposób łączy oba nastawienia. 
W teorii Kozaka taką rolę pełni raz teoria prawa, a innym razem – filozofia pra-
wa (por. Kozak 2002, 66–68; 2010, 53–54; Jabłoński 2012, 101–104). Zgodnie 
z tym punktem widzenia, który został tu zaproponowany w ślad za Habermasem 
– kierującym się ambicją połączenia analizy „faktyczności” i „obowiązywania” 
prawa – obie perspektywy badawcze, wzięte osobno, okazują się niewystarcza-
jące. Dopiero ich fuzja pozwala właściwie uchwycić naturę takich fenomenów 
społecznych jak porządek prawny. Do podobnych wniosków prowadzi herme- 
neutyka, według której refleksja polega na obustronnym ruchu między tym, co we-
wnętrzne, a tym, co zewnętrzne.

4. Teorie społecznej refleksyjności prawa – wprowadzenie

4.1. Socjologiczne ujęcie prawa

Dotychczasowe rozważania ujawniły, że prawo będzie w  niniejszej pracy 
rozumiane konsekwentnie jako instytucja społeczna, nie zaś jako system nor-
matywny czy – tym bardziej – zbiór tekstów. Oczywiście, zarówno teksty, jak 
i normy pełnią w interesującej nas instytucji poczesną rolę; ta ostatnia nie powin-
na być jednak z nimi utożsamiana. Prawo w przyjętym tu spojrzeniu jest raczej 
zespołem praktyk odpowiedzialnych za profesjonalną obsługę tychże tekstów 
i norm34.

Nie trzeba tłumaczyć, że nie jest to jedyne możliwe stanowisko w ramach 
socjologii prawa. Wbrew temu, co może sugerować tytuł bieżącego punktu, 

34  Sformułowanie to stanowi parafrazę słów Marka Zirk-Sadowskiego (por. Zirk-Sadowski 
2011, 7), a zawdzięczam je Pawłowi Jabłońskiemu.



45

w dyscyplinie tej nie istnieje jakiejś jedno „ujęcie prawa”. Książka ta nie ma jed-
nak na celu dostarczać przeglądu istniejących w  tym zakresie możliwości. Nie 
jest też zadaniem zamieszczonych tu rozważań wstępnych dokonywanie jakichś 
jednoznacznych rozstrzygnięć pojęciowych czy ontologicznych. Byłoby to o tyle 
niewykonalne, że rozważane w pracy teorie przyjmują w tym zakresie odmien-
ne stanowiska. Nie sposób zatem mówić o jakiejś jednej, wspólnej im ontologii 
prawa jako zjawiska społecznego. W tym miejscu chodzi więc jedynie o wyarty-
kułowanie pewnych najogólniejszych założeń, wyznaczających szeroki, wspólny 
punkt widzenia.

Taką rolę pełni właśnie ujęcie prawa jako instytucji społecznej. Takie spoj-
rzenie na prawo z jednej strony jest zgodne z przedstawionymi dotąd uwagami na 
temat refleksyjności, z drugiej zaś wydaje się łączyć omawiane w pracy projek-
ty teoretyczne35. Jest ono równocześnie dostatecznie rozpowszechnione w teorii 
prawa, aby być intuicyjnie zrozumiałe. Szczególną popularnością takie spojrzenie 
wydaje się cieszyć w anglosaskiej analitycznej teorii prawa36. Jeśli jednak chcieć 
się nim posługiwać w sposób uprawniony, potrzeba chociaż z grubsza przybli-
żyć samo pojęcie instytucji społecznej. W najkrótszy możliwy sposób instytucję 
społeczną definiuję jako skoordynowany zespół praktyk37. Praktyki te składają 
się z działań społecznych, w analizie których można wyróżnić dwa podstawowe 
wymiary, sugerowane już w poprzednim podrozdziale: strukturalny oraz kultu-
rowy. Pierwszy z nich obejmuje zobiektywizowane mechanizmy porządkujące 
poszczególne działania i zapewniające ich wzajemną koordynację. Ten wymiar 
tworzyć będą przede wszystkim reguły postępowania, struktury komunikacyjne 
czy relacje władzy i interesów.

Wymiar kulturowy z kolei wyznacza „samoświadomość” danej instytucji, 
czyli przekonania i  znaczenia dostępne w  jej ramach i  przyjmowane przez jej 

35  Przy czym teorie systemowe dla opisu prawa nie będą posługiwać się terminem instytu-
cja, lecz system społeczny (rozumianym jako zespół aktów komunikacji). Nie jest to, oczywiście, 
różnica bez znaczenia, nie jest ona jednak na tyle radykalna, aby wykluczać tego typu wspólne, 
wstępne określenie.

36  Zob. np. Dworkin 2006, 11; Raz 2008; Bix 2009. Ta inklinacja anglosaskiej teorii anali-
tycznej do postrzegania prawa jako instytucji społecznej wydaje się mieć co najmniej trzy, do-
pełniające się źródła: „kulturowy realizm” praktyki opartej na prawie precedensowym, socjo-
logizującą perspektywę teorii prawa Jeremy’ego Benthama – ojca anglosaskiego pozytywizmu 
prawniczego – oraz wpływową pozycję nurtu analizy języka potocznego.

37  Mówienie o „instytucji społecznej” jest więc w pewnym sensie pleonazmem, ponieważ 
w przyjętym tu znaczeniu każda instytucja z konieczności ma charakter społeczny. Decyduję się 
na taką konwencję terminologiczną, aby wyraźnie odróżnić przyjęty przeze mnie sposób posłu-
giwania się wyrażeniem „instytucja” od tych szerzej rozpowszechnionych w naukach prawnych 
– jako zespołu norm prawnych (np. instytucja przedawnienia) albo jako formalnej organizacji  
(np. Poczta Polska jako instytucja zaufania publicznego – por. Pitera 2007). Szerzej na temat moż-
liwych znaczeń terminu instytucja w naukach prawnych i  społecznych zob. Gaweł i Klimczak 
2005; Sadowski 2014.



46

uczestników. Na wymiar kulturowy składać się będą zatem zarówno wartości, 
ideały oraz zasady (rozumiane jako ekspresje tychże wartości lub ideałów), jak 
i symbole, znaczenia, wierzenia uczestników danej instytucji itp. Rozróżnienie 
tych dwóch wymiarów nie jest, rzecz jasna, tożsame z twierdzeniem, że są one od 
siebie oddzielone, czy też że można je rozpatrywać odrębnie. Takie stwierdzenie 
(niezależnie od tego, czy interpretować je na sposób ontologiczny czy jedynie 
metodologiczny) musiałoby być uznane za błędne. Jak starałem się wykazać już 
w poprzednim podrozdziale i jak dowodzę w całej pracy, każdy z tych wymiarów 
może być właściwie zrozumiany tylko wtedy, gdy wziąć pod uwagę ich wzajem-
ne powiązania. Ich rozróżnienie stanowi natomiast dogodny zabieg analityczny, 
służący bardziej klarownemu ukazaniu takich wzajemnych zależności.

Jak już zaznaczyłem, ujęcie prawa jako instytucji jest zgodne z orientacją 
rozważanych w pracy projektów teoretycznych; projekty te łączy m.in. fakt, że 
jeśli już oferują one jakieś koncepcje prawa, to są to koncepcje socjologiczne. 
Oznacza to, że kierunek rozwoju tych teorii przebiega „od socjologii do prawa”  
– od zewnętrznego oglądu prawa jako jednej z instytucji społecznych, do uwzględ-
nienia tych własności porządku prawnego, które decydują o  jego ewentualnej 
specyfice. Można stwierdzić, że projekty te postrzegają prawo według schematu 
„społeczne + X” (Kurczewski 1978, 4 i  n.), gdzie „społeczne” stanowi genus,  
„X” zaś wskazuje na differentia specifica porządku prawnego. Najbardziej rady-
kalny w takim nastawieniu jest Niklas Luhmann, który próbuje w ogóle zrezyg-
nować z owego – kłopotliwego dla teorii socjologicznej – X38. Pozostali autorzy  
dostrzegają w  ten czy inny sposób wyjątkowość prawa; nadal jednak ukazują  
je przede wszystkim jako zjawisko społeczne.

W konsekwencji, kiedy mowa o refleksyjności prawa, najpierw zagadnienie 
refleksyjności jest rozpatrywane w odniesieniu do nowoczesnego społeczeństwa 
w ogóle. Refleksyjność jest więc wprowadzana w pierwszej kolejności jako gene-
ralna cecha systemów społecznych (Luhmann, Teubner) albo jako rezultat ogól-
nospołecznych mechanizmów modernizacji refleksywnej (Beck). Wyjątkiem jest 
tu w pewnym sensie koncepcja Philipa Selznicka, dla którego refleksyjność (alias 
responsywność) stanowi odpowiedź na szczególną społeczną „misję” porządku 
prawnego; jednak nawet w tym wypadku zrozumienie źródeł refleksyjności wy-
maga ogólnego scharakteryzowania instytucji społecznych. Ten porządek analizy 
jest respektowany w niniejszej pracy: zarówno, co łatwo zauważyć, w obecnym 
rozdziale, jak i przy omawianiu poszczególnych propozycji teoretycznych w roz-
działach kolejnych.

Nie oznacza to jednak, że nie należy pytać o owe differentia specifica, które 
konstytuują odrębność prawa. Ponownie, nie chodzi w tym miejscu o prezentację 
jakiegoś dojrzałego opracowania problemu – na to przyjdzie czas w kolejnych 

38  W ujęciu Luhmanna system prawa wyróżnia jedynie przypisanie mu szczególnej funkcji 
– zob. na ten temat szerzej w rozdziale II.



47

rozdziałach. Tutaj ograniczam się do zasygnalizowania tych własności prawa, 
które w sposób szczególny pozostają związane z kwestią prawnej refleksyjności, 
nadając tej ostatniej wyróżniony charakter. Wydaje się, że można wskazać co 
najmniej dwie takie cechy. Pierwsza z nich została wspomniana już wcześniej: 
w  przypadku porządku prawnego szczególnie widoczny jest związek między 
„faktycznym” (strukturalnym) a „idealnym” (kulturowym) wymiarem refleksyj-
ności: fakt, że refleksyjność prawa zarówno nie może istnieć bez odpowiednich 
mechanizmów instytucjonalnych, jak i  łączy się z  pytaniem o  prawomocność. 
Wynika to z bardziej ogólnej „dwoistej natury” prawa, o której była już mowa. 
W odniesieniu do refleksyjności prowadzi to m.in. do pytania, na czym polega jej 
wkład w normatywny sens prawa – a w konsekwencji, czym jest normatywność 
samej refleksyjności. Prima facie wydaje się, że możliwe są tu dwa rozwiąza-
nia. Zgodnie z pierwszym refleksyjność przyczyniałaby się do rozpoznania wią-
żących reguł (vel obowiązków), pełniąc rolę metody poznania normatywności; 
sytuację taką można określić jako wkład epistemiczny refleksyjności w norma-
tywność prawa. Wedle drugiego z  rozwiązań refleksyjność pełniłaby mocniej-
szą rolę, przyczyniając się do konstytuowania obowiązków, czyli stanowiłaby 
źródło normatywności; w  takim wypadku możemy mówić o wkładzie walida- 
cyjnym refleksyjności. Możliwe jest również jakieś powiązanie tych dwóch sytua- 
cji w którym np. refleksyjne rozpoznanie wiążącej reguły jest równocześnie jej 
konstytuowaniem39.

Drugą szczególną cechą prawa jest fakt, że odznacza się ono niespotykaną 
gdzie indziej łatwością nawiązywania relacji z  innymi instytucjami społeczny-
mi40. Ani prawo nie może istnieć „samo dla siebie” bez oddziaływania na poza-
prawne stosunki społeczne (o tego typu regulacjach prawnych słusznie mówi się 
w języku potocznym, że są „martwe”), ani też pozostałe instytucje społeczne nie 
są obecnie do pomyślenia bez ich wymiaru prawnego. Czy mowa będzie o  in-
stytucjach z obszaru polityki, administracji, gospodarki, pracy, nauki, edukacji, 
zdrowia, rodziny, religii itd. – każda z nich współdefiniowana jest przez związki, 
w jakie wchodzi z prawem. Ta zależność działa też odwrotnie: w charakterysty-
ce dowolnego porządku prawnego konieczne jest uwzględnienie jego związków 
z pozostałymi instytucjami tworzącymi świat społeczny. System prawny danego 
państwa jest więc określany zazwyczaj jako bardziej lub mniej liberalny gospo-
darczo; bardziej lub mniej konserwatywny obyczajowo; bardziej lub mniej przy-
jazny pracownikom etc.

Ta łatwość wchodzenia w złożone relacje z innymi instytucjami społeczny-
mi stanowi ogólne wyzwanie badawcze dla nauk prawnych; nabiera ono jednak 

39  Znaczenie refleksyjności dla genezy normatywności szeroko rozważa Christine Koorsgard 
(1992).

40  Pogląd taki podziela m.in. Niklas Luhmann na gruncie swojej teorii autopojezy prawa 
(zob. Paterson 2006, 17–18).



48

szczególnej mocy w odniesieniu do kwestii refleksyjności. Do istoty refleksyj-
ności przynależy samozwrotność, oznaczająca, że refleksyjne prawo oddziałuje 
głównie na siebie i operuje w kontakcie z sobą samym. Skoro jednak tak, powsta-
je pytanie, jak pogodzić taki obraz prawa z jego licznymi związkami z innymi 
instytucjami lub, inaczej rzecz ujmując, czy uznając refleksyjne samoodnoszenie 
za adekwatną charakterystykę współczesnego porządku prawnego, da się wyjaś-
nić wzajemne oddziaływania między nim a jego społecznym otoczeniem. I  ja-
kiego modelu refleksyjności takie wiarygodne wyjaśnienie wymaga. Są to jedne 
z  najważniejszych pytań, na które odpowiedzieć musi każda teoria społecznej 
refleksyjności prawa.

Podsumujmy: teoria społecznej refleksyjności prawa powinna, obok innych 
swoich ewentualnych zadań, odpowiadać na dwie grupy pytań związanych ze 
szczególnymi cechami porządku prawnego: (a) jaka jest normatywna treść zasa-
dy refleksyjności i jakie są jej związki z rzeczywistymi mechanizmami refleksyj-
nymi w prawie, a także (b) jak możliwe jest pogodzenie samozwrotności prawa 
z  faktem jego obustronnych relacji z  instytucjami tworzącymi jego społeczne 
otoczenie.

4.2. Socjologiczne teorie prawa

W  dalszych partiach pracy koncentruję się na trzech wybranych projek-
tach teoretycznych podejmujących problematykę społecznej refleksyjności. Są 
to: teoria prawa jako systemu refleksyjnego w dwóch jej wariantach: autorstwa 
Niklasa Luhmanna oraz Gunthera Teubnera; teoria prawa responsywnego Phi-
lipa Selznicka (opracowana częściowo wspólnie z Philippe’em Nonetem); teo-
ria społeczeństwa ryzyka vel modernizacji refleksywnej Ulricha Becka. Każda 
z  tych koncepcji na swój sposób odpowiada na postawione wyżej pytania41. 
Oczywiście, dokonany przeze mnie wybór jest po części arbitralny; w obliczu 
rozpowszechnienia dyskursu refleksyjności we współczesnej teorii społecznej, 
co skutkuje wielością propozycji teoretycznych w  tym zakresie, każda tego 
typu selekcja może dawać asumpt dla zarzutu niezupełności. Twierdzę jednak, 
że dokonany wybór broni się zarówno jako reprezentatywny, jak i odpowiedni 
z punktu widzenia założeń pracy. Po pierwsze, wskazane koncepcje należą do 
elitarnego grona najbardziej wpływowych we współczesnej socjologii ogólnej 
(Luhmann, Beck) lub socjologii prawa (Selznick, Teubner). Po drugie, są to 
stanowiska teoretyczne, które znajdują dość bezpośrednią aplikację w praktyce 
prawnej – co wykażę w rozdziale V na przykładzie funkcjonujących w obrocie 

41  Przy czym ta odpowiedź niekoniecznie musi być udzielana wprost przez samego autora 
„firmującego” dany projekt; w szczególności Ulrich Beck poświęca zagadnieniom prawnym sto-
sunkowo niewielką uwagę, co jednak nie oznacza, że na gruncie jego teorii nie można sformuło-
wać pewnych twierdzeń w tym zakresie. 



49

prawnym programów regulacyjnych. Po trzecie, między koncepcjami tymi 
zachodzą pouczające różnice w wielu wskazanych wyżej jako kluczowe kwe-
stiach: chodzi tu np. o  „zewnętrzny” lub „wewnętrzny” wobec perspektywy 
prawniczej charakter danej teorii (a zatem również o jej wrażliwość na norma-
tywną zawartość zasady refleksyjności) bądź o sposób postrzegania relacji mię-
dzy refleksyjnym prawem a jego społecznym otoczeniem. Dzięki temu teorie 
te stanowią dogodny materiał dla eksplikacji i  lepszego zrozumienia istnieją-
cych w tych kwestiach alternatyw. Po czwarte, autorzy rozważanych koncepcji 
często wchodzą w bezpośrednie dyskusje i polemiki, co ułatwia dokonywanie 
ewentualnych porównań między nimi: np. Teubner kwestionuje niektóre zało-
żenia teorii Selznicka, a Beck podejmuje się krytyki teorii Luhmanna, który 
z kolei proponuje alternatywne względem Becka socjologiczne ujęcie problemu 
ryzyka. Po piąte wreszcie, przynajmniej niektóre z tych teorii – mimo swojej 
doniosłości – nie były dotąd przedmiotem systematycznego omówienia w ro-
dzimej literaturze prawniczej42, warto więc zapełnić pewne istniejące w  tym 
zakresie luki poznawcze.

Ostatni argument, jaki chciałbym tu przytoczyć na rzecz dokonanego wy-
boru, wskazuje na odmienność orientacji teoretycznych, z  których wyrastają 
poszczególne omawiane w  pracy projekty. Na wstępie należy jednak zastrzec, 
że tego typu przyporządkowania mogą mieć w  tym wypadku charakter jedy-
nie szkicowy i orientacyjny – z całą pewnością nie powinno się ich traktować 
jako klucza do wyczerpującej interpretacji twórczości przywoływanych autorów. 
Wszystkim im wspólna jest raczej skłonność do łączenia elementów odmiennych 
szkół i paradygmatów z obszaru teorii społecznej czy filozofii ogólnej. W odnie-
sieniu do każdego można by zatem powtórzyć stwierdzenie, że jest „mistrzem 
wielu tradycji i sługą żadnej”43. Dla każdego można jednak wskazać najważniej-
sze kierunki inspiracji, które decydują równocześnie o  wzajemnej odmienno-
ści ich propozycji. W przypadku teorii Luhmanna (a za nim, mutatis mutandis, 
Teubnera) będzie to, rzecz jasna, teoria systemów, ale także socjologiczny funk-
cjonalizm zaczerpnięty od Talcotta Parsonsa; warto odnotować również wpływ, 
jaki na tego autora wywarła filozofia fenomenologiczna. Jeśli chodzi o Selznicka, 
łączy on przede wszystkim inspiracje amerykańskim pragmatyzmem (Dewey) 

42  Dotyczy to w największym stopniu koncepcji Becka, a po części także Selznicka – choć 
ten ostatni doczekał się wielu odniesień szczegółowych, przynajmniej do jego koncepcji prawa 
responsywnego (co jednak, jak wykażę dalej, może dawać nieco zafałszowany obraz jego dokonań 
teoretycznych). W mniejszym stopniu uwaga ta odnosi się do Teubnera, którego propozycje były 
przedmiotem dość licznych omówień szczególnie w latach dziewięćdziesiątych ubiegłego wieku; 
najmniej dotyczy to Luhmanna, w głównej mierze dzięki dokonaniom Jana Winczorka na niwie 
przybliżenia jego teorii polskiemu czytelnikowi. Szczegółowe wskazówki bibliograficzne podaję 
w poszczególnych rozdziałach poświęconych tym koncepcjom. 

43  Sformułowaniem tym posługuje się Gabe Mythen w  odniesieniu do Ulricha Becka 
(Mythen 2004, 11).



50

oraz filozofią społeczną wywodzącą się od Arystotelesa (co jednocześnie zbliża 
jego poglądy do stanowiska komunitaryzmu lub republikanizmu). U Becka z ko-
lei, mimo silnie ateoretycznego stylu pisania, dostrzec można istotną rolę marksi-
zmu i teorii krytycznej, w tym także typowej dla niemieckiej myśli społecznej 
krytyki modernizacji. W tle wyraźnie obecny jest też „klasyczny” socjologiczny 
spór między strukturalizmem a interakcjonizmem44.

Na skutek tych różnic interesujący mnie tutaj problem refleksyjności roz-
patrywany jest w ramach każdej z  teorii w nieco innym kontekście. Dla teorii 
systemowych kontekst ten wyznacza zagadnienie samoodnoszenia się komu-
nikacji oraz obserwacji w obrębie systemu. W  teorii Selznicka chodzić będzie 
przede wszystkim o relację między poziomem „praktyki” a poziomem „idei” lub 
„ideałów”45. W przypadku zaś teorii Becka kontekst taki będzie wyznaczać kwe-
stia relacji między „działaniem” a „strukturą” (co w sposób czytelny nawiązuje 
do klasycznego dla teorii społecznej tzw. dylematu structure/agency, struktura/
działanie podmiotowe – zob. np. Dallmayr 1982; Reed 2003).

Zanim przejdę do dokładniejszego omówienia poszczególnych stanowisk 
teoretycznych, warto jeszcze sformułować pewne ogólne uwagi wprowadza-
jące, które mogą się przyczynić do lepszego zrozumienia tych stanowisk. 
Chodzi tu przede wszystkim o dwie kwestie: podstawowy dla danej koncepcji 
sposób rozumienia refleksyjności oraz status metodologiczny poszczególnych 
teorii.

W koncepcji Selznicka refleksyjność utożsamiana jest z – centralną dla tej 
teorii – kategorią responsywności, czyli zdolności prawa do odpowiadania na 
istotne oczekiwania normatywne ze strony społeczeństwa. Jeśli chodzi o status 
twierdzenia o refleksyjności prawa, teoria ta wydaje się najbliższa proponowane- 
mu tu ogólnemu podejściu metodologicznemu, łączącemu opis z  normatyw- 
nością. Podstawowy wydźwięk jest normatywny: refleksyjność vel responsyw-
ność jest postulowanym wobec istniejącego porządku prawnego ideałem, którego 
treści nie da się jednak zrozumieć bez analizy rzeczywistego funkcjonowania 
instytucji prawnych.

Punkt widzenia teorii systemowych różni się pod obydwoma względa-
mi: refleksyjność jest formalną cechą systemów społecznych, w tym systemu 
prawa: jest jednym ze sposobów, na jaki system ten odnosi się do siebie same-
go. Przy czym, jak wskazywałem już wyżej, według Luhmanna jest to jedna 
z  definicyjnych własności systemu; jego teoria ma pod tym względem sta-
tus czysto analityczny. Z kolei dla Teubnera refleksyjność jest kontyngentną 

44  Jest to jedna z  kwestii, która szczególnie silnie zbliża do siebie projekty teoretyczne  
Becka i Giddensa; zarazem spór ten wydaje się istotny również dla wyboru określonej interpreta-
cji, ważnej dla obu autorów, teorii Marksa.

45  Kwestia ta wydaje się kluczowa zarówno dla pragmatyzmu, jak i filozofii społecznej Ary-
stotelesa.



51

cechą systemu prawa, który może, ale nie musi się nią odznaczać; twierdzenie 
o refleksyjności prawa jest tu uzasadniane w pierwszej kolejności na sposób 
funkcjonalny.

Według Becka wreszcie refleksyjność społeczeństwa (prawa jako instytu-
cji społecznej?) stanowi wynik konieczności zmierzenia się z nieoczekiwanymi 
skutkami ubocznymi modernizacji. Można zatem powiedzieć, że refleksyjność 
jest tu rezultatem konfrontacji nowoczesnego społeczeństwa z samym sobą. Ka-
tegoria refleksyjności ma charakter głównie krytyczny, i  taki też status posia-
dać będą oparte na niej diagnozy, wskazując na konieczność zakwestionowania 
i  przewartościowania dotychczasowych sposobów samorozumienia społeczeń-
stwa nowoczesnego.

Wskazane szkicowo różnice między omawianymi w pracy teoriami spra-
wiają, że nie sposób porównywać ich między sobą w  prosty sposób. Każda 
z nich odmiennie konstruuje horyzont własnych rozważań i próbuje odpowia-
dać na nieco inne pytania. Zestawianie ich ze sobą jest też o tyle kłopotliwe, 
że każda – jak sugerują przedstawione wyżej uwagi na temat ich teoretycznych 
inspiracji – przyjmuje nieco odmienną ontologię prawa jako instytucji spo-
łecznej. Oznacza to jednak równocześnie, że teorie te nie muszą być postrze-
gane jako wzajemnie się wykluczające. Oczywiście, uznanie ich za w  pełni 
zgodne byłoby jawnym nadużyciem. Ich autorzy poświęcili zbyt wiele miejsca 
wzajemnej krytyce, aby fundować im kąpiel w  łaźni pozornego pojednania. 
Pod pewnymi jednak względami omawiane stanowiska teoretyczne mogą być 
uznane za wzajemnie się uzupełniające. Każde z  nich wydaje się też mieć 
pewne słabości, których przezwyciężenia można szukać w  obrębie stano-
wisk pozostałych. W ten sposób każde z nich może przysłużyć się realizacji 
nadrzędnego celu, jakim jest rekonstrukcja adekwatnego pojęcia społecznej  
refleksyjności prawa.

5. Podsumowanie

W rozdziale przedstawione zostały podstawowe założenia metodologicz-
ne oraz ustalenia dotyczące pojęcia społecznej refleksyjności prawa. Ponieważ  
rekonstrukcja tego pojęcia jest zasadniczym celem całej monografii, poczy-
nione tu uwagi mają z konieczności charakter prowizoryczny, służąc głównie 
jako wskazówki heurystyczne dla dalszych badań. Jak wskazałem, refleksyj-
ność stanowi związek samozwrotnego poznania i działania. Jeśli odwołać się do  
typowo nowoczesnej idei samouprawomocnienia się rozumu, pojęcie to pełni 
wobec praktyki funkcję legitymizacyjną; nie wyklucza to jednak występowa-
nia refleksyjności również w roli krytycznej, o ile krytyka ta zachowuje cha-
rakter cząstkowy.



52

Kategoria refleksyjności stanowi socjologiczną transformację centralne-
go pojęcia filozofii refleksji, zarazem czerpiąc z  jej tradycji, jak i  przekra-
czając jej ograniczenia. Kluczową rolę w  dokonaniu tego pojęciowego sko-
ku wydaje się odgrywać filozofia Hegla, w której doszło do, niezbędnej do 
jego wykonania, ontologizacji pojęcia refleksji: refleksja przestała być wy-
łącznie cnotą podmiotowego rozumu, a została przedstawiona jako własność 
rzeczywistości.

Rozważane pojęcie należy do podstawowego ekwipunku nowoczesności 
(Oświecenia), która od początku może być uznawana za refleksyjną w co naj-
mniej trzech dopełniających się wymiarach: kulturowym, ideowym i  społecz-
nym. Obecne czasy późnej nowoczesności wyróżniają się jednak wykształceniem 
się refleksyjnej refleksyjności; oznacza to, że refleksyjność przestaje pełnić wy-
łączną rolę zasady organizującej świat społeczny, a staje się również problemem 
i przedmiotem refleksji.

Refleksyjność rozumiana jako własność instytucji społecznych, do których 
przynależy prawo, ujawnia dwa podstawowe wymiary: strukturalny oraz herme-
neutyczny. Pierwszy z nich odnosi się do samozwrotnego działania, zawartego 
w istniejących mechanizmach instytucjonalnych; drugi wymiar dotyczy reflek-
syjnego (samo)poznania za pośrednictwem znaczeń i dążeń normatywnych. Po-
jęcie społecznej refleksyjności prawa winno być zatem postrzegane jako złożone 
z obu tych komponentów. Ścisły związek, jaki zachodzi między nimi, oznacza, 
że żaden z komponentów nie może być właściwie zrozumiany bez pośrednictwa 
drugiego. Skutkiem tego jest metodologiczna dyrektywa nakazująca unikać błę-
dów empiryzmu (redukującego refleksyjność do wymiaru strukturalnego) oraz 
estetyzmu (ograniczającego ją do wymiaru hermeneutycznego). Rekonstrukcja 
tytułowego pojęcia sama dokonuje się na „okrężnej drodze” refleksji, mediującej 
między obydwoma jego wymiarami.

Ten związek aspektów kulturowych ze strukturalnymi jest szczególnie wi-
doczny w  przypadku prawa, które tradycyjnie postrzegane było jako łączące 
w  sobie wymiary faktyczności i  prawomocności. Ponieważ zaś częścią kultu-
rowego samorozumienia prawa jest jego normatywność (polegająca na tym, że 
regułom prawnym przysługuje walor wiążących racji działania), również reflek-
syjność prawa zyskuje sens normatywny: może ona przyczyniać się bądź to do 
rozpoznania, bądź to konstytuowania wiążących racji. Wynika z tego, że jednym 
z  podstawowych zadań teorii refleksyjności prawa jest dookreślenie sposobu, 
w jaki normatywność ta jest rozumiana. Teoria refleksyjności prawa ma jednak 
jeszcze drugie podstawowe zadanie: wyjaśnienia relacji między samozwrotnoś-
cią refleksyjnego prawa a jego otwartością na społeczne otoczenie.

Z  rozważań niniejszego rozdziału wyłania się zasadnicza powtarzalność 
podstawowego rozróżnienia między „strukturą” a „kulturą” w wielu różnych ob-
szarach, co schematycznie przedstawione zostało w tabeli 1.



53

Tabela 1. Podstawowe obszary rozróżnienia wymiarów strukturalnego i kulturowego 
w badaniach nad społeczną refleksyjnością prawa

Wymiary 
analizy Instytucje Prawo Refleksyjność Status 

pojęć

Orientacja  
badawcza 

w prawoznaw-
stwie

Wymiar 
strukturalny

Mechanizmy 
instytucjo-

nalne
Faktyczność

Działanie 
refleksyjne; 

samozwrotność

Pojęcia 
strukturalne

Zewnętrzna 
orientacja 

empiryczna

Wymiar 
kulturowy

Znacze-
nia; ideały 

normatywne

Obowiązy-
wanie (pra-
womocność)

Poznanie 
refleksyjne; 

samoświadomość

Pojęcia 
hermeneu-

tyczne

Wewnętrz-
na orientacja 
normatywna

Źródło: opracowanie własne.

Oczywiście, jest to jedynie pewien schemat. Prawdziwe pytania dotyczą 
związków między poszczególnymi obszarami, a  także pomiędzy obydwoma 
wymiarami analizy. Ich analityczne rozróżnienie nie oznacza wszak, że należy 
je traktować jako całkowicie oddzielne; przeciwnie, zabieg ten służy właśnie 
bardziej precyzyjnemu ujęciu ich wzajemnych zależności. Niektóre z takich re-
lacji zostały przedstawione w  niniejszym rozdziale, inne staną się przedmio-
tem rozważań w dalszych partiach książki. Schemat powyższy jest natomiast 
pomocny w  pewnym uporządkowaniu pola rozważań nad kwestią społecznej 
refleksyjności prawa.





Rozdział II

Prawo jako system refleksyjny:  
Niklas Luhmann i Gunther Teubner

1. Niklasa Luhmanna teoria systemów

1.1. Wprowadzenie

Na pierwszy rzut oka, gdy mowa o refleksyjności prawa, nie ma lepszego 
kandydata do ekspozycji tematu niż teoria systemów społecznych Niklasa Luh-
manna. W jej to ramach pojęcia samoodniesienia (autoreferencji), refleksyjności 
i refleksji zostały wyniesione do rangi podstawowych kategorii analitycznych. 
Można zasadnie stwierdzić, że problem refleksyjności zajmuje w tej teorii cen-
tralne miejsce – jej autor uważa zresztą, że taki stan rzeczy zachodzi w całej 
współczesnej socjologii (zob. Skąpska 2007, XVIII). Co więcej, podstawowa 
teza omawianej teorii na temat prawa – głosząca, że prawo jest systemem – jest 
intuicyjnie bliska myśleniu prawniczemu (choć w szczegółach okazuje się zna-
czyć co innego, niż juryści mogliby sądzić). Sam Luhmann, zresztą absolwent 
prawa na uniwersytecie we Freiburgu, jak wiadomo, żywo interesował się prob-
lematyką prawną. Rozważania socjologiczno-prawne nie tylko stanowią istotną 
część jego naukowej spuścizny (zob. zwł. Luhmann 1972; 1993a), ale też uzna-
wane są za jeden z ważniejszych wkładów do współczesnego rozwoju socjologii 
prawa. Zaproponowana przez tego autora socjologiczna teoria prawa jako sy-
stemu autopojetycznego znajduje wielu kontynuatorów zarówno wśród bardziej 
„socjologicznie”, jak i bardziej „prawniczo” zorientowanych przedstawicieli tej 
dyscypliny1.

Syntetyczne omówienie poglądów Luhmanna jest o tyle kłopotliwe, że nie 
sposób go dokonać bez posłużenia się specyficzną, proponowaną przez tego au-
tora, pojęciowością. Przy tym, ze względu właśnie na hermetyczność tego słow-
nika, w zasadzie niemożliwa jest jego parafraza czy odniesienie do innych, silniej 
zakorzenionych w naukach społecznych stanowisk teoretycznych. „W socjologii 

1  Zob. m.in. następujące opracowania zbiorowe: Teubner 1988a; King i Thornhill 2006b; 
Febbrajo i Harste 2013.



56

nie ma wzorów do naśladowania” – stwierdza Luhmann (2007, 6) i konsekwen-
tnie buduje własny projekt w oderwaniu od uznanego dorobku tej dyscypliny2. 
Nawet tam, gdzie wydawać by się mogło, że nawiązuje on do ustalonych pojęć  
– np. opisując system jako złożony z elementów i relacji lub wprowadzając „metodę 
funkcjonalną” jako podstawową strategię badawczą – nadaje tym pojęciom nowe, 
własne znaczenia. Sprawy nie ułatwia ponadto fakt, że teoria systemów rozwi-
jana jest na założeniach epistemologicznych i ontologicznych, które idą wbrew 
intuicyjnemu obrazowi świata (w skrócie: pierwszeństwo teorii poznania przed 
teorią bytu3, ontologia różnicy zamiast ontologii tożsamości).

Jeśli więc chcieć zrozumieć i ocenić użyteczność tej teorii, w pewnym sensie 
nie ma innej drogi, niż wejść w wytworzony przez nią system pojęć. Wtedy jed-
nak czytelnik podejmuje ryzyko „ukąszenia luhmannowskiego”4, o którym swe-
go czasu tak pisał Adam Podgórecki: „[Autorzy koncepcji autopojezy] oczekują 
jak gdyby, że czytelnik ich zawiłości semantycznych da się uwikłać w terminolo-
giczne rozważania do tego stopnia, że sam już «zanieczyszczony» przyswojoną 
terminologią, zacznie wierzyć, że taka wewnątrztwórcza moc [czyli autopoiesis 
– M.P.] istotnie charakteryzuje system prawny” (Podgórecki 1998, 219). Teoria  
opisująca systemy jako samoodnoszące się i autopojetyczne sama okazuje się  
systemem autopojetycznym.

Zaryzykujmy i  spróbujmy wejść do Luhmannowskiego labiryntu, aby od-
naleźć w nim wytyczne do rozumienia pojęcia refleksyjności. Oczywiście, nie 
podejmę się tutaj całościowej rekonstrukcji teorii autora Systemów społecznych: 
raz dlatego, że zabrakłoby na to miejsca, dwa dlatego, że została już ona omówio-
na w rodzimej literaturze w takim stopniu systematyczności i wszechstronności, 
z którym nie byłbym w stanie konkurować5. Konieczne jest jednak wprowadze-
nie chociaż podstawowych jej pojęć, które determinują przyjęty w niej sposób 
pojmowania refleksyjności prawa. W realizacji tego zadania koncentruję się prze- 
de wszystkim na ogólnej teorii socjologicznej zaproponowanej przez autora6. 
Ze względów, o  których mowa będzie dalej, rozwijana przez niego w  ramach 
tejże teorii socjologia prawa okazuje się stosunkowo mało przydatna dla zrozu-
mienia, na czym – wedle Luhmanna – polega refleksyjność systemu prawa.

2  Najpoważniejszym wyjątkiem jest tu nawiązanie do teorii Talcotta Parsonsa, od które-
go Luhmann zapożycza niektóre problemy badawcze i pojęcia, jednak i te związki nie wystar-
czają do prezentacji podstaw teorii systemów (Hornung 2006, 191–192; Kaczmarczyk 2007, 
XXI–XXXIV).

3  Nie przeczą temu, wbrew pozorom, uwagi autora z: Luhmann 2007, 261–262. 
4  Określenie to czerpię od Jana Winczorka (2009, 373).
5  Mam tu na myśli przede wszystkim opracowanie Winczorka (2009). Od dawna dostępne 

są także wcześniejsze, bardziej syntetyczne omówienia pewnych aspektów tej teorii na gruncie 
prawoznawstwa (Skąpska 1991, passim; Morawski 1991; K. Dybowski 1998; 2003).

6  Bardziej zwięzłe omówienie podstawowych pojęć tej teorii znaleźć można np. w opraco-
waniu: Hornung 2006.



57

1.2. Pojęcie systemu

Prezentację koncepcji Luhmanna zacząć wypada – co dość oczywiste – od 
samego pojęcia systemu. Jest ono nie tylko podstawowe, ale i uniwersalne: wszyst-
ko jest systemem (ewentualnie jego środowiskiem – o czym niżej)7. Wszystko, co 
istnieje, może być opisane jako system – a może odwrotnie: tylko to, co daje się 
opisać za pomocą kategorii systemu, może zostać uznane (przez inny system, 
dokonujący opisu!) za istniejące. W myśleniu Luhmanna bowiem epistemologia 
wyprzedza ontologię.

Jak zostało już odnotowane, system składa się według tego autora z elemen-
tów oraz relacji między nimi; specyfika jego podejścia do problemu polega jednak 
m.in. na tym, że ani jedne, ani drugie nie istnieją niezależnie od systemu. Dopiero 
system ustanawia własne elementy jako elementy – te ostatnie nie mogą zatem 
być w żadnej mierze traktowane jako podstawa istnienia systemu. Można więc 
powiedzieć, że elementy systemu nie mają samodzielnego statusu ontologiczne-
go, niezależnego od tego systemu – albo, jak wyraża to w swoim niepodrabial-
nym stylu sam Luhmann: „Elementy są elementami tylko dla systemów, które 
używają ich jako jedności i są elementami tylko za sprawą systemów” (Luhmann 
2007, 28)8.

Dobrym przykładem obrazującym sens powyższego, pozornie paradoksal-
nego stanowiska dotyczącego relacji między systemem a  jego elementami jest 
prawo. Każdy student prawa wie, że system prawny składa się z norm prawnych 
oraz porządkujących je relacji (hierarchicznych, gałęziowych etc.)9. Błędem jed-
nak byłoby uznać, że normy prawne „tworzą” system prawny, nie są one bowiem 
pierwotne wobec systemu: pojęcie normy prawnej ma sens tylko w odniesieniu 
do pojęcia systemu. Relacja między normami a systemem jest zatem odwrotna: to 
dopiero system prawny, oparty na rozróżnieniu pomiędzy prawnym a bezpraw-
nym, pozwala ustanowić specyficzne byty, jakimi są normy prawne. Stanowisko 
Luhmanna wydaje się w tym miejscu szczególnie bliskie klasycznej, analitycznej 

7  Wszystko jest systemem: systemem jest prawo; systemem jest nauka, która pod wpływem 
płynących z systemu prawnego bodźców (w języku Luhmanna – „irytacji”) formułuje przy użyciu 
własnych kategorii teorie refleksyjności prawa; poirytowany tymi teoriami system psychiczny 
autora dokonał operacji, których rezultatem jest ta książka; a teraz ona dostarcza irytacji (czyż 
określenia Luhmanna nie zaskakują czasem trafnością?) Twojemu, Czytelniku, systemowi psy-
chicznemu.

8  W innym miejscu (Luhmann 2007, 52) Luhmann wzbogaca analizę tego problemu o za-
gadnienie temporalności; z tej perspektywy system jawi się jako stabilna całość złożona z niesta-
bilnych elementów. Tym, co zapewnia systemowi stabilność, nie jest jego „budulec”, materia, lecz 
forma – przyjęta zasada rozróżniania.

9  Należy jednak zastrzec, że w  świetle teorii Luhmanna stwierdzenie, iż elementami sy-
stemu prawnego są normy, jest znacznym uproszczeniem, podstawowymi elementami systemu 
w ujęciu omawianego autora są bowiem operacje. Użyty tu przykład systemu prawnego służy 
zatem jedynie ilustracji, a analogii tej nie należy traktować zbyt dosłownie.



58

teorii prawa, z jej pojęciami normy i obowiązywania10 i pozwala na ugruntowanie 
tych prawniczych przekonań w teorii społecznej.

Tym, co konstytuuje system, nie są więc jego części składowe, ale różnica, 
czy też „forma rozróżnienia”, na podstawie której wyodrębnia się on („wyróż-
nicowuje”) ze swojego środowiska (i która pozwala następnie uznać „coś” – to, 
co przez tę formę wskazane – za elementy systemu (Luhmann 2007, 14)). Wspo-
mniana forma opiera się na przeprowadzaniu rozróżnień, czy też, mówiąc pre-
cyzyjniej, na dokonywaniu wyboru jednej ze stron rozróżnienia11. Pierwszym, 
najbardziej podstawowym rozróżnieniem jest to między systemem a  tym, co 
nim nie jest, czyli środowiskiem. Wynikają z  tego dwie istotne konsekwencje: 
po pierwsze, system ustanawia nie tylko samego siebie, ale również własne śro-
dowisko – nie istnieje żadne „środowisko w  sobie”, które byłoby wspólne dla 
wszystkich systemów. Środowisko każdego systemu jest odmienne, zawiera bo-
wiem wszystko to, co nie jest nim samym (Luhmann 2007, 23–24). Po drugie, 
system jest jednocześnie wyodrębniony ze swojego środowiska i z nim związany. 
Nie istnieje system bez środowiska – i w tym sensie stanowią jedność – ale jedno-
cześnie system istnieje tylko przez to, że odróżnia siebie od środowiska. Są więc 
one związane ze sobą poprzez dzielącą je różnicę.

Ponowne spojrzenie na przykład prawa pozwala lepiej zrozumieć i  ten 
paradoks: prawo istnieje wyłącznie w związku ze swoim społecznym otocze-
niem, ale jego istnienie ma sens wyłącznie o tyle, o ile jest ono z tego otoczenia 
wyodrębnione. Jedynie poprzez oddzielenie się od całości świata społecznego 
prawo może realizować swoje funkcje, czyli ustanowić związki z tym światem. 
Analityczna teoria prawa ujmuje to m.in. pod pojęciem „praktycznej różnicy” 
(Shapiro 1998): prawo jest formą rozumowania praktycznego, ale istnieje tylko 
o tyle, o ile jest odmienne od tego rozumowania, ponieważ tylko wtedy może 
wnosić do niego jakąś wartość dodaną: tą wartością jest praktyczna różnica 
w rozumowaniu (Luhmann jak zwykle powiedziałby bardziej zawile o „różni-
cy czyniącej różnicę” (Luhmann 1997, t. 1, 86)).

Dokonanie pierwotnego rozróżnienia na system i środowisko pozwala sy-
stemowi na przeprowadzanie, już w jego ramach, kolejnych rozróżnień. Repro-
dukowanie się systemu polega właśnie na dokonywaniu operacji rozróżniania. 
Rozróżnienia takie w  systemach społecznych komunikowane są za pomocą 
binarnych kodów, charakterystycznych dla danego systemu: na przykład dla 
systemu prawa będzie to kod „prawne/bezprawne”. Dopiero zastosowanie tych 
rozróżnień, komunikowanych za pomocą wspomnianych kodów, pozwala na 

10  Zob. np. odpowiednie hasła („norma prawna”, „obowiązywanie normy” i „obowiązywa-
nie prawa”) w: Bator 2010; Bator, Zajadło i Zirk-Sadowski 2016.

11  Jak pisze Winczorek (2009, 53): „forma to rozróżnienie, którego jedna ze stron została 
wybrana”. Pojęcie formy zapożycza Luhmann z „logiki form” George’a Spencera-Browna (por. 
Winczorek 2009, 31–39).



59

ukonstytuowanie się zarówno systemu jako jedności, jak i poszczególnych jego 
elementów12.

Kluczowe dla zrozumienia relacji między systemem a  jego środowiskiem 
jest zagadnienie złożoności (Luhmann 2007, 29–38). Punkt wyjścia jest prosty: 
system jest zawsze mniej złożony od swojego otoczenia. Złożoność, związana 
z  liczbą powiązań między wszystkimi elementami systemu, jest ograniczana 
poprzez selekcję powiązań istniejących (dostrzeganych przez system) spośród 
wszystkich możliwych13. Przykładowo, prawo redukuje ogromną złożoność 
wszelkich stosunków społecznych do względnie prostych kategorii tego, co praw-
nie indyferentne albo relewantne, a wśród tych ostatnich rozróżnia na to, co zgod-
ne albo niezgodne z prawem. Takie ograniczenie złożoności zapewnia systemowi 
liczne korzyści, czyni go jednak również „immanentnie niespokojnym” (Luh-
mann 2007, 52), i to w podwójnym wymiarze: system musi sobie radzić zarówno 
z – nadmierną z jego perspektywy – złożonością środowiska, jak i ze swoją włas-
ną złożonością. System jest zatem bezustannie zaabsorbowany „redukcją złożo-
ności”, która chroni go przed (obrazowo mówiąc) przeciążeniem i rozpadem. Na-
daje to pojęciu systemu dynamiczny charakter: system nigdy nie jest statyczny, 
podlega ciągłej reprodukcji dokonywanej pod Damoklesowym mieczem rozpadu. 
W ten sposób w samo sedno analizy systemowej wprowadzone zostają kwestie 
zmiany oraz czasu (Luhmann 2007, 47–55).

Dotychczasowe, bardzo ogólne uwagi na temat pojęcia systemu zawierają 
już w sobie mniej czy bardziej ukryte nawiązania do kwestii autoreferencji (sa-
moodniesienia). Nawiązania takie ujawniają się w co najmniej dwóch punktach. 
Pierwszy z  nich dotyczy kluczowego tutaj rozróżnienia na system i  środowi-
sko. Jak bowiem zauważa m.in. Grażyna Skąpska (2007, XI): „obserwatorem 

12  Stanowi to konsekwencję faktu, że Luhmann dąży do budowy pojęcia systemu jako zde-
ontologizowanego i opartego na wspominanym wyżej paradygmacie różnicy zamiast tożsamości. 
Nie pozwala to na „uprzedmiotawianie” myślenia o systemie: system nie może być „przedmiotem”, 
który składałby się z mniejszych przedmiotów. Jak stwierdza autor: „pierwotnym przedmiotem 
teorii systemów nie jest przedmiot (czy rodzaj przedmiotu), jakim jest «system», lecz różnica 
między systemem a środowiskiem” (Luhmann 2007, 79). Luhmann tłumaczy to dokładniej (co 
nie znaczy: prościej) w ramach rozważań nad pojęciem sensu. Podejmując się fenomenologicznej 
analizy tego problemu, stwierdza, że w doświadczaniu sensu pierwotną jakością jest różnica – rze-
czy natomiast (przedmioty) są już pewnymi „ograniczeniami możliwości kombinacji” w ramach 
rzeczowego wymiaru sensu (Luhmann 2007, 78). Jeśli dobrze rozumiem autora, ma on na myśli, 
że rzeczy są już pewnym wyborem tego, co aktualne, spośród tego, co możliwe – są zatem konse-
kwencją „kasowania” nadwyżki sensu przez system (por. także Luhmann 1988a, 339; Clam 2000, 
72–73). Na temat pojęcia sensu zob. pkt 2 bieżącego rozdziału.

13  „Jako złożony chcemy określać zbiór powiązanych elementów wtedy, gdy z  uwagi na 
wewnętrzne ograniczenia zdolności tworzenia powiązań między elementami, nie każdy element 
może być w każdym czasie powiązany z każdym spośród pozostałych elementów. […] Złożoność 
oznacza, w podanym sensie, przymus selekcji, przymus selekcji zaś to kontyngencja, przygodność, 
a kontyngencja to ryzyko. Każdy złożony byt opiera się na selekcji relacji między elementami, któ-
rych ów byt używa, aby się ukonstytuować oraz aby przetrwać” (Luhmann 2007, 30–31).



60

dokonującym takiego rozróżnienia […] może być tylko system”. Innymi słowy, 
aby system mógł zaistnieć, musi on (i  tylko on) odnieść się do samego siebie, 
oznaczając siebie jako różny od środowiska. W ten sposób istnienie systemu od 
samego początku związane jest z pojęciem autoreferencji.

Punkt drugi wiąże się z kwestią złożoności systemu i środowiska. Jak już 
odnotowałem, złożoność jest dla systemu problemem – dotyczy to nie tylko zło-
żoności środowiska, ale także jego własnej. System zmuszony jest zatem reago-
wać na własną złożoność (Luhmann 2007, 37). Taka reakcja, w postaci redukcji 
złożoności, również zakłada autoreferencję. Wszystko to prowadzi do wniosku, 
że problem autoreferencji wpisany jest immanentnie w samo pojęcie systemu.

2. Systemy społeczne i komunikowanie sensu

Wszystko, co dotąd powiedziano, stanowi rekonstrukcję rozwijanej przez 
Luhmanna ogólnej teorii systemów. Tym samym uwagi powyższe odnoszą się 
nie tylko do tej szczególnej postaci systemów, jakimi są systemy społeczne, ale 
także do innych ich rodzajów. Tych, zgodnie z omawianą teorią, można wyróż-
nić cztery: maszyny, organizmy, systemy społeczne oraz systemy psychiczne. 
Należy więc zapytać, co wyróżnia systemy społeczne (do których należy prawo) 
spośród pozostałych rodzajów. W odpowiedzi wskażę na trzy ich cechy charak-
terystyczne: primo, będzie to fakt, że systemy te przetwarzają sens; secundo, cel 
tego przetwarzania, jakim jest zaradzanie problemowi „podwójnej kontyngencji”; 
tertio, sposób, w jaki dokonuje się przetwarzanie sensu, mianowicie komunikacja. 
Można więc powiedzieć skrótowo, że system społeczny w rozumieniu Luhman-
na jest to system, który przetwarzając sens poprzez komunikację, odpowiada na 
problem podwójnej kontyngencji. Jak zobaczymy, każdy z tych trzech punktów 
oznacza radykalizację ogólnego problemu samoodnoszenia się systemu. Wpierw 
jednak wyjaśnię pokrótce, co oznaczają poszczególne punkty.

2.1. Sens

Nakierowanie na sens łączy jeszcze systemy społeczne z psychicznymi, jak-
kolwiek każdy z  tych typów opracowuje sens na inny sposób: pierwszy w  ra-
mach komunikacji, drugi jako treść świadomości (Luhmann 2007, 62). Czym 
jednak jest sens14? Trudność z  odpowiedzią na to pytanie wiąże się z  faktem, 
że zdaniem Luhmanna, pojęcie to nie poddaje się definiowaniu, każda bowiem 

14  Za polskimi tłumaczami i komentatorami prac Luhmanna posługuję się tu wyrażeniem 
„sens”, nie odróżniając go od „znaczenia”, choć niektóre uwagi autora mogą sugerować, że właś-
ciwszy byłby ten drugi termin. Nie wszystko bowiem „ma sens”, jednak wszystko „ma znaczenie”. 
Nawet to, co „nie ma sensu”, czyli bezsens, coś znaczy (Luhmann 1995, 46).



61

definicja sensu zakłada już sens – czy też, jak pisze autor, „pytanie o niego zakła-
da, że pytający wie, o co chodzi” (Luhmann 2007, 63). W tej sytuacji stwierdza 
on, że najwłaściwszą drogą do ujęcia problemu sensu jest droga opisu fenome-
nologicznego – czyli, w uproszczeniu, pytanie o to, w jaki sposób sens jest dany 
(poszczególnym systemom). Czyni to analizy sensu jeszcze bardziej zawiłymi 
ponad standardowy poziom omawianej teorii. Przywołajmy tylko kilka określeń 
odnoszących się do tego pojęcia, wszystkie zawarte na raptem kilku stronach tej 
samej pracy: „Zjawisko sensu pojawia się w postaci nadwyżki odniesień do dal-
szych możliwości przeżywania i działania” (Luhmann 2007, 63); „sens jest więc 
– wedle formy, nie wedle treści – odzwierciedleniem złożoności, a  dokładniej 
formą odzwierciedlenia” (Luhmann 2007, 64); „określiliśmy sens jako przebieg 
procesów wyznaczony przez różnice” (Luhmann 2007, 69); „sens jest ogólną for-
mą autoreferencyjnego nastawienia na złożoność, która nie może być scharakte-
ryzowana poprzez określone treści” (Luhmann 2007, 73). Spróbujmy rozsupłać 
nieco myśl zawartą w tych i podobnych im sformułowaniach15.

Jak widać, sens powiązany jest ze złożonością: jest odzwierciedleniem zło-
żoności świata, sposobem na jej obserwację. Ta złożoność obserwowana jest 
poprzez medium sensu jako różnica między tym, co aktualne, a tym, co moż-
liwe (Luhmann 1997, t. 1, 50): jako owa „nadwyżka” możliwych stanów świata 
w stosunku do aktualnie doświadczanych. Sens, podobnie jak inne podstawowe 
kategorie teorii Luhmanna, opiera się więc na pojęciu różnicy. Jednak w porów-
naniu z innymi kategoriami w sposób szczególny wyraża on jedność wszelkiej 
różnicy: fakt, że obie strony rozróżnienia zostają rozdzielone, ale także powią-
zane ze sobą16.

Pojęcie sensu jako jedności różnicy, naturalnie, nie przeczy temu, co aktu-
alnie istniejące; taka sytuacja miałaby miejsce, gdyby zakładało ono zlewanie 
się aktualnego i  możliwego w  jedno. Sens czyni coś dokładnie przeciwnego  
– ukazuje różnicę między nimi. Tym samym, jeśli wolno tak powiedzieć, nadaje 
aktualnemu sens. Wracając do języka fenomenologii: coś pojawia się w centrum 
(świadomości, komunikacji), podczas gdy wszystkie inne możliwości jawią się 
na marginesie – jedne bliżej, inne dalej – wyznaczając horyzont możliwych od-
niesień (świadomości, komunikacji). Właśnie ta różnica między centrum a ho-
ryzontem decyduje o sensie. Jest to selekcja, która zakłada konieczność dalszej 

15  Na temat pojęcia sensu zob. Luhmann 2007, 62–100. Także Luhmann 1997, t. 1, 44 i n., 
zwł. 49–50; 1995, 41–42; Winczorek 2009, 68–72.

16  Ponieważ – zgodnie z zasadniczą orientacją fenomenologiczną – pojęcie sensu jest wy-
mienne z  pojęciem świata (świat jest bowiem zespołem sensów), można na tym drugim przy-
kładzie lepiej zobrazować, na czym polega jedność różnicy: świat, będący „jednością własnej 
różnicy między systemem a środowiskiem”, jest jednocześnie jednością wszystkich możliwych 
rozróżnień pomiędzy aktualnym a możliwym: jednością wszystkich możliwych sensów. W ten  
sposób w  świecie (i  za pomocą świata) ustanowiona zostaje ostateczna jedność wszystkiego,  
co z perspektywy systemu jawi się jako zróżnicowane (por. Luhmann 2007, 71–72, 339). 



62

selekcji, jaka musi dokonać się w kolejnym akcie (świadomości, komunikacji), 
który w ramach horyzontu dostępnych możliwości wybiera to, co teraz z kolei 
znajdzie się w centrum.

Sens danej operacji systemu jest więc możliwy do uchwycenia tylko poprzez 
odróżnienie jej od wszystkiego, czym ona nie jest. Przykładowo, jeśli sąd wydaje 
wyrok skazujący, sens tej czynności konstytuowany jest przez to, że odróżnia ją 
od innych operacji, które mogły być dokonane w jej miejsce – nie tylko od wy-
roku uniewinniającego, ale także od umorzenia postępowania, jego zawieszenia, 
dopuszczenia kolejnego dowodu itp. Patrząc szerzej, także sens całego systemu 
konstytuuje się przez to, czym system ten nie jest – system prawa nie jest np. 
systemem miłości ani systemem politycznym17. Co za tym idzie, wyrok sądowy 
można zrozumieć, tylko jeśli pojmiemy, czym różni się on od odrzucenia uczucia 
czy odmowy politycznej legitymizacji18. Na tym właśnie polega jedność różnicy, 
która konstytuuje sens.

Możemy pojąć teraz, w jaki sposób pojęcie sensu prowadzi do radykaliza-
cji problemu refleksyjności systemowej. Przede wszystkim sens z konieczności 
odnosi się zawsze do siebie samego, gdyż jego horyzont (horyzont wszystkich 
możliwych odniesień) jest w pełni zamknięty. Sens jest więc par excellence auto-
referencyjny; jak ujmuje to sam autor: „sens ma sens”. Każda pojedyncza opera-
cja sensu odnosi się do jego całości (jedności), a całość sensu odnosi się do każdej 
z pojedynczych operacji. Co więcej, operacja sensu nie ma innej możliwości – nie 
może ona odnosić się do czegoś innego poza sensem, cały bowiem świat dany jest 
jej jedynie w tej formie, w formie sensu (Luhmann 2007, 64–65)19.

Wraz z samoodniesieniem pojawia się problem tautologiczności sensu. Skoro 
nie może on odnieść się do czegokolwiek poza sobą samym, w ostatecznym roz-
rachunku, jak się okazuje, opiera się na logicznym kole. Tautologii tej nie da się 
usunąć, istnieją jednak mechanizmy na jej „przerwanie”, czyli detautologizację. 
Podstawowym mechanizmem tego typu jest dla systemów rozróżnienie trzech 
wymiarów sensu: rzeczowego, czasowego i społecznego. Pierwszy z nich opiera 
się na różnicy między „tym” a „czym innym”, ustanawiając w ten sposób tematy 

17  Jakkolwiek ten podstawowy sens systemu nie jest uchwytny dla samego systemu – po-
dobnie jak w omówionym wyżej przypadku podstawowej różnicy konstytuującej system. Można 
zatem stwierdzić, że sens systemu prawa (miłości, polityki etc.) uchwytny jest jedynie z punktu 
widzenia systemu bardziej ogólnego; w  szczególności z punktu widzenia najbardziej ogólnego 
systemu społecznego, jakim jest społeczeństwo. 

18  Nie przeczy to temu, że output operacji jednego systemu może stanowić input operacji 
innego systemu, np. wyrok skazujący może stanowić przesłankę utraty praw wyborczych. Każdy 
z zaangażowanych tu systemów – tj. prawny i polityczny – będzie jednak nadawać tej czynności 
odmienny sens, zgodnie z własnymi kategoriami. 

19  Z natury rzeczy każda „sensowna intencja” odnosi się też do samej siebie (zgodnie z pod-
stawowym prawem tożsamości, a = a), takie tautologiczne samoodniesienie jest jednak jałowe. 
Dopiero wzajemne odnoszenie się jednostkowej intencji i całości nadaje sensowi „użyteczność” 
– choć nie znosi tautologii!



63

sensownych komunikacji w systemie. Drugi wymiar – czasowy – zbudowany jest 
na rozróżnieniu pomiędzy „przedtem” a „potem”, ustanawiając dzięki temu sens 
przeszłości, przyszłości i teraźniejszości. Wreszcie wymiar społeczny rozróżnia 
między systemem (Ego) a innymi systemami (Alter), umożliwiając m.in. koordy-
nację międzysystemową (Luhmann 2007, 76–83; Winczorek 2009, 70–71). Dzię-
ki tym rozróżnieniom koło autoreferencyjne zostaje „domknięte” w ramach każ-
dego z wymiarów, natomiast pomiędzy wymiarami tautologia zostaje przerwana.

2.2. Podwójna kontyngencja

Pokazałem już, że systemy społeczne operują na sensie. Jak jednak dochodzi 
do ich wykształcania się? Luhmann stwierdza, że powstają one wskutek dążenia 
do rozwiązania problemu podwójnej kontyngencji. Samo pojęcie zaczerpnięte 
jest od Talcotta Parsonsa i odnosi się do teoretycznego zagadnienia starego jak 
socjologia: kwestii koordynacji działań (Luhmann i Fuchs 1988, 22; Christodo-
ulidis 1998, 103–112). Dla uproszenia, przedstawię strukturę podwójnej kontyn-
gencji – i towarzyszący jej proces wyodrębniania się systemu społecznego – na 
przykładzie relacji między dwiema „osobami”, czyli systemami psychicznymi 
(por. Luhmann 2007, 106). Należy jednak pamiętać, że system społeczny może 
też powstać w  ramach relacji między dwoma innymi systemami społecznymi 
albo pomiędzy systemem społecznym a osobą.

Z podwójną kontyngencją mamy do czynienia zawsze wtedy, gdy spotykają 
się ze sobą dwa systemy, które postrzegają się wzajemnie jako systemy. Można 
wyrazić to inaczej: system (Ego) obserwuje we własnym środowisku inny sy-
stem (Alter) i jednocześnie zdaje sobie sprawę, że sam z perspektywy drugiego 
systemu stanowi element jego środowiska. Ego dostrzega więc wzajemność sy-
tuacji; to, że Alter stanowi alter Ego, ponieważ stoi on na tej samej pozycji co 
Ego. Systemy nie spotykają się na jakimś „neutralnym gruncie” – bo taki nie 
istnieje – obserwują jednak siebie nawzajem jako systemy, wiedząc przy tym 
o istniejącej wzajemności. Pojawia się tu potencjalnie nieskończona pętla odnie-
sień, która otwiera się na kolejne metapoziomy refleksji: „Ja wiem, że Ty wiesz, 
że Ja wiem, że…”.

Ponieważ alter Ego jest częścią środowiska Ego, odznacza się z perspektywy 
Ego większą złożonością niż on sam; z tego powodu jest nieprzejrzysty i nieprze-
widywalny, jest „czarną skrzynką”. Oczywiście, w  drugą stronę zachodzi do-
kładnie ta sama relacja. Naprzeciw siebie stają dwie czarne skrzynki (Luhmann 
2007, 106). Na tym właśnie polega podwojenie kontyngencji: z pojedynczą kon-
tyngencją Ego ma do czynienia zawsze, kiedy dokonuje redukcji złożoności dla 
stworzenia obrazu środowiska. Obraz taki, jako efekt redukcji, jest przecież kon-
tyngentny, czyli przypadkowy i niepewny. Z taką pojedynczą kontyngencją mie-
rzy się np. prawnik, ustalając kształt obowiązującego prawa, albo prawodawca, 



64

próbując zrozumieć, jak działa system gospodarki. W zetknięciu Ego z alter Ego 
ta niepewność ulega podwojeniu, ponieważ Ego zmuszone jest wytworzyć obraz 
tego, jak samo jest postrzegane przez alter Ego: kontyngentny obraz własnego 
kontyngentnego obrazu „w oczach” innego systemu20. Wpadamy w głąb kolej-
nego poziomu autoreferencji. Doświadcza tego każda osoba, która stawia sobie 
pytanie, „co też inni myślą o mnie?”; doświadcza tego prawodawca, gdy rozważa 
np., jak jego działania są lub będą odbierane przez przedsiębiorców będących 
adresatami stanowionych przez niego norm – czyli gdy wytwarza obraz własnego 
obrazu budowanego przez system gospodarki.

Rzecz jasna, alter Ego, czyli drugi system, robi dokładnie to samo. Dokonu-
jące się po każdej ze stron samoodnoszenie to jedyna droga, na której systemy 
mogą się „porozumieć”, a więc uzgodnić wzajemnie swoje działania: niemożliwe 
jest przecież wytworzenie wspólnych norm, znaczeń czy symboli, skoro mamy 
do czynienia z dwoma odrębnymi systemami (Winczorek 2009, 73–75)! W ten 
sposób systemy obserwują i  „uczą się” siebie nawzajem, reagując na działania 
swojego alter Ego. Jednak jak pisze autor:

Jeden i drugi uczą się autoreferencyjnie w  ramach swej własnej perspektywy obserwato-
ra. Na to, co obserwują, mogą próbować wpłynąć w ramach swej własnej perspektywy poprzez 
własne działanie, by następnie uczyć się na podstawie informacji zwrotnej. W ten sposób powstać 
może emergentny porządek, uwarunkowany przez złożoność systemów, które go umożliwiają. 
[…] Ten emergentny porządek nazywamy systemem społecznym (Luhmann 2007, 107).

System społeczny w  rozumieniu omawianej teorii jest zatem porządkiem, 
który, sam „składając się” z działań, umożliwia koordynację działań i uzgadnia-
nie oczekiwań. Tym samym jednak od razu ujawnia się autoreferencyjny charak-
ter takiego porządku, skoro u jego podstaw leżą takie właśnie, samoodnoszące się 
działania Ego i Alter. Oddając ponownie głos twórcy tej koncepcji:

Związek między podwójną kontyngencją i autoreferencją zabezpieczony jest przez konste-
lację Ego/alter Ego […]. Jeśli Ego odbiera Alter jako alter Ego i działa w tym kontekście przeży-
wania, to wszelkie określenie, jakie Ego nadaje swojemu działaniu, odnosi się do samego siebie. 
[…] „Auto-”, o którym tu mowa i do którego następuje zwrotne odniesienie, nie jest zatem niczym 
więcej jak działaniem, które ustaliło swój sens, zostało na tym niejako przyłapane i bierze to pod 
uwagę (Luhmann 2007, 125).

Dołożenie do tej analizy kolejnego elementu, jakim jest emergencja systemu 
społecznego, komplikuje więc – i multiplikuje – zjawisko samoodnoszenia; dzia-
łania Ego i Alter zostają przecież niejako włączone w ramy tego nowo powstałego 

20  Jak ujmuje to sam autor: „supozycje prowadzą do suponowania supozycji u  alter Ego” 
(Luhmann 2007, 107). Co znaczy, że system wytwarza założenia na temat założeń przyjętych 
przez alter Ego. Na tej samej zasadzie system wytwarza też oczekiwania oczekiwań (Luhmann 
2007, 282–287).



65

systemu, stając się jego elementami, do których system ten odnosi się również  
autoreferencyjnie. Można zatem powiedzieć, że działanie Ego doznaje podwoje-
nia autoreferencji nie tylko „w głąb” (poprzez uwzględnienie perspektywy alter 
Ego), ale i „wszerz” – względem niego samego oraz względem systemu społecz-
nego, którego staje się częścią. Sam Luhmann mówi tu o istnieniu „dwóch kół 
autoreferencyjnych” (Luhmann 2007, 125–127). Nie ma potrzeby analizować tu 
szerzej tej kwestii – zaostrza ona jeszcze mocniej problem autoreferencji syste-
mu, ale nie zmienia jego istoty.

2.3. Komunikacja

Przyglądając się procesowi, w  którym Ego i  alter Ego, odpowiadając na 
problem podwójnej kontyngencji, uzgadniają swoje działania – i który może pro-
wadzić do wyodrębnienia się systemu społecznego – możemy uwypuklić jeszcze 
inny jego aspekt. Otóż to uzgadnianie, o którym tu mowa, dokonuje się poprzez 
wytwarzanie i odbieranie informacji przez każdy z systemów; dokonuje się za-
tem w  procesie komunikacji21. To właśnie pojęcie komunikacji pozwala lepiej 
zrozumieć, w jaki sposób Ego i Alter orientują się na siebie nawzajem. Nietrudno 
dostrzec, że pojęcie to zostaje również powiązane z istotą systemu społecznego: 
systemy te są systemami komunikującymi sens – co notabene pozwala odróżnić 
je ostatecznie od systemów psychicznych22 – komunikacja zaś okazuje się „ba-
zowym procesem systemów społecznych, produkującym elementy, z których się 
one składają” (Luhmann 2007, 132).

Choć pojęcie komunikacji wiąże się z działaniem, błędem byłoby ich utoż-
samienie, ta pierwsza bowiem ma bardziej złożoną strukturę – inaczej nie mo-
głaby realizować swojej podstawowej funkcji, która ujawniła się w rozważaniach 
nad kwestią podwójnej kontyngencji. Luhmann woli więc mówić o komunika-
cji bezpodmiotowo, określając jej najmniejszą możliwą jednostkę jako „zdarze-
nie”. Każde takie zdarzenie stanowi syntezę trzech operacji selekcji: informacji 
(tego, co jest komunikowane), przekazu czy zapośredniczenia (tego, jak jest to 
komunikowane) i  rozumienia (Luhmann 2007, 133–135). Oczywiście, zgodnie 
z perspektywą podwójnej kontyngencji, nie może tu być mowy o „przenoszeniu”, 
„przekazywaniu i  otrzymywaniu” informacji. Taka metaforyka, jak zauważa  
Luhmann, jest błędna; każdy z uczestników komunikacji (by wrócić na chwilę do 
perspektywy podmiotowej) dokonuje selekcji w sposób autoreferencyjny.

Co to znaczy, że komunikacja jest procesem autoreferencyjnym? Znaczy 
to przede wszystkim, że poszczególne zdarzenia komunikacyjne (komunikaty) 
są możliwe do pomyślenia tylko w relacji do innych komunikatów w systemie. 

21  Na temat pojęcia procesu zob. Luhmann 2007, 49–50.
22  Przypomnijmy, że systemy społeczne przetwarzają sens w ramach komunikacji, psychicz-

ne zaś – w ramach świadomości (Luhmann 2007, 62).



66

Komunikat istnieje wyłącznie w odniesieniu do komunikatów go poprzedzają-
cych (bo w odpowiedzi na nie dokonuje selekcji, czyli wytwarza informację) oraz 
następujących po nim (bo wystąpienie kolejnych komunikatów jest koniecznym 
warunkiem uznania, że został on zrozumiany, czyli że w ogóle doszło do zdarze-
nia komunikacyjnego). Taki rodzaj samoodnoszenia się poszczególnych zdarzeń 
komunikacyjnych Luhmann określa jako „autoreferencję bazową” (Luhmann 
2007, 136, 139–141; Winczorek 2009, 86–87). Ale w procesie komunikacji moż-
liwe jest coś jeszcze, możliwa staje się szczególna postać autoreferencji, jaką jest 
intencjonalne, kontrolowane odnoszenie się tego procesu do siebie samego – moż-
liwe staje się komunikowanie o komunikacji, w którym to proces komunikacji 
czyni sam siebie własnym przedmiotem. Ten kwalifikowany rodzaj samoodnie-
sienia autor nazywa „komunikacją refleksyjną” (Luhmann 2007, 137, 144–145). 
O tych różnych formach samoodnoszenia będzie mowa w kolejnym punkcie.

3. Refleksyjność systemów społecznych

W dotychczasowych rozważaniach wielokrotnie odnosiłem się już do kwe-
stii autoreferencji (samoodniesienia, refleksyjności23), jaka zachodzi w systemach 
społecznych. Jednak ze względu na centralny charakter tego zagadnienia – za-
równo z perspektywy niniejszej pracy, jak i samej teorii systemów – sprawa ta 
wymaga usystematyzowania i rozwinięcia. Ponieważ przy tym pojęcie autorefe-
rencji jest nadbudowane nad bardziej podstawowymi pojęciami, zacząć wypada  
od wprowadzenia tych prostszych kategorii. Są to, kolejno, pojęcia referencji,  
autoreferencji oraz referencji systemowej. Dopiero ich połączenie pozwala zrozumieć 
sens twierdzenia, że system społeczny jest systemem autoreferencyjnym.

3.1. Formy referencji

Referencja vel odniesienie w  języku Luhmanna polega na niczym więcej 
niż oznaczenie czegoś w obrębie rozróżnienia (Luhmann 2007, 409–410). Jest 
to więc wybór i wskazanie na jedną ze stron rozróżnienia. Taka referencja może 
mieć charakter referencji zewnętrznej lub autoreferencji, o ile podmiot jej doko-
nujący oznacza (wskazuje) sam siebie. Autoreferencja z  kolei może przybierać  
trojaką formę w  zależności od tego, kto jej dokonuje: autoreferencji bazowej,  
refleksyjności lub refleksji (o czym będzie mowa dalej).

23  Terminami „refleksyjność” i „refleksja” autor Systemów społecznych początkowo posłu-
guje się dość swobodnie, utożsamiając je co do zasady z autoreferencją (Luhmann 2007, 38–43), 
by wraz z rozwojem wywodu nadać im bardziej precyzyjne i odrębne znaczenie (Luhmann 2007, 
412 i n.). Tutaj – o ile nie zastrzegam, że chodzi o specyficznie Luhmannowskie rozumienie reflek-
syjności – używam tego wyrażenia w owym szerszym znaczeniu.



67

Szczególną postacią referencji jest referencja systemowa, z którą mamy do 
czynienia wtedy, gdy przedmiotem oznaczenia jest system. Jest to zatem, zgodnie 
ze słowami autora, „operacja oznaczająca system za pomocą rozróżnienia między 
systemem a środowiskiem” (Luhmann 2007, 411). Również ona może mieć cha-
rakter zewnętrzny lub wewnętrzny. W tym ostatnim przypadku mówimy o auto-
referencji systemowej (refleksji), która interesuje nas najbardziej. Autoreferencja  
systemowa stanowi więc szczególny przypadek zarówno autoreferencji, jak i refe-
rencji systemowej – ich część wspólną (por. rysunek).

Rysunek. Formy referencji według Niklasa Luhmanna

* �autoreferencja 
bazowa

* refleksyjność

* �autoreferencja 
systemowa 
(refleksja)

* �zewnętrzna 
referencja 
systemowa

Autoreferencja Referencja
systemowa

Referencja

Źródło: opracowanie własne.

Wynika z tego, że aby mówić o (auto)referencji w ogóle, musimy wejść na 
wyższy jeszcze poziom abstrakcji niż ten zapewniany przez pojęcie systemu. Sy-
stemy nie są bowiem jedynymi jednościami, które odnoszą się do samych siebie; 
przeciwnie, są najbardziej złożonym rodzajem takich jedności. Wymaga to wpro-
wadzenia pojęcia Selbst dla oznaczenia tej jedności, która odnosi się do samej 
siebie (Luhmann 2007, 412)24. Można by powiedzieć, że Selbst jest zarówno pod-
miotem, jak i przedmiotem własnej intencji (resp. komunikacji) – przy zastrze-
żeniu jednak, że samo pojęcie autoreferencji oznacza dla Luhmanna przezwy-
ciężenie kartezjańskich podziałów tego typu. Przez wzgląd na styl i klarowność 
wywodu posługuję się niekiedy taką podmiotowo/przedmiotową terminologią, 
czego nie należy jednak nadinterpretować.

24  Z braku lepszego odpowiednika tłumacz polskiego wydania pracy Luhmanna decyduje 
się na użycie wyrażenia „jaźń”. Jest to jednak wybór mało satysfakcjonujący, bo prowadzący 
nas z powrotem w kierunku – odrzuconej przez autora – filozofii świadomości. Można by od 
biedy uciekać się do jakichś neologizmów, jak np. „samosobność” (bowiem Selbst orzeka coś 
samo-o-sobie), obstaję jednak przy oryginalnym sformułowaniu.



68

Jak już zostało powiedziane, Luhmann wyróżnia trzy podstawowe formy 
samoodniesienia na podstawie kryterium, jakim jest charakterystyka Selbst: 
autoreferencję bazową, refleksyjność oraz refleksję (Luhmann 2007, 412–413). 
W przypadku pierwszej z nich „podmiotem” (Selbst) jest element, który oznacza 
sam siebie wewnątrz rozróżnienia element–relacja. Nie chodzi tu zatem o ozna-
czenie przez jakiś system jego własnych elementów. Tu „podmiotem” i „przed-
miotem” intencji (odniesienia) jest element, nie system. Nie jest to zatem forma 
referencji systemowej.

Z autoreferencją bazową mamy więc do czynienia wtedy, gdy element odno-
si się do samego siebie, np. działanie nawiązuje do własnego sensu, obserwacja 
przygląda się samej sobie, wypowiedź mówi coś o sobie samej itp. Z drugiej stro-
ny jednak nie wolno zapominać, że pojęcie elementu ma u Luhmanna sens tylko 
jako składowa systemu25; w ramach autoreferencji bazowej odnoszą się do siebie 
elementy w systemie. Podstawą jest tu przecież odróżnienie elementu od relacji, 
ta zaś jest zawsze relacją do innych elementów w systemie. Element (operacja, 
obserwacja, komunikat) odnosi się do siebie poprzez to, że odróżnia siebie same-
go od innych elementów, z którymi pozostaje w relacji. Autoreferencja bazowa 
nie odnosi się zatem wprost do systemu, zakłada go jednak (bo istnieje tylko 
w ramach systemu) i zarazem warunkuje jego reprodukcję w drodze autopojezy 
(Luhmann 2007, 40).

W przypadku tej formy samoodniesienia, jaką jest refleksyjność (autoreferen-
cja procesualna), podstawę stanowi rozróżnienie między „przedtem” a „potem”. 
Selbst jest procesem, który odnosi się do siebie jako procesu. Dzięki refleksyjno-
ści proces może nie tylko odnosić się do samego siebie, ale także sobą sterować 
i sam siebie kontrolować – również w zakresie niedochodzenia do skutku (Luh-
mann 2007, 419–423). Tak rozumiana, autoreferencja procesualna ma szczególne 
znaczenie dla procesu komunikacji, w  którym może dojść do komunikowania 
o komunikacji – na tym właśnie polega refleksyjność komunikacji26.

Nasuwa się pytanie, czy systemy muszą koniecznie zakładać refleksyjność 
wchodzących w  ich skład procesów. Z  jednej strony w odniesieniu do samego 
procesu refleksyjność jest własnością kontyngentną i ewolucyjną: proces może, 
ale nie musi, podlegać urefleksyjnieniu. Z drugiej strony tylko urefleksyjniony 
proces – proces, który odnosi się do samego siebie – może stać się podstawą dla 
wyodrębnienia się systemu. Tak właśnie, zdaniem Luhmanna, u progu nowożyt-
ności wykształciły się systemy gospodarki, prawa, wychowania itp. (Luhmann 
2007, 422–423). Tam zatem, gdzie mamy do czynienia z systemem, fundujące go 
procesy będą odznaczać się refleksyjnością.

25  Por. pkt 1.2 bieżącego rozdziału.
26  Winczorek sugeruje, że dogodnym obrazem tak rozumianej refleksyjności jest orzeczni-

ctwo sądowe, w ramach którego sądy odnoszą się do wcześniejszych, precedensowych rozstrzyg-
nięć (Winczorek 2009, 59–60, przypis).



69

Najbardziej złożoną formą samoodniesienia pozostaje refleksja. Podstawą 
jest tu rozróżnienie między systemem a środowiskiem. Dopiero na tym poziomie 
Selbst jest systemem i postrzega samo siebie jako system odróżniony od włas-
nego środowiska (system oznacza sam siebie wewnątrz rozróżnienia na system 
i środowisko). Innym określeniem refleksji jest zatem autoreferencja systemowa. 
Z wcześniejszych rozważań wynika już, że takie odróżnienie samego siebie od 
własnego środowiska ma dla systemu wartość konstytutywną: system nie istnieje, 
dopóki nie przeprowadzi powyższego rozróżnienia. Autoreferencja systemowa, 
podobnie jak bazowa i procesualna, okazuje się więc konieczną, definicyjną ce-
chą systemu. Jak trafnie podsumowuje Winczorek: „refleksja jawi się jako zjawi-
sko równie normalne jak samoodniesienie podstawowe i refleksyjność: systemy 
są z zasady refleksywne – w innym przypadku nie mogłyby istnieć” (Winczorek 
2009, 60).

3.2. Autoreferencja operacyjna i kognitywna

Jednym z kluczowych rozróżnień w teorii systemów jest to między operacją 
a obserwacją. Ściśle rzecz biorąc, obserwacja stanowi szczególny rodzaj operacji 
systemu27. Ta dystynkcja przekłada się na odróżnienie dwóch postaci autoreferen-
cji, które przyjmuje Luhmann. Należy zatem oddzielić od siebie pojęciowo auto-
referencję operacyjną (która w przypadku systemów jest tożsama z autopojezą) 
oraz autoreferencję kognitywną, czyli samoobserwację28 (jej szczególną odmianą 
pozostaje autoopis). Mówiąc w skrócie, pojęcie autopojezy oznacza, że system 
sam reprodukuje własne elementy, samoobserwacja zaś oznacza, że dany obiekt 
czyni sam siebie przedmiotem swojego poznania. Z kolei autoopis jest usystema-
tyzowaną formą takiej samoobserwacji (Luhmann i Fuchs 1988, 26).

O operacyjnym wariancie autoreferencji, czyli autopojezie, autor pisze tak: 
„System można nazwać autoreferencyjnym, jeśli sam konstytuuje elementy, czyli 
jednostki funkcjonalne, z  których się składa, jak również, gdy pozwala na to, 
by we wszystkich stosunkach między tymi elementami trwało odniesienie do 
pierwotnej samokonstytucji (samowytwarzania), czyli gdy pozwala na ciągłą 
reprodukcję samokonstytucji. W  tym sensie systemy autoreferencyjne operu-
ją z konieczności w kontakcie z samymi sobą i nie znają innej formy kontaktu 
ze środowiskiem niż kontakt z samymi sobą” (Luhmann 2007, 39). Samoobser-
wacja, jako rządzona innymi prawami, zostaje odróżniona od tak pojmowanej 
reprodukcji systemu. Niemniej jednak odróżnienie nie oznacza wykluczania: 
skoro obserwacja jest (jedynie) szczególną odmianą operacji, to samoobserwacja 

27  W  innym miejscu Luhmann przedstawia to rozróżnienie jako przeprowadzone między 
dwoma rodzajami operacji, tj. samoreprodukcją oraz obserwacją (Luhmann 1988b, 13).

28  Zob. Luhmann 2007, passim, np. 337–338, gdzie różnica ta zostaje określona jako „zupeł-
nie elementarna”.



70

(autoreferencja kognitywna) okazuje się konieczną składową autopojezy – choćby 
dlatego, o czym była już mowa, że bez niej system nie mógłby ukonstytuować 
sam siebie29. Samoobserwacja stanowi więc „operacyjny moment autopojezy, po-
nieważ reprodukcja elementów wymaga tego, by owe elementy podlegały repro-
dukcji jako elementy systemu, a nie czegoś innego” (Luhmann 2007, 42; zob. też 
Luhmann 1998b, 16).

Ironia polega na tym, że o ile autopojeza stanowi naturalną właściwość sy-
stemów, to samoobserwacja – konieczna składowa autopojezy – ma charakter 
paradoksalny. Ściśle rzecz biorąc, samoobserwacja jest albo tautologiczna, albo 
paradoksalna – ale obie te sytuacje są równie problematyczne, blokując obser-
wację. Zresztą Luhmann stwierdza ostatecznie, że tautologia to jedynie szcze-
gólna odmiana paradoksu: tautologia jest bowiem rozróżnieniem, które nic nie 
rozróżnia. Paradoks jest zatem naturalnym, nieuniknionym stanem systemów 
autoreferencyjnych. Systemy takie, aby operować, wymagają stałych procedur 
deparadoksalizacji (resp. detautologizacji) (Luhmann i Fuchs 1988).

3.3. Paradoksy refleksyjności

W uzupełnieniu do tych podstawowych ustaleń pojęciowych warto podkre-
ślić dwie istotne właściwości samoodniesienia w ujęciu Luhmanna, które określić 
można jako powszechność oraz paradoksalność.

W pierwszej kwestii należy odnotować, że w świecie teorii Luhmanna wy-
daje się nie istnieć inna obserwacja niż samoobserwacja, że zatem każda obser-
wacja ma z definicji charakter refleksyjny (Teubner 1993, 84). Jedyne, co system 
może obserwować, to jego własne operacje – rozróżnienia, które w nim się doko-
nują. Nawet wtedy, gdy mowa o „obserwacji otoczenia”, w rzeczywistości chodzi 
jedynie o obserwację własnej granicy, która oddziela system od otoczenia. Precy-
zyjniej mówiąc, chodzi tu o obserwację rozróżnień, jakie dokonują się w samym 
systemie pod wpływem bodźców z zewnątrz (czy też, by użyć sformułowania 
samego Luhmanna, pod wpływem „irytacji” systemu przez otoczenie).

Uwagi te muszą prowadzić do wniosku, że słynne stwierdzenie autora Sy-
stemów społecznych, jakoby system był „operacyjnie zamknięty, a kognitywnie 
otwarty” (Luhmann 1993a, 77), ma charakter przenośni. Przenośnia ta może myl-
nie sugerować, że możliwe jest odróżnienie w obrębie systemu operacji, które 
odnosiłyby się do innych elementów w systemie (operacyjna zamkniętość), oraz  
obserwacji, które odnosiłyby się do czegoś na zewnątrz systemu (kognitywna  
otwartość). Luhmann stawia jednak sprawę inaczej: każda obserwacja jest wy-
łącznie szczególnym rodzajem operacji, z założenia więc odnosi się tylko do tego, 
co „mieści się” w  ramach systemu (innych jego operacji). System nie mógłby 

29  To powiązanie reprodukcji i  samoobserwacji jest już widoczne w  oryginalnej definicji 
pojęcia autopojezy u Humberta Maturany (zob. Teubner 1993, 22).



71

zresztą obserwować swojego otoczenia „wprost” również z tego podstawowego 
powodu, że każdy system jest mniej złożony od swojego otoczenia; nie może on 
obserwować czegoś, co jest bardziej złożone od niego samego, a  jedną z pod-
stawowych aktywności systemu jest „redukcja złożoności” tego otoczenia, czyli 
– innymi słowy – przekładanie tej złożoności na własne, prostsze kategorie30. 
Wbrew pozorom nie przeczy to otwartości systemu (jak ujmuje to autor, za-
mkniętość stanowi właśnie warunek otwartości), jednak pojmowana jest ona 
na szczególny sposób. System autopojetyczny nie ma charakteru autarkicznego, 
przyjmuje z zewnątrz rozmaite bodźce; te ostatnie stają się jednak dla systemu 
„zrozumiałe” i mogą stać się warunkiem jego operacji, o ile zostaną przełożone 
na wewnątrzsystemowe kategorie.

Płyną z tego ważne wnioski dotyczące pojęcia refleksyjności. Po pierwsze, 
każda obserwacja przybiera ze swej istoty postać refleksji. Po drugie, każdy sy-
stem – o czym była już mowa – jest w sposób konieczny systemem refleksyj-
nym. Innymi słowy, refleksyjność okazuje się definicyjną cechą systemu. System 
„nierefleksyjny” to pojęciowa niemożność, contradictio in adiecto. Po trzecie 
wreszcie, taka refleksyjność okazuje się jednocześnie upraszczaniem, sposobem 
na redukcję złożoności – refleksja nie daje zatem nigdy wiernego odbicia tego, co 
stanowi jej przedmiot. Możemy to zdanie czytać i w ten sposób, że refleksja sy-
stemu nad samym sobą stanowi upraszczanie obrazu samego siebie, jaki system 
przyjmuje na własne potrzeby. By użyć przenośni: system we własnych oczach 
jest prostszy niż w rzeczywistości31. Wydaje się, że twierdzenie to ma ważne kon-
sekwencje praktyczne, także dla prawa. Jednocześnie naprowadza ono na kolejną 
własność refleksyjności, czyli jej paradoksalność.

Kluczowa rola, jaką samoodniesienie odgrywa dla budowy systemu, jest 
oczywista, nie oznacza to jednak, że samo w sobie jest ono zjawiskiem wyłącznie 
pozytywnym i nieproblematycznym. Przeciwnie: jak wie każdy jako tako zazna-
jomiony z podstawami informatyki czy cybernetyki, autoreferencja zwykle ozna-
cza problemy. Także w systemach logicznych jest jasne, że zjawisko to prowadzić 
będzie często do paradoksów, jak choćby w najsłynniejszym chyba przykładzie 
zdania autoreferencyjnego, czyli w tzw. paradoksie kłamcy (Hic est falsum, „To 
zdanie jest fałszywe”). Nie inaczej rzecz się ma z systemami społecznymi. Re-
fleksja ma w ich przypadku charakter paradoksalny, ponieważ z jednej strony jest 
„naturalną”, konstytutywną cechą systemu, który dokonuje obserwacji własnych 
operacji, z drugiej – ma charakter ograniczony, i  to co najmniej w dwóch wy- 
miarach. Przede wszystkim każda operacja (w  tym także ta szczególna forma 
operacji, jaką jest obserwacja) jest „ślepa” na siebie samą: jej dokonaniu nie może 

30  W literaturze z kręgu teorii systemów proces ten określany jest obrazowo za Heinzem von 
Försterem jako „wydobywanie porządku z hałasu” (order from noise). Zob. np. Dupuy 1988.

31  „Systemy nie mogą pojąć własnej złożoności […], mogą jednak postrzegać ją jako prob-
lem. System produkuje nieostry obraz samego siebie i na ten obraz reaguje” (Luhmann 2007, 34).



72

towarzyszyć refleksja nad jej dokonaniem. Taka refleksja możliwa jest dopiero po 
czasie, jako kolejna operacja (równie ślepa na siebie samą co ta obserwowana). 
Jednocześnie każda samoobserwacja (refleksja) przyczynia się do reprodukcji 
tego, co Luhmann określa jako eigenvalue systemu: „różnicy przewodniej”, jego 
stałej, konstytutywnej cechy (Luhmann 2007, 38). To, co reprodukowane, nie 
może jednak zostać zaobserwowane: eigenvalue danego systemu jest dla niego 
samego niewidoczna. Ustanawia to fundamentalne ograniczenie zdolności każ-
dego systemu do refleksji. Może on obserwować swoje własne operacje, nie jest 
jednak w stanie zaobserwować tego, co konstytuuje go jako system. System nie 
jest zatem przejrzysty dla samego siebie.

Rozwiązaniem problemu refleksji nie jest też „wyjście poza” system, 
uwzględnienie w nim tego, jak jest on obserwowany przez jego otoczenie, w skład 
którego wchodzą inne systemy. Takie włączenie do systemu obserwacji innych 
systemów jest bowiem ex definitione niemożliwe. Raz dlatego, że inny system, 
jako zewnętrzny obserwator, nie jest w stanie dokonać „wiarygodnej” obserwacji 
zachodzących w systemie operacji, dwa dlatego, że nawet gdyby było to możliwe, 
nie ma żadnego sposobu, aby takie obserwacje „powróciły” do obserwowanego 
systemu (stały się jego obserwacjami). Mówiąc prościej, system obserwowany 
oraz system obserwujący pozostają dla siebie nawzajem nieprzejrzyste, są wobec 
siebie „czarnymi skrzynkami” (Winczorek 2009, 42). Paradoks samoobserwacji 
nie może zostać rozwiązany.

3.4. System a środowisko, czyli żuk w mrowisku

Autopojeza nie oznacza całkowitej izolacji systemu; jak zresztą zauważa 
autor omawianej koncepcji, oddziaływanie środowiska na system jest koniecz-
ne dla przetrwania tego ostatniego – bez zewnętrznych bodźców każdy system 
prędzej czy później zaprzestałby dokonywania operacji. Skoro jednak system 
„zbudowany” jest wyłącznie z własnych operacji (nie ma on jakiegokolwiek in-
nego trwałego budulca), oznacza to, że w tym samym momencie, w którym prze-
rwałby on ich dokonywanie, zaprzestałby własnej reprodukcji i zakończył swoje 
istnienie. System refleksyjny jest więc na swój sposób otwarty na środowisko, 
jest to jednak otwarcie nieoczywiste. W niniejszym punkcie postaram się krót-
ko przeanalizować, na czym ono polega, podsumowując pewne sygnalizowane 
już wyżej kwestie. W tym celu zacząć jednak muszę od powrotu do zagadnie-
nia zamknięcia systemu, które przejawia się zarówno w  jego operacjach, jak 
i obserwacjach.

Jak już odnotowałem, operacyjna zamkniętość systemu jest tożsama z jego 
autopojezą (samoreprodukcją) i oznacza, że operacje danego systemu mogą od-
nosić się wyłącznie do innych operacji tego systemu: komunikaty mogą odnosić 
się wyłącznie do innych komunikatów (a nie impulsów elektrycznych, procesów 



73

chemicznych itp.), procesy chemiczne tylko do innych procesów chemicznych 
(a nie komunikatów, impulsów elektrycznych…) itd. Na wyższym poziomie sy-
stemowej specjalizacji komunikacja prawna może odnosić się wyłącznie do ko-
munikacji prawnej, a nie np. do politycznej, ekonomicznej czy religijnej. Zda-
rzenia powstałe w  jednym systemie mogą wprawdzie wzbudzać komunikację 
w innym systemie (np. uchwalenie ustawy jako zdarzenie systemu polityki lub 
morderstwo, do którego dochodzi w systemie rodziny, warunkują powstanie no-
wej komunikacji w systemie prawa), jednak tego typu przyczynowe zależności 
nie podważają autopojetycznej natury systemu tak długo, jak długo zachowana 
jest ta rekursywność własnej komunikacji. Jak stwierdza Luhmann, autopojeza 
(a więc reprodukcja, a więc istnienie) systemu jest zagrożona „tylko wtedy, gdy 
zagrożony jest sam kod [systemowy – M.P.] – np. gdy przy podejmowaniu decy-
zji w systemie prawa wzrasta znaczenie kryterium, jakim jest różnica pomiędzy 
tym, co korzystne, a  tym, co szkodliwe, zamiast różnicy pomiędzy prawnym 
a bezprawnym” (Luhmann 1988a, 347).

Z kolei, o czym też już była mowa, kognitywna otwartość na środowisko 
nie oznacza relacji ze środowiskiem (Luhmann 1988a, 341). To, co dzieje się „na 
zewnątrz” systemu, jest dla niego niezrozumiałe; jest on w stanie jedynie rea-
gować na własne stany, będące rezultatem obserwacji, ale nie bezpośrednio na 
zdarzenia w środowisku. Stąd dla opisu kognitywnej aktywności systemu trafna 
wydaje się metafora żuka w  mrowisku, zaczerpnięta ze znanej powieści braci 
Strugackich (Strugacki i Strugacki 1988)32: gdy żuk trafi do mrowiska (samemu 
w nie wchodząc lub będąc włożonym przez człowieka), mrówki nie wiedzą, ani 
czym on jest, ani skąd się wziął. Rzeczywiste „motywy” pojawienia się żuka 
są dla nich całkowicie niedostępne. Reagują natomiast na to zdarzenie zgodnie 
z własnymi kategoriami, z własnym „kodem”, podejmując obronę i atak. W tej 
metaforze mrowisko jest systemem, a pojawienie się żuka irytacją ze strony śro-
dowiska. Podobnie jak mrowisko, również system prawa nie ma wglądu w przy-
czyny, dla których zachodzą jego własne operacje (np. w stany mentalne osób 
będących źródłem prawnych komunikatów: sędziów, stron umowy itp.). Jedyne, 
co może zaobserwować, to komunikaty stanowiące elementy systemu i klasyfiko-
wane zgodnie z kodem prawne/bezprawne.

Jeśli zatem ani operacje, ani obserwacje nie są w stanie ustanowić bezpo-
średnich związków między systemem a jego środowiskiem, to jak takie związki 
są możliwe? Wydaje się, że najważniejszymi pojęciami, za pomocą których Luh- 
mann próbuje opisać różne typy takich związków, są, kolejno: warunkowanie, 
sprzężenie strukturalne i penetracja.

Warunkowanie polega na dostarczaniu warunków możliwości dla wyodręb-
niania się systemu i reprodukowania różnicy, na której system jest ufundowany. 

32  Szerzej, literatura z  gatunku science fiction dotycząca problemu „kontaktu” stanowi 
wdzięczny materiał do obrazowania założeń teorii systemów (por. np. Lem 1968; 2017).



74

Jak już zauważyłem na wstępie tego punktu, zdarzenia zachodzące w środowi-
sku, jako irytacje, warunkują dokonywanie operacji systemu. W swoich stosun-
kowo wczesnych tekstach (Luhmann 1988a, 338) Luhmann idzie zresztą jeszcze 
dalej, stwierdzając, że takie zewnętrzne irytacje warunkujące istnienie systemu 
same muszą mieć usystematyzowany charakter (inaczej warunkowanie byłoby 
zbyt chaotyczne, aby doprowadzić do wyodrębnienia się systemu). Istnienie sy-
stemu zakłada zatem jakąś wstępną charakterystykę jego środowiska, w którym 
muszą występować dostatecznie silne struktury (najczęściej będą to inne syste-
my) oddziałujące na system.

Sprzężenie strukturalne to z  kolei sytuacja, w  której jedno zdarzenie jest 
traktowane jako operacja przez więcej niż jeden system jednocześnie (Winczorek 
2009, 108; Luhmann 1997, 779 i n.). Każdy z systemów odbiera to samo wydarze-
nie jako swoją własną operację i kategoryzuje je według własnego kodu różnico-
wania. Przykłady tego typu sprzężeń także były już przywoływane: np. podpisa-
nie ustawy lub ratyfikowanie umowy międzypaństwowej może być traktowane 
równocześnie jako operacja systemów polityki, prawa i gospodarki.

Penetracja wreszcie polega na tym, że jeden system udostępnia własną zło-
żoność w celu budowy innego systemu (Luhmann 2007, 200 i n.). W ten sposób 
system penetrowany „obsługuje” inny system. Jeśli np. przy negocjacjach handlo-
wych strony sięgają po argumenty natury prawnej, można ten fakt interpretować 
jako penetrację systemu prawa przez system gospodarki. Możliwa jest tu również 
relacja wzajemności, określana przez autora jako interpenetracja.

W ramach rozważań nad systemem i środowiskiem nie sposób pominąć kwe-
stii relacji systemu z tym szczególnym komponentem środowiska wszelkich sy-
stemów społecznych, jakim są jednostki33. Na pierwszy rzut oka może się wyda-
wać, że Luhmannowska koncepcja refleksyjności systemu ma bardzo niewiele lub 
zgoła nie ma nic wspólnego z refleksyjnością jednostek. Taka konstatacja zapo-
znawałaby jednak co najmniej dwie istotne konsekwencje, jakie wynikają z teorii 
systemów. Pierwsza z nich wiąże się z faktem, że w myśl rozważanej teorii każda  
jednostka sama w sobie stanowi system (psychiczny) – z definicji zatem także 
charakteryzuje się refleksyjnością i refleksją. Drugi wniosek dotyczy wskazanych 
wyżej związków zachodzących między (refleksyjnym) systemem prawa a (reflek-
syjnymi) jednostkami, z których najistotniejsze to sprzężenie strukturalne oraz 
interpenetracja. W myśl pierwszego z pojęć to samo zdarzenie może wchodzić 
w skład zarówno systemu prawa, jak i systemu psychicznego poszczególnych jed-
nostek. Chodzi tu, najogólniej mówiąc, o akty mowy, które z perspektywy prawa 
komunikują prawnie doniosłe treści, z perspektywy jednostki jawią się zaś jako 

33  Twierdzenie Luhmanna, że jednostki należą do środowiska systemu społeczeństwa (i tym 
samym wszelkich podsystemów społecznych), wywołało wiele kontrowersji, które jednak wydają 
się ufundowane na niezrozumieniu właściwego znaczenia tej tezy. Nie będę tu rozważał, na czym 
polega nieporozumienie. Przekonująco, jak sądzę, rozprawia się z nim Winczorek (2009, 79–82).



75

przeżycia psychiczne. Tak prawo, jak i jednostka opracowują ten sam akt – każde 
na swój własny sposób.

Jeszcze ciekawsza i głębsza relacja między systemem prawa a jednostką może 
zostać ustanowiona na drodze interpenetracji, na której to obie strony „udostęp-
niają” sobie nawzajem własną złożoność. Paradygmatycznym przykładem może 
tu być aktywność sędzi bądź sędziego: jako jednostki z jednej strony korzystają 
z zasobów systemu prawa (prawodawstwa, orzecznictwa, doktryny) w celu pod-
jęcia właściwej w ich opinii decyzji, z drugiej strony rezultat tejże aktywności 
w postaci podjętego rozstrzygnięcia wchłaniany jest przez prawo. Można zatem 
stwierdzić, że dla obu stron tej relacji nie jest bez znaczenia to, jakiej jakości jest 
refleksja drugiej strony.

4. Refleksyjność prawa

Nie trzeba nawet uwzględniać w naszej analizie rozważań Luhmanna nad 
prawem, aby ukazać, jak pojmowana jest w tej teorii refleksyjność (autoreferen-
cja) systemu prawnego – i na czym polega specyfika tego ujęcia w porównaniu 
z innymi przywoływanymi w niniejszej pracy koncepcjami. Zresztą – choć Luh-
mann poświęcił problematyce prawnej sporo miejsca – przyjęta przezeń strategia 
metodologiczna skutkuje tym, że te socjologiczno-prawne rozważania niewiele 
mogą w tym kontekście wnieść. Wynika to z przyjętego przez autora programu 
uprawiania socjologii prawa jako „socjologicznej teorii prawa” (Winczorek 2009, 
127–130). Zgodnie z tym podejściem prawo nie może być traktowane jako zjawi-
sko specyficzne, ale jako jeden z systemów społecznych, który poddaje się opi-
sowi i za pomocą tych samych, ogólnych kategorii co inne systemy: gospodarka, 
religia, polityka itp. Inne podejście – nakierowane na specyfikę prawa – oznacza-
łoby porzucenie ściśle socjologicznej perspektywy. Ujawnia się tu „odgórny” mo-
del budowania teorii socjologicznej, w myśl którego najpierw klaruje się ogólne 
kategorie teorii systemów, aby następnie przejść do analizy tej odmiany systemu, 
jaką są systemy społeczne, a w dalszej dopiero kolejności zająć się poszczególny-
mi, funkcjonalnie wyodrębnionymi systemami społecznymi – wciąż przy użyciu 
pierwotnych, najbardziej ogólnych kategorii34. Jak ujmuje rzecz Winczorek: „te-
oria [Luhmanna] postrzega wszystkie […] zagadnienia za pomocą szablonowego 
rozwiązania, wynikającego wprost ze sformalizowanych założeń teorii” (Win-
czorek 2009, 165). Z  tego też powodu prawo musi być systemem refleksyjnym 
dokładnie w tym samym znaczeniu co jakikolwiek inny system społeczny.

Ewentualna odrębność prawa na gruncie rozważanej teorii wynika w zasa-
dzie wyłącznie z  kodu, którym system ten się posługuje, oraz z  jego funkcji. 

34  To uniwersalizujące podejście zdaje się wspólne dla wszelkich odmian teorii systemów 
(por. Buker 2018).



76

System prawny można zatem określić jako system społeczny komunikujący sens 
za pomocą binarnego kodu prawne/bezprawne; w procesie tej komunikacji do-
chodzi do odpowiedzi na problem podwójnej kontyngencji poprzez stabilizację 
oczekiwań normatywnych (Luhmann 1988b, 12; 1993a, 32–35). (Oczywiście, ta 
odpowiedź na podwójną kontyngencję, której dostarcza prawo, jest tylko jedną 
z możliwych – odmienną od tych, w  jakie zaopatrują nas np. systemy władzy, 
własności czy miłości). Taka optyka nie wnosi właściwie niczego nowego w ro-
zumienie zagadnienia refleksyjności ponad to, co zostało już powiedziane w od-
niesieniu do wszelkich systemów społecznych. W  tym miejscu warto jedynie 
podkreślić te aspekty Luhmannowskiego ujęcia refleksyjności, które decydują 
o jego specyfice na tle innych przywoływanych w pracy stanowisk teoretycznych. 
Ponieważ były już one przedmiotem omówienia powyżej, tu ograniczę się do ich 
skrótowego wyliczenia.

Pierwszy, dość oczywisty punkt dotyczy koniecznego charakteru refleksyj-
ności. System prawa jest z  definicji refleksyjny; w  innym wypadku nie byłby 
systemem. Chodzi przy tym zarówno o  refleksyjność w  szerokim znaczeniu, 
jako samoodnoszenie, jak i  refleksyjność czy refleksję sensu stricto (autorefe-
rencja procesualna lub systemowa). Co więcej, refleksyjność systemu prawa, 
jako złożonego z aktów komunikacji, ma charakter wielowymiarowy: w ramach 
systemu funkcjonuje jednocześnie wiele, przecinających się wzajemnie, „kół 
autoreferencyjnych”.

Druga cecha szczególna omawianej koncepcji refleksyjności prawa dotyczy 
jej związków z otwartością/zamkniętością systemu. Teoria systemów wydaje się 
w  tej kwestii radykalnie jednoznaczna: refleksyjność dokonuje się w zamknię-
ciu systemu, który odnosi się sam do siebie oraz do swoich elementów. Należy 
pamiętać, że nawet w tym ujęciu refleksyjność nie wyklucza otwarcia systemu 
na bodźce z zewnątrz – przeciwnie, taka otwartość warunkuje reprodukcję sy-
stemu, a  więc również jego refleksyjność. Warunkowanie nie oznacza jednak 
wejścia w relację: niemożliwa jest refleksyjna relacja między systemem a  jego 
otoczeniem35.

Po trzecie, refleksyjność ani nie zakłada, ani nie prowadzi do przejrzystości 
systemu dla siebie samego. O tym również była już mowa: operacja oparta na da-
nym rozróżnieniu nie może odnieść się do samego tego rozróżnienia, operacja re-
fleksji nie może obserwować samej siebie, system nie jest w stanie zaobserwować 
własnej eigenvalue (różnicy przewodniej), czyli wiernie opisać sam siebie… Po-
wiedzmy to jeszcze inaczej: samoodniesienie nie może być samoodniesieniem do 
własnego samoodnoszenia, refleksja nie jest refleksją nad własną refleksją. Dana 
operacja systemu albo jest refleksją (samoodniesieniem), albo obserwacją takiej 

35  Co, jak sądzę, można przełożyć jakoś na rozróżnienie między komunikacją gestów a ko-
munikacją znaczeń, zaproponowane przez George’a H. Meada, a wykorzystane do opisu relacji 
między systemem prawa a jego otoczeniem przez Artura Kozaka (zob. np. Kozak 2010, 145–146).



77

refleksji – nie może jednak być jednym i drugim. Ma to ten skutek, że system 
prawa, który chciałby refleksyjnie monitorować własne akty refleksji, zmuszony 
jest mnożyć liczbę własnych operacji. Dlatego refleksyjność oznacza dla systemu 
również dodatkowe obciążenie: nie istnieje taka operacja refleksji, która mogłaby 
kontrolować siebie samą, wzrost kontroli wymaga więc rozbudowywania syste-
mu o kolejne operacje. Tradycja prawnicza zna ten problem od dawna w postaci 
pytania, qui custodiet ipsos custodes. Współcześnie połączenie nieprzejrzystości 
refleksyjności dla siebie samej z potrzebą refleksyjnej kontroli prowadzi m.in. do 
rozrostu biurokratycznych struktur nadzoru w porządku prawnym.

Po czwarte, refleksyjność jest tu pozbawiona jakiegokolwiek znaczenia nor-
matywnego. Nie chodzi tylko o to, że – wobec jej koniecznego, „immanentne-
go” charakteru – nie może ona stać się treścią postulatu, o czym była już mowa 
w rozdziale I (nie ma bowiem sensu postulować tego, co konieczne). Wypranie 
refleksyjności z normatywności polega tu na czymś bardziej radykalnym: fakto-
wi jej zaistnienia nie przypisuje się mianowicie żadnych skutków, które byłyby  
oceniane pozytywnie – ani w wymiarze wewnątrzsystemowym (poza samym fak-
tem podtrzymania reprodukcji systemu), ani zewnętrznym. W  wewnętrznym 
kontekście systemu ten charakter refleksyjności był już widoczny, kiedy była 
mowa o paradoksach, do których prowadzi: z punktu widzenia systemu jest ona 
tyleż koniecznością, co problemem. Na zewnątrz refleksyjność służy wprawdzie 
realizacji funkcji prawa, jednak ta ostatnia również nie podlega żadnej wartoś-
ciującej ocenie. Ponadto, jak z  tego wynika, refleksyjność ma charakter czysto 
formalny. Nie jest ona podporządkowana żadnej idei przewodniej, etycznemu 
ideałowi czy nadrzędnej zasadzie moralnej. Jak orzeka Luhmann: „Podstawą 
prawa nie jest idea, która funkcjonowałaby jako zasada, lecz paradoks” (Luh-
mann 1993a, 235)36; zdanie to odnosi się zarówno do całego systemu, jak i do jego 
refleksyjności.

W  tym miejscu możemy się zatrzymać. Teoria systemów Luhmanna ma 
niewątpliwie wiele interesującego do powiedzenia na temat refleksyjności prawa  
– powyżej wskazane zostały najważniejsze wątki. Jednak ta całkowita nieobec-
ność wymiaru normatywnego w proponowanym przez tę teorię pojęciu reflek-
syjności sprawia, że – z punktu widzenia założeń przedstawionych w rozdziale I  
– okazuje się ona ostatecznie w niewielkim stopniu użyteczna dla naszych po-
trzeb. Może stanowić wartościowy punkt odniesienia dla poszukiwań adekwat-
nego pojęcia refleksyjności prawa, trudno jednak byłoby nająć ją w charakterze 
podstawy tychże poszukiwań. I  właśnie to „kasowanie normatywności” jest 

36  W tym samym duchu Luhmann stwierdza, że refleksyjność nie odgrywa dla prawa roli 
fundującej je zasady czy idei regulatywnej (Luhmann 1988b, 21). Paradoksalny charakter prawa 
śledzi m.in. Klaus Röhl (1998), wyliczając paradoksy w nim obecne: od najbardziej podstawowych 
(ugruntowanie prawa w przemocy, uzasadnienie obowiązywania prawa za pośrednictwem pojęcia 
państwa będącego fikcją prawną) do tych spotykanych w rutynowym obrocie prawnym (np. kom-
petencja sądu do orzekania o kompetencji). Zob. także Perez 2005.



78

drugim z powodów – obok przyjętej przez Luhmanna strategii metodologicznej 
– dla których nie ma w tej książce potrzeby dalszego zagłębiania się w jego socjo-
logię prawa. Zamiast przyglądać się szczegółowym rozważaniom autora w tym 
zakresie, możemy teraz przejść do krytyki jego teorii. Przenośnie rzecz ujmując, 
nie ma potrzeby kupować od Luhmanna całego browaru, aby przekonać się, że 
warzone w nim piwo niezbyt nadaje się do picia.

5. Niklas Luhmann: krytyka

Trudno być może znaleźć drugą teorię we współczesnej socjologii, która 
byłaby przedmiotem krytyki równie często co teoria Luhmanna37. Religion and 
drug: to sformułowanie dość trafnie oddaje popularną opinię na temat omawianej 
koncepcji (Morawski 1991, 171). Wobec propozycji autora Systemów społecznych 
wysunięto cały szereg zarzutów o mniej lub bardziej fundamentalnym charakte-
rze. Padały oskarżenia m.in. o to, że jest ona w sposób oczywisty nieprawdziwa, 
niezgodna z  podstawowymi faktami; mocniejsza wersja tego zarzutu głosi, że 
mamy do czynienia w istocie z projektem metafizycznym, który przedstawia ja-
kąś zupełnie nową, udziwnioną wizję świata społecznego38. Sam Luhmann i jego 
adherenci odpowiadają, że to nieporozumienie, ponieważ teoria ta jest w istocie 
czysto konstruktywistyczna, a przez to postmetafizyczna.

Nieco zbliżony charakter mają zarzuty dotyczące przyjętej metodologii: teo- 
rii Luhmanna wytyka się, że jest w istocie teorią spekulatywną, budowaną „od 
góry” i pozostającą na zbyt wysokim poziomie abstrakcji, co skutkuje oderwa-
niem od rzeczywistych problemów społecznych (np. Rottleuthner 1989). Ponadto 
abstrakcyjny charakter teorii miałby zachęcać do posługiwania się mało zrozu-
miałym, mętnym językiem. Trzeba przyznać, że sam autor daje pożywkę dla tego 
typu głosów, deklarując np.:

Lot musi przebiegać nad chmurami i należy liczyć się z dość gęstym zachmurzeniem. Musi-
my więc polegać na własnych instrumentach. Od czasu do czasu możemy rzucić okiem w dół – na 
znajomo wyglądający teren pełen dróg, osiedli, rzek, pasów przybrzeżnych. […] Nikt jednak nie 
powinien paść ofiarą złudzenia, że te nieliczne punkty orientacyjne wystarczą do tego, by kiero-
wać lotem (Luhmann 2007, 7).

Wydaje się jednak, że rozważana teoria, mimo lotu na wysokim pułapie abs-
trakcji, jest użyteczna dla analizy przynajmniej niektórych „realnych” proble-
mów socjologii, w  tym socjologii prawa. Ponadto jest to bez wątpienia teoria 

37  Pożyteczne zestawienie najistotniejszych kierunków jej krytyki proponują Michael King 
i Chris Thornhill (2003, 203–225).

38  Jako jeden z  pierwszych z  krytyką tego rodzaju wystąpił Danilo Zolo (por. Luhmann 
1988a, 347). Podobnie sprawę widzi Ulrich Beck (2012, 277–278).



79

zawiła, ale nie mętna – w sposób precyzyjny operuje własną terminologią, choć 
rozeznanie się w tym słownikowym gąszczu nie należy do zadań łatwych39. Zresztą 
niemal każdy głos krytyczny spotyka się z natychmiastową repliką, że krytykujący 
nie zrozumiał intencji autora. W ten sposób, można odnieść wrażenie, niezgoda 
z twierdzeniami Luhmanna traktowana jest często jako przejaw umysłowej indo-
lencji, skutkującej niezdolnością zrozumienia myśli niemieckiego socjologa. Pozo-
staje sprawą osobną, czy na tym tle nie można by postawić Luhmannowi innego 
zarzutu: że stylem pisania nie ułatwia on wniknięcia we własną twórczość.

Zarzuca się wreszcie teorii Luhmanna hermetyczną, kolistą budowę, która 
sprawia, że nie poddaje się ona falsyfikacji (por. King i Thornhill 2003, 206–209). 
Na tym polegała w istocie uwaga o „ukąszeniu luhmannowskim”, sformułowana 
przez Podgóreckiego (1998, 219). Jest coś tu na rzeczy, skoro autor omawianej te-
orii świadomie uznaje, że teoria ta sama musi być uznana za system autopojetycz-
ny. Jego teoria jest zatem na swój sposób wsobna, niemal doskonale zamknięta 
w swoich pojęciowych konstrukcjach i oferowanej z ich pomocą wizji świata. Jak 
już jednak stwierdziłem, nie przeszkadza jej to dowieść własnej użyteczności, 
przynajmniej w odniesieniu do wybranych zagadnień.

Jeśli potraktować omawianą teorię tak, jak wymaga tego przyjmowane w jej 
ramach stanowisko konstruktywizmu, czyli jako model poznawczy, można po-
stawić pod jej adresem bardziej operacyjne pytania „średniego zasięgu”40, jak  
np. te, czy jest ona wewnętrznie spójna (niewątpliwie tak)41, czy jest użyteczna 
(jak już orzekłem – co najmniej w ograniczonym stopniu, choć ta użyteczność 
ograniczona jest z zasady do samej teorii socjologicznej, o czym będzie mowa 
dalej) lub czy jest ekonomiczna (stopień jej skomplikowania może rodzić poczu-
cie, że strzela się tu z armat do komarów – nie wydaje się jednak, aby pod tym 
względem odbiegała ona od innych spotykanych teorii prawa, np. tych odwołu-
jących się do współczesnej filozofii analitycznej, do teorii dyskursu Habermasa 
czy do poststrukturalizmu Derridy i Foucaulta). Obok tego typu pytań przyjęcie 
perspektywy konstruktywistycznej ukazuje jednak również dwa inne, funda-
mentalne, moim zdaniem, problemy z rozważaną teorią. Pierwszy z nich dotyczy 
braku relewancji, drugi – wspominanej już kwestii „kasowania normatywności”.

Akceptowana przez Luhmanna wersja poznawczego konstruktywizmu daje 
się streścić następująco: wszystkie możliwe do wygłoszenia twierdzenia o rze-
czywistości są jedynie wytworem jakiegoś systemu, wynikiem obserwacji przez 
system albo jego otoczenia, albo też samego siebie. Przyjmijmy tę perspektywę 

39  Z pisarskim stylem autora omawianej teorii wiąże się także i ten zarzut pod jej adresem, 
że za pomocą skomplikowanej retoryki przebiera w nowe szaty tezy banalne lub od dawna znane 
(K. Dybowski 1998, 53–55).

40  King i Thornhill (2006a) sugerują, że dominujący sposób traktowania omawianej teorii 
ewoluował z czasem właśnie w takim kierunku.

41  Choć, rzecz jasna, nie brak takich, którzy śledzą w niej pewne niekonsekwencje (zob. np. 
Hornung 2006; por. King i Thornhill 2003, 204–206).



80

za dobrą monetę; widzimy wtedy niemal od razu, jak wikła się ona w paradoks 
solipsyzmu.

Paradoks ten w odniesieniu do prawa można wyrazić w ten sposób: to, co 
teoria socjologiczna ma do powiedzenia o prawie, mówione jest z zewnętrznej 
wobec prawa perspektywy tej teorii (systemu socjologii). Wszystkie zatem usta-
lenia dotyczące prawa (czy, mutatis mutandis, innych systemów społecznych) są 
jedynie obserwacjami tego systemu przez inny system – obserwacjami, które dla 
samego prawa mogą być całkowicie nieistotne42. Dotyczy to, powtórzmy, wszyst-
kich twierdzeń Luhmannowskiej socjologii prawa: nawet kwestii tak podstawo-
wych, jak istnienie kodu prawne/bezprawne, rzekomo dla prawa fundamental-
nego. Przecież stwierdzenie istnienia tego kodu – nie mówiąc już o dokładnym 
jego rozumieniu – dokonywane jest przy użyciu kategorii i metod poznawczych 
właściwych dla systemu nauki, a nie systemu prawa. Nie wiemy, czy ten ostatni 
w  ogóle takim kodem faktycznie się posługuje. Nie chodzi przy tym o  to, że 
twierdzenia „systemowej” socjologii na temat prawa rzeczywiście są dla tego 
ostatniego nieistotne – po prostu nie jesteśmy w stanie tego wiedzieć, przynaj-
mniej dopóty, dopóki nie „przejdziemy” do systemu prawa, tym samym porzu-
cając te socjologiczne twierdzenia i kategorie (przenieść ich ze sobą z  jednego 
systemu do drugiego przecież nie możemy)43.

Jeśli więc Luhmann i uprawiana wedle jego ordynacji socjologia pozornie 
wypowiadają się na temat prawa, to w rzeczywistości nie mówią nic o prawie, 
ale jedynie o własnym jego oglądzie – czyli ostatecznie o sobie samych. Oto isto-
ta pułapki solipsyzmu, na który zawsze narażony jest konstruktywizm. Skoro 
wszystko jest konstrukcją, możemy obserwować jedynie własne konstrukcje; nie 
jesteśmy przy tym w stanie wiedzieć, czy mają one jakiekolwiek znaczenie dla 
obiektów ich odniesienia (o ile jakiś obiekt w ogóle istnieje). Teoria socjologiczna 
Luhmanna ma więc programowo wobec prawa czysto zewnętrzny charakter44. 

42  Wiele wskazuje zresztą na to, że zarówno sam Luhmann, jak i zwolennicy jego teorii są 
nie tylko świadomi tej jej własności, ale widzą w niej właśnie zaletę. Tak np. Michael King stwier-
dza, że „użyteczność” tej teorii leży dokładnie w jej „nieużyteczności” jako źródła praktycznych 
wskazówek dla polityki prawa (King 2006). 

43  Do podobnych w zasadzie wniosków dochodzi Winczorek, stwierdzając m.in., że przyję-
cie proponowanych przez teorię socjologiczną rozróżnień „może nie być możliwe, ponieważ ich 
warunki reprodukcji różnią się od warunków reprodukcji podsystemu nauki. Przyjęcie tezy, że 
«istnieją systemy społeczne», wraz z jej wszystkimi skomplikowanymi konsekwencjami, wydaje 
się w tych systemach mało prawdopodobne, ponieważ z reguły wypracowują one własne, równie 
skomplikowane teorie refleksji i nakierowane są na realizowanie innych funkcji niż system nauki”. 
Autor dodaje, że „największym minusem teorii systemów jest wynikająca z jej terminologii nie-
możność jej wykorzystania poza nią samą”, co podważa możliwość jej praktycznego wykorzysta-
nia przez inne podsystemy społeczne – w tym przez prawo (Winczorek 2009, 374–377).

44  Z tego powodu może ona pełnić wobec prawa przede wszystkim szczególnie pojmowa-
ną funkcję krytyczną, dokonując „obserwacji drugiego stopnia” (Esposito 2017; por. np. Ver- 
schraegen 2006).



81

W ten sposób, budując na założeniach konstruktywizmu, teoria ta skazuje samą 
siebie na irrelewantność.

Powyższe uwagi pozwalają jednocześnie, jak sądzę, w nowym świetle spoj-
rzeć na omawiany już problem kasowania normatywności; ten ostatni okazuje 
się w znacznej mierze pochodną solipsystycznego nastawienia teorii systemów. 
Normatywność, jako element samorozumienia danej praktyki (prawa), zanika 
bowiem w jej zewnętrznym oglądzie. Jednocześnie – mimo przekształceń w ro-
zumieniu kategorii funkcji – teoria systemów okazuje się pod tym względem 
spadkobiercą klasycznego funkcjonalizmu, z  jego przekonaniem, że znaczenia, 
jakie uczestnicy danej praktyki przypisują własnym w niej działaniom, są niczym 
innym jak tylko ułudą. Rzeczywiste powody są im nieznane, a  dostępne jedy-
nie w  obiektywizującym oglądzie zewnętrznego obserwatora. Podobnie teoria 
systemów uznaje, że samoopis prawa w kategoriach normatywności jest ściśle 
wewnętrzną sprawą tego systemu, z punktu widzenia socjologii całkowicie bez 
znaczenia45. Znaczenia bowiem – w tym normatywność prawa – nie mogą prze-
kroczyć granic systemu. Zjawiska normatywne, takie jak prawo czy moralność, 
muszą zostać opisane na sposób czysto funkcjonalny (Kostro 2001, 89 i n.). Dla-
tego też w oglądzie socjologicznym, który postrzega prawo jako fakt społeczny, 
normatywny sens prawa znika, a samo prawo „nie ma żadnej mocy wiążącej” 
(Das Recht hat keine bindende Gewalt) (Luhmann 1993a, 33).

Nietrudno dostrzec, że to kasowanie jest przykładem socjologicznego reduk-
cjonizmu46, o  którym mowa była w  rozdziale I. Zarówno w  obronie, jak i  dla 
krytyki tego obiektywistycznego i  redukcjonistycznego podejścia w  naukach 
społecznych wylano już (jak wciąż archaizująco się mawia) morze atramentu. 
Z perspektywy prawa można zaś uznać takie stanowisko za kolejne wcielenie 
prawnego sceptycyzmu, z którym prawoznawstwo wielokrotnie już się mierzyło. 
Rozprawia się z takim podejściem np. Ronald Dworkin, słusznie zauważając, że 
nie jest ono w stanie wyjaśnić ani nastawienia, jakie wobec prawa przyjmują za-
zwyczaj obywatele, ani zachowania i postawy samych sędziów (Dworkin 2006, 
zwł. 156–165)47. W podobnym duchu Habermas krytykuje stanowisko Luhman-
na, uznającego, że racje prawne mogą być traktowane jako wiążące tylko w ra-
mach wewnątrzsystemowej samoułudy. „Kiedy jednak racje – pisze Habermas 
– nie dysponują już wewnętrzną mocą racjonalnego motywowania – kiedy racje 
(Gründe), według sformułowania Luhmanna, nie dają się uzasadnić (begründen), 
to kultura argumentacji, w wielkim trudzie wykształcona w systemie prawnym, 

45  To stwierdzenie jest celową przesadą – socjologia chętnie uzna, że samoopis ten „ma 
znaczenie” jako niezbędny dla podtrzymania systemu prawa, jednak to znaczenie jest całkowicie 
odmienne od tego, co roją sobie uczestnicy praktyki prawnej. 

46  Na temat generalnie redukcjonistycznego charakteru socjologii prawa Luhmanna zob. 
Rottleuthner 1989, 791–794.

47  Dworkin taką sceptyczną postawę przypisuje m.in. realizmowi prawniczemu, ruchowi 
CLS, a szerzej – podejściu, które określa jako „pragmatyzm”.



82

staje się zagadką. Należałoby wyjaśnić, dlaczego «potrzebujemy racji, które wca-
le nimi nie są»” (Habermas 2005a, 65)48. Innymi słowy, podejście rezygnujące 
z  uznania normatywności prawa ma trudności z  wyjaśnieniem pewnych istot-
nych własności praktyki prawnej.

W świetle założeń przyjętych w tej pracy stwierdzić trzeba, że to dążenie 
do obiektywizacji socjologicznego opisu – którego skutkiem jest zredukowa-
nie normatywności prawa do czysto wewnętrznej sprawy systemu – odbywa się 
kosztem zapoznania istoty pojęć socjologicznych, a w ostateczności także sa-
mej rzeczywistości społecznej, do której pojęcia te mają się odnosić. Rzeczywi-
stość ta bowiem, jak już stwierdziłem w rozdziale I, ma złożoną, normatywno-
-faktyczną budowę. Odpowiednio, wiele podstawowych pojęć nauk społecznych 
(szczególnie tych odnoszących się do praktyk normatywnych, jaką jest prawo) 
uwzględniać musi zarówno wymiar „hermeneutyczny”, oddający samoświado-
mość uczestników danej praktyki, jak i wymiar „strukturalny”, odnoszący się 
do mechanizmów, których niekoniecznie uczestnicy ci są świadomi. Odrzucenie 
któregoś z tych wymiarów – jak to się dzieje w teorii systemów, również w od-
niesieniu do pojęcia refleksyjności – prowadzi do skrzywionej, zafałszowanej 
rekonstrukcji rzeczywistości społecznej. Co więcej, redukcja wymiaru norma-
tywnego danej praktyki nie pozwala odróżniać prawomocnych od nieprawo-
mocnych jej wykonań, sprowadzając – jak wyraził to Philip Selznick – „religię 
do fantazji, edukację do tresury, miłość do przywiązania, prawo do władzy” 
(Selznick 1995, 3)49. W ten jednak sposób gubi się istotę tego, czym jest religia, 
edukacja, miłość czy prawo.

Ta praktyczna irrelewantność teorii Luhmanna dla prawa, wynikająca z jej 
zewnętrznego i  redukcjonistycznego charakteru, staje się wyraźnie widoczna 
m.in. na przykładzie oferowanego przez nią pojęcia refleksyjności systemu pra-
wa. Jak pokazują przykłady takich autorów, jak Gunther Teubner lub Emilios 
Christodoulidis, pojęcie to może znaleźć zastosowanie praktyczne w  prawo-
znawstwie jedynie za cenę jego istotnego przekształcenia. O  koncepcji Teub-
nera będzie szerzej mowa w dalszej części rozdziału. Co się tyczy Christodo-
ulidisa, odwołuje się on do teorii autopojezy, aby poddać krytyce te odmiany 
konstytucjonalizmu, które rekomendują deliberowanie kwestii politycznych na 
forach prawnych (Christodoulidis 1998). Autor krytykuje tego typu koncepcje 
„jurydyzacji” polityki, wykazując, że prowadzą one do utraty istoty polityczno-
ści. Podstawą odróżnienia społecznych podsystemów prawa i polityki staje się 
to, że prawo uznane zostaje za mające charakter „wykluczający”50, co zostaje 

48  W przedmiocie krytyki redukcjonizmu, jakiego dopuszcza się Luhmann wobec norma-
tywnego wymiaru prawa, zob. też Habermas 2005a, 60–66, 497–504.

49  Więcej o metodologicznym stanowisku Selznicka zostanie powiedziane w rozdziale jemu 
poświęconym.

50  W znaczeniu bliskim temu zaproponowanemu przez Josepha Raza (1994).



83

przeciwstawione „refleksyjności” polityki. Takie rozróżnienie ma jednak sens 
o tyle, o ile samemu pojęciu refleksyjności nadać znaczenie odmienne niż w te-
orii Luhmanna – dla tego ostatniego wykluczanie pewnych racji przez system 
prawny nie przeczy wszak jego refleksyjności. Przeciwnie, jest to, jak się wyda-
je, jeden z przejawów refleksyjności systemu prawa. Christodoulidis czyni więc 
praktyczny użytek z teorii Luhmanna, modyfikując jednak podstawową dla niej 
kategorię refleksyjności systemu.

Wiele uwag Luhmanna na temat strukturalnych własności refleksyjności jest 
niezwykle cennych; będę korzystał z nich również na dalszych stronach tej książ-
ki. Skasowanie jednak wymiaru hermeneutycznego, który pozwalałby ukazać 
normatywną treść rozważanego tu pojęcia, sprawia, że proponowana przez tego 
autora teoria systemów może pełnić wobec teorii prawa (prawniczej teorii reflek-
syjności) jedynie rolę przypadku granicznego: nie da się refleksyjności prawa 
zredukować jeszcze bardziej, jeszcze mocniej pozbawić ją znaczenia normatyw-
nego. W dalszej części pracy wprowadzam teorię, która idzie w odwrotnym kie-
runku, stawiając normatywny wymiar refleksyjności prawa w samym centrum 
rozważań. Jest to teoria prawa jako instytucji responsywnej autorstwa Philipa 
Selznicka. Zanim jednak przejdę do tej – skrajnie odmiennej od Luhmannowskiej 
– propozycji, warto przyjrzeć się koncepcji, która próbuje inaczej poradzić sobie 
z  problemem normatywności refleksyjności na gruncie samej teorii systemów. 
Mowa tu o teorii prawa refleksyjnego Gunthera Teubnera.

6. Gunthera Teubnera ewolucyjna teoria prawa refleksyjnego

6.1. Teubner a Luhmann

Teoria prawa refleksyjnego autorstwa Teubnera niewątpliwie stanowi drugą 
– obok Luhmannowskiej – wiodącą teorię prawa, jaka została zbudowana w ra-
mach paradygmatu systemów autopojetycznych. Mimo jednak zbliżonej pod-
budowy, i  mimo obszernych odwołań do prac samego Luhmanna, propozycje 
Teubnera pozostają znacząco inne. Jedną z takich kluczowych różnic, dotyczącą 
rozumienia refleksyjności, wskazywałem już wcześniej: chodzi tu o przeciwsta-
wienie „immanentnego” podejścia Luhmanna „kontyngentnemu” stanowisku 
Teubnera (Winczorek 2015, 179–180).

Wydaje się jednak, że podstawowa różnica między omawianymi autorami 
polega na czym innym. Dotyczy to zresztą także stosunku teorii Teubnera do 
innych projektów teoretycznych analizowanych w tej książce. Owa specyfika po-
lega na tym, że o ile pozostali autorzy albo dochodzili do socjologii prawa jako 
szczegółowej aplikacji swoich ogólnych teorii socjologicznych (Luhmann, Selz- 
nick), albo też odnosili się do problematyki prawnej jedynie pośrednio (Beck), 
Teubnera teoria prawa refleksyjnego ma charakter ściśle prawniczy. Oznacza to 



84

nie tylko, że prawo stanowi pierwszy i  podstawowy przedmiot rozważań tego 
autora, ale również (a może przede wszystkim), że przyjmuje on wewnętrzną per-
spektywę nauk prawnych, w ramach której kluczowe pozostają pytania praktycz-
ne, o  prawomocność określonych decyzji czy argumentów. Z  tej podstawowej 
różnicy wypływają dalsze odmienności między obydwiema reprezentantkami 
teorii systemowej.

Przede wszystkim, jak już pisałem, w rozumieniu Luhmanna refleksyjność 
stanowi kategorię czysto formalną. Teubner przyjmuje natomiast odmienne za-
łożenia, doszukując się w omawianym pojęciu pewnych konsekwencji norma-
tywnych. W rezultacie „prawo refleksyjne” dla tego autora to nie tylko katego-
ria analityczna, ale również program polityczny. O szczegółowych implikacjach 
normatywnych refleksyjności będzie jeszcze mowa; już teraz warto jednak od-
notować, że ocena zabiegu polegającego na ich wprowadzeniu musi być nie-
jednoznaczna. Z jednej bowiem strony pociąga to za sobą pewną atrakcyjność 
teorii Teubnera dla nauki prawa – przywracając refleksyjności jej walor nor-
matywny, teoria ta nie tylko unika błędu redukcjonizmu, o którym mowa była 
powyżej, ale umożliwia wykorzystanie rozważanego pojęcia dla wewnętrznych 
potrzeb prawoznawstwa. Refleksyjność ponownie może służyć formułowaniu 
argumentów praktycznych w dyskursie prawniczym – inaczej niż w przypad-
ku czysto zewnętrznej teorii Luhmanna. Z drugiej strony szczegółowy sposób, 
na jaki Teubner uzasadnia normatywny charakter pojęcia refleksyjności, budzi  
– jak wykażę dalej – istotne wątpliwości. Wychodzi więc na to, że o ile zamiar 
autora jest zrozumiały, o tyle jego realizacja w szczegółach okazuje się niezbyt 
szczęśliwa.

Odmienny jest też punkt wyjścia obu porównywanych projektów. Teubner 
nie rozpoczyna swoich rozważań od abstrakcyjnej charakterystyki pojęcia sy-
stemu; pierwotnym zagadnieniem jest dla niego raczej kwestia ewolucji prawa 
w nowoczesnym społeczeństwie (Teubner 1983; 1984b; 1993, 47 i n.). Przyjmuje 
więc on perspektywę ewolucyjno-funkcjonalną, jakkolwiek jest to, naturalnie, 
ewolucjonizm odmienny od starszych, linearno-teleologicznych wariantów tego 
kierunku (Teubner 1988b, 225–237; 1993, 47–63). W tych ramach Teubner przed-
stawia własną wizję rozwoju prawa od typu prawa „autonomicznego”, przez „ma-
terialne” (lub „instrumentalne”), po „prawo refleksyjne”. Wizja to własna, jed-
nak silnie nawiązująca zarówno do zbliżonej propozycji Selznicka i Noneta, jak 
i teorii społecznych Luhmanna oraz Habermasa (w ich wersjach z przełomu lat 
siedemdziesiątych i osiemdziesiątych). Od tych pierwszych autor czerpie inspi-
rację dla przedstawienia „wewnętrznego” rozwoju prawa (w szczególności opis 
kryzysu prawa autonomicznego), od dwóch pozostałych – szerszą wizję ogólnej 
ewolucji społeczeństwa (Teubner 1983, passim).



85

6.2. Prawo refleksyjne jako ewolucyjny typ prawa

Teorię Teubnera dogodnie jest przedstawić osobno dla dwóch etapów, w któ-
rych się kształtowała, a  które różnią się między sobą podstawową orientacją  
teoretyczną. Takich alternatywnych orientacji dostarczały autorowi albo funkcjo-
nalistyczna teoria ewolucyjna, albo teoria autopojezy. Choć obie one są obecne 
w projekcie Teubnera, to różnica między wspomnianymi etapami jego rozwoju 
polega na nacisku na jeden lub drugi z tych elementów: początkowo są to kwestie 
ewolucji prawa, później zaś autor stawia w centrum zagadnienie autopojezy sy-
stemowej. Determinuje to porządek dalszej prezentacji koncepcji prawa refleksyj-
nego, którą rozpocznę od omówienia ewolucyjnej typologii porządku prawnego.

Wyróżnione przez siebie typy prawa Teubner charakteryzuje za pomocą 
trzech wymiarów racjonalności: normatywnego (sposobu uprawomocnienia), 
wewnętrznego (struktury systemu) i  systemowego (społecznych funkcji prawa) 
(Teubner 1983, 252–257)51. Zachodzące tu różnice autor ujmuje schematycznie 
w formie tabeli:

Tabela 2. Wymiary racjonalności dla poszczególnych typów prawa

Racjonalność
Typ prawa

Prawo formalne Prawo materialne Prawo refleksyjne

Normatywna Autonomia 
i indywidualizm

Regulacja aktyw-
ności ekonomicznej 

i społecznej

Koordynacja i kontrola 
samoregulacji

Wewnętrzna Orientacja na reguły Orientacja na cele Orientacja na procedury

Systemowa

Warunki mobilizacji 
i alokacji zasobów, 

legitymizacja procesu 
politycznego

Modyfikacja wzorów 
i schematów działań 

rynkowych

Strukturyzacja podsy-
stemów dla wewnętrz-

nego dyskursu i ze-
wnętrznej koordynacji

Źródło: opracowanie własne na podstawie Teubner 1983, 257.

Prawo formalne albo autonomiczne jest prawem państwa liberalnego. Prawo 
to zyskuje uprawomocnienie jako narzędzie gwarantowania i limitowania sfery 
autonomii podmiotów społecznych, w  ramach której podmioty mogą dokony-
wać niezależnych wyborów aksjologicznych. Społeczna funkcja prawa autono-
micznego (racjonalność systemowa) polega na wyznaczaniu „prawomocnych” 
zasad alokacji zasobów w ramach gospodarki rynkowej, a także legitymizowaniu 

51  Trzeba przyznać, że dzięki wprowadzeniu tej jednorodnej ramy teoretycznej w postaci 
trzech wymiarów racjonalności model ewolucji prawa u Teubnera jest znacznie bardziej systema-
tyczny i lepiej ugruntowany w porównaniu z propozycjami Noneta i Selznicka, o których mowa 
będzie w kolejnym rozdziale.



86

procesu politycznego jako podporządkowanego neutralnym regułom prawnym 
(idea rządów prawa). Wreszcie wewnętrzna racjonalność prawa autonomicznego 
wyznaczana jest poprzez orientację na reguły, analityczne podejście do pojęć ję-
zyka prawnego i prawniczego oraz przywiązanie do dedukcyjnych metod wnio-
skowania – co znajduje swoje najpełniejsze odzwierciedlenie w formalistycznym 
podejściu do prawa i jego stosowania (Teubner 1983, 252–253). Jak zobaczymy 
w  kolejnym rozdziale, opis ten nie różni się wiele od tego, jak prawo autono-
miczne przedstawiają Selznick z Nonetem. Teubner dodaje jednak w tym miejscu 
ważną uwagę, dotyczącą źródeł kryzysu tego typu prawa. Tkwią one w samej 
próbie zachowania neutralności za pomocą formalizmu i nakierowania na reguły: 
popadając w coraz większą alienację od wzorców racjonalności funkcjonujących 
w innych podsystemach społecznych, prawo autonomiczne traci swoje zdolności 
regulacyjne (Teubner 1984b, 296–298).

Próbą przezwyciężenia tych słabości prawa autonomicznego – dodajmy od 
razu, że zdaniem autora próbą skazaną na niepowodzenie – jest koncepcja prawa 
materialnego czy też instrumentalnego, typowa dla doktryny interwencjonistycz-
nego państwa dobrobytu. W wymiarze wewnętrznym przyjmuje ono orientację 
na cele, co znajduje swój wyraz we wzroście znaczenia norm programowych 
(policies), prawnym definiowaniu istotnych społecznie celów i wartości, a  tak-
że obecności rozumowań odwołujących się do przewidywanych konsekwencji 
decyzji tak w  obszarze tworzenia, jak i  stosowania prawa. Te przekształcenia 
wewnętrznej racjonalności są oczywiście powiązane ze zmianami zachodzący-
mi w dwóch pozostałych wymiarach racjonalności, a zatem w sposobach upra-
womocnienia i w społecznych funkcjach prawa. Prawo materialne szuka swego 
uzasadnienia w potrzebie kompensowania negatywnych skutków mechanizmów 
rynkowych, a zatem w poddawaniu bezpośredniej regulacji i kontroli działania 
poszczególnych podmiotów społecznych. Przekłada się to wprost na podstawową 
funkcję prawa, którą staje się interwencja w procesy społeczne w celu modyfika-
cji zachowania ich uczestników (Teubner 1983, 253–254).

Źródła porażki opartego na założeniach interwencjonizmu prawa material-
nego są, zdaniem Teubnera, dwojakie. Po pierwsze, prawo nie posiada – i posia-
dać nie może – odpowiednich kompetencji kognitywnych, które umożliwiałyby 
efektywną ingerencję w niezależne mechanizmy społeczne. Poddawane regulacji 
procesy i systemy odznaczają się zbyt dużą złożonością, aby mogła ona zostać 
adekwatnie odzwierciedlona w prawie52. Po drugie, prawo materialne zbudowane 
jest na uproszczonej koncepcji społeczeństwa: przyjmując możliwość bezpośred-
niej, jednokierunkowej interwencji, nie uwzględnia ono autonomicznej i reflek-
syjnej natury tych podsystemów społecznych, które próbuje regulować. Innymi 

52  Teuber, jak się zdaje, nawiązuje w  tym miejscu do uwag Luhmanna na temat redukcji 
złożoności przez system (zob. Teubner 1983, 268, 280). Zbliżony jest również wniosek mówiący 
o niemożności ustanowienia refleksyjnej relacji ze społecznym otoczeniem prawa.



87

słowy, prawo materialne bazuje na fałszywym obrazie systemu społecznego jako 
homogenicznej całości, który to obraz nie przystaje do współczesnych, funkcjo-
nalnie zróżnicowanych społeczeństw (Teubner 1984b, 298–299).

Jak widać, zdaniem Teubnera zarówno prawo autonomiczne, jak i material-
ne odznaczają się w gruncie rzeczy tym samym mankamentem: przeoczają one 
fakt, że poszczególne podsystemy społeczne mają charakter samozwrotny i re-
fleksyjny. W przypadku prawa autonomicznego skutkuje to postępującą aliena-
cją poszczególnych podsystemów (co prowadzi do problemów z koordynacją ich 
działań), w przypadku prawa materialnego – próbami bezpośredniej ingerencji 
w ich działanie. Jedno i drugie jest skazane na porażkę. W ten sposób Teubner 
dochodzi do wniosku, że potrzebny jest alternatywny, bardziej wyrafinowany 
model prawnego oddziaływania na autonomiczne systemy społeczne. Taki model 
zapewniać ma prawo refleksyjne.

Najciekawsza pozostaje charakterystyka relacji prawa refleksyjnego ze spo-
łecznym otoczeniem zarówno w wymiarze normatywnym, jak i funkcjonalnym 
(Teubner 1983, 254–255). Normatywne uzasadnienie omawianego typu prawa 
opiera się na obietnicy koordynacji działań niezależnych, samoregulujących się  
podsystemów społecznych. Realizację tych normatywnych założeń umożliwia pod-
stawowa funkcja prawa, jaką jest oddziaływanie na struktury poszczególnych 
podsystemów – w szczególności na ich wewnętrzne procedury dyskursywne i me-
chanizmy integracyjne. Właśnie tu uwidacznia się najwyraźniej różnica pomię-
dzy prawem refleksyjnym a typem prawa autonomicznego z jednej, materialnego 
zaś z drugiej strony. W przeciwieństwie do swoich poprzedników omawiany typ 
prawa ani nie pozostawia podsystemów społecznych procesom „spontaniczne-
go” porządkowania, ani też nie próbuje bezpośrednio ingerować w przyjmowane 
w tych podsystemach wartości (systemowy input) czy też rezultaty ich funkcjo-
nowania (output systemów). Zamiast tego prawo to współkształtuje procesy de-
cyzyjne poszczególnych systemów tak, aby możliwa była wzajemna koordynacja 
między nimi. To twierdzenie na temat „społecznych” zadań prawa refleksyjnego 
znajduje swoje odzwierciedlenie w  jego strukturach wewnętrznych, w których 
nacisk położony zostaje na normy proceduralne i  organizacyjne. Stąd też ure-
fleksyjnienie prawa w wymiarze wewnętrznym oznacza przede wszystkim jego 
proceduralizację.

6.3. Założenia teoretyczne modelu ewolucyjnego

Ten opis ewolucji prawa pozwala odsłonić kluczowe założenia, na których 
Teubner opiera całą swoją teorię prawa refleksyjnego. Chodzi tu przede wszyst-
kim o normatywnie zorientowany funkcjonalizm, który w dalszej kolejności prze-
kłada się na funkcjonalistyczną wizję ewolucji społecznej. Autor zakłada rów-
nież, że współczesne społeczeństwo składa się z funkcjonalnie wyodrębnionych, 



88

wysoce zróżnicowanych i w znacznym stopniu samoregulujących się podsyste- 
mów (Teubner 1983, 270–273). Normatywny funkcjonalizm, ewolucjonizm i auto-
pojeza – oto „święta trójca” teorii prawa refleksyjnego.

Zgodnie zatem z przyjętym modelem ewolucji potrzeba funkcjonalnego do-
stosowania się do aktualnych potrzeb systemu społeczeństwa pociąga za sobą 
zmiany w wewnętrznej racjonalności prawa. Czynniki sprawcze leżą po stronie 
funkcji systemu prawa, jego wewnętrzna struktura postrzegana jest zaś jako po-
chodna, epifenomen. Przejście od zmian na poziomie funkcji do przekształceń 
strukturalnych zapośredniczone zostaje poprzez kryzys legitymizacyjny, w jaki 
popadają „przestarzałe”, czyli funkcjonalnie nieadekwatne struktury prawne53. 
By wrócić do omówionego już przykładu: prawo materialne, ze względu na postę-
pujące różnicowanie się społeczeństwa, nie jest w stanie pełnić swojej podstawo-
wej funkcji, czyli bezpośrednio regulować działań w innych podsystemach spo-
łecznych (np. ingerować w funkcjonowanie gospodarki). Prowadzi to do kryzysu 
legitymizacji takiego prawa, jako nazbyt interwencjonistycznego, a jednocześnie 
nieefektywnego. Kryzys ten prowokuje strukturalną zmianę w systemie praw-
nym: odejście od regulacji „interwencyjnych” na rzecz regulacji proceduralnych.

Założenie o funkcjonalnym zróżnicowaniu społeczeństwa na autopojetyczne 
podsystemy służy z kolei wyjaśnieniu, dlaczego prawo autonomiczne oraz mate-
rialne okazują się ewolucyjnymi reliktami czy ślepymi zaułkami: nie odpowiada-
ją one, o czym była już mowa, realiom tak złożonego systemu, w którym potrzeba 
koordynacji działań poszczególnych autonomicznych podsystemów. W  podob-
nym duchu autor krytykuje też propozycję prawa responsywnego Selznicka i No-
neta, stwierdzając, że stanowi ona próbę zawrócenia ewolucji prawnej w kierun-
ku społeczeństwa o niższym stopniu zróżnicowania (Teubner 1983, 256–257).

Wreszcie normatywny charakter przyjętej przez Teubnera wersji funkcjo-
nalizmu (zgodny skądinąd z klasycznymi odmianami tego nurtu teoretycznego) 
wyraża się wyjątkowo jasno w  sposobie rozumienia samego pojęcia refleksji. 
Teubner przywołuje je za Luhmannem, jednak poglądy tego ostatniego interpre-
tuje w szczególny sposób, zgodnie z którym refleksja miałaby być środkiem do 
łagodzenia napięć w obrębie danego systemu: umożliwia ona mediację pomię-
dzy (wzajemnie niekompatybilnymi) społeczną funkcją systemu a  jego działa-
niem (performance)54. Odpowiednio, refleksyjność systemu prawa pozwala temu 
systemowi pogodzić własną funkcję (jaką jest umożliwianie generalizacji ocze-
kiwań normatywnych w społeczeństwie) oraz działanie (polegające na rozwią-
zywaniu konfliktów powstałych w  ramach innych podsystemów społecznych). 

53  Choć Teubner nie przedstawia wprost przyjętego przez siebie modelu w  takich szcze-
gółach, wydaje się, że zaprezentowana tu rekonstrukcja broni się szczególnie w odniesieniu do 
wczesnych jego prac na temat prawa refleksyjnego.

54  Różnica polega na tym, że funkcja danego systemu dotyczy jego relacji z ogólnym syste-
mem społeczeństwa, działanie zaś – relacji wobec innych podsystemów społecznych (zob. Teub-
ner 1983, 272–274). 



89

Refleksyjność godzi te odmienne zadania w ten sposób, że ogranicza „imperial-
ne” zapędy prawa wobec innych podsystemów. Refleksyjność prawa oznacza za-
tem nakładanie przez prawo na samo siebie wewnętrznych ograniczeń, oznacza 
przyjęcie bardziej pośrednich form społecznej kontroli (Teubner 1983, 274).

Dzięki temu pogodzeniu funkcji i działania, jakie system prawny zawdzię-
cza własnej refleksyjności, może on pełnić rolę mechanizmu społecznej integra-
cji. Przykład ten unaocznia, w jaki sposób samo pojęcie refleksyjności uzyskuje 
w rozważanej koncepcji charakter funkcjonalno-normatywny: refleksyjność zo-
staje tu obciążona rolą „głównego mechanizmu integracyjnego” w funkcjonalnie 
zróżnicowanym społeczeństwie.

6.4. �Zbawienie poprzez refleksję. Prawo refleksyjne  
jako kategoria normatywna

Dzięki takiemu urefleksyjnieniu (refleksyjnemu pogodzeniu funkcji i działa-
nia) prawo miałoby uciec przed dylematem nieodmiennie towarzyszącym jurydy-
zacji, czyli wyborem pomiędzy nieskutecznością a niszczeniem zastanej tkanki 
życia społecznego. Zgodnie z dominującymi modelami jurydyzacji prawo, o ile 
jest efektywne, „kolonizuje” lub „wykorzenia” tradycyjne standardy normatyw-
ne w  tej sferze stosunków społecznych, która poddana zostaje regulacji. Każ-
dej interwencji regulacyjnej miałby zatem towarzyszyć dylemat wyboru między 
nieefektywnością albo kolonizacją świata życia; między bezsilnością a imperia-
lizmem. Koncepcja prawa refleksyjnego przecina ten węzeł dzięki wprowadze-
niu regulacji, która zakłada samoregulację zgodną z wewnętrzną logiką danego 
podsystemu, „stymulację w miejsce kontroli” (Teubner 1984b, 298). Poddawane 
takiej refleksyjnej metaregulacji podsystemy same miałyby regulować własne 
funkcjonowanie, na gruncie swoich autonomicznych założeń aksjologicznych 
i normatywnych55. Sam Teubner określa rekomendowany przez siebie typ prawa 
jako „postregulacyjne” (Teubner 1984a) i obiecuje:

Prawo refleksyjne […] ani nie przesądza autorytatywnie o  społecznych funkcjach innych 
podsystemów, ani nie reguluje ich operacji wejścia i wyjścia [input and output performances], lecz 
wspiera te mechanizmy, które w sposób systematyczny prowadzą do dalszego rozwoju struktur 
refleksji w innych podsystemach społecznych (Teubner 1983, 275).

Oznacza to również, że prawo musi dostosowywać się do danego wzorca ra-
cjonalności, charakterystycznego dla podsystemu poddawanego regulacji: innych 
rozwiązań wymagać będzie sfera gospodarki, innych sfery polityki, edukacji czy 

55  Jak pisze Grażyna Skąpska, od prawa w  koncepcji Teubnera oczekuje się, że „system 
prawny zagwarantuje poszczególnym subsystemom niezakłócony przebieg procesów samo- 
refleksji” (Skąpska 1991, 116–119). 



90

nauki. Ostatecznie, by ponownie zacytować autora: „Ta wizja porządku prawne-
go może być podsumowana w następujący sposób: prawo spełnia własną orienta-
cję refleksyjną w takim stopniu, w jakim zapewnia strukturalne podstawy dla re-
fleksyjnych procesów w ramach innych podsystemów społecznych. Na tym polega 
integracyjna funkcja współczesnego prawa responsywnego” (Teubner 1983, 274). 
Ta koncepcja „podwójnej refleksyjności” prawa – czyli refleksyjnego wzmacnia-
nia mechanizmów refleksji w  innych podsystemach – znajduje swoje silniejsze 
ugruntowanie, ale i podlega pewnym modyfikacjom, dzięki położeniu nacisku 
na autopojetyczny charakter prawa. Tak właśnie dzieje się na kolejnym etapie 
twórczości Teubnera.

7. Prawo refleksyjne jako system autopojetyczny

7.1. Pojęcie autopojezy i autopojeza prawa

W swojej kolejnej pracy Teubner pogłębia własne rozumienie prawa reflek-
syjnego poprzez silniejsze wpisanie tego pojęcia w teorię społecznej autopojezy. 
Jak zobaczymy, pociąga to za sobą pewne istotne zmiany w interpretacji rozwa-
żanego pojęcia.

Rozważania nad autopojezą rozpoczyna rozróżnienie różnych form samo-
odniesienia: samoopisu, samoorganizacji, samoregulacji, samowytwarzania, 
autopojezy i refleksji (Teubner 1993, 16–24). Bez wdawania się w szczegóły 
można stwierdzić, że każde z  tych pojęć zakłada wyższy stopień autorefe-
rencji od swojego poprzednika. Tym samym każda z własności w  tym łań-
cuchu stanowi warunek konieczny dla kolejnej, bardziej złożonej własności. 
Autopojeza, jako niemal najbardziej złożona (przerasta ją jedynie refleksyj-
ność), zakłada wszystkie poprzednie: system autopojetyczny łączy samoopis, 
samoorganizację, samoregulację i samowytwarzanie w „hipercykl”. Jak pisze 
autor: „Nie tylko elementy systemu, ale wszystkie jego składowe – elementy, 
struktury, procesy, granice, tożsamość i jedność – muszą być samowytwarza-
ne. Nie tylko system musi sam siebie wytwarzać, ale samowytwarzający się 
cykl musi być zdolny do zarządzania [maintaining] samym sobą” (Teubner 
1993, 23). Innymi słowy, autopojeza zakłada swoiste zapętlenie autoreferencji 
pierwszego i  drugiego stopnia (wspomniany hipercykl), czyli samozwrotne 
kontrolowanie przez system jego samowytwarzających się procesów. Jak czy-
tamy dalej:

Pojęcie autopojezy okazuje się bardzo złożone. Niemniej jednak jego podstawowe własno-
ści mogą być podsumowane w następujący sposób: 1) samowytwarzanie wszystkich składowych 
systemu; 2) samozarządzanie samowytwarzających się cykli za pomocą hipercyklicznego związa-
nia; 3) samoopis jako regulacja samowytwarzania (Teubner 1993, 24).



91

Właśnie ze względu na swoją złożoność autopojeza w rozumieniu Teubnera 
(odmiennie niż u Luhmanna czy Maturany) jest własnością stopniowalną: system 
może ewoluować w kierunku „bardziej” lub „mniej” autopojetycznego w zależ-
ności od tego, na ile złożony i wewnętrznie domknięty jest fundujący go „hiper-
cykl” (Teubner 1993, passim).

Czy prawo jest systemem autopojetycznym? Status tego pytania jest inny 
niż u Luhmanna, gdzie miało ono charakter analityczny – tam, o ile prawo było 
systemem, z konieczności było autopojetyczne. Dla Teubnera, który rozumie auto-
pojezę jako własność stopniowalną i kontyngentną dla systemów, pytanie to zy-
skuje charakter empiryczny. Odpowiedź zatem nie może mieć charakteru abs-
trakcyjnego, ale musi odnosić się do konkretnej historycznej formy prawa. Dla 
współczesnych porządków prawnych państwa nowoczesnego odpowiedź ta jest 
pozytywna (Teubner 1993, 25 i n.). Tak, prawo nowoczesne, ze względu na swoją 
hipercykliczną budowę, jest systemem autopojetycznym. To właśnie na przykła-
dzie prawa szczególnie jasno widać, na czym polega powiązanie autoreferencji 
pierwszego i drugiego stopnia w hipercykl. W najprostszym wariancie: obowią-
zujące normy prawne kontrolują procesy tworzenia i stosowania prawa, które to 
z kolei procesy determinują zbiór obowiązujących norm prawnych. Normy, dzia-
łania, procedury i doktryna – wszystkie te komponenty zostają ze sobą zwrotnie 
powiązane, kształtując i kontrolując się wzajemnie (Teubner 1993, 36–42).

Powiedzieć, że prawo jest autopojetyczne, to jednak wciąż mało; prawo jest 
bowiem systemem refleksyjnym. Refleksyjność, jako nadbudowana nad pojęciem 
autopojezy, jest własnością jeszcze bardziej kwalifikowaną: każdy system reflek-
syjny jest autopojetyczny, ale nie odwrotnie. Co zatem oznacza twierdzenie o re-
fleksyjnym charakterze prawa? Odpowiedzi częściowo udzieliły już wcześniejsze 
rozważania nad ewolucją prawa: prawo refleksyjne to takie, które w procesie sa-
moopisu rozpoznaje nie tylko własną autopojetyczność, ale także autopojetycz-
ność innych podsystemów społecznych. Refleksyjność oznacza więc, że prawo 
„reflektuje” fakt bycia jednym z  wielu systemów autopojetycznych (Teubner 
1993, 69).

Mamy tu przedstawioną niezwykle cenną myśl, która w późniejszych pracach 
autora (Teubner 2012, 102–110) zostanie określona mianem „podwójnej refleksyj-
ności”. Zgodnie z nią refleksyjność z natury rzeczy ulega podwojeniu: system jest 
refleksyjny o tyle, o ile obserwuje refleksyjność innych systemów i reaguje na ten 
fakt. Oczywiście, reakcja taka – zgodnie z modelem systemu jako „maszyny nie-
trywialnej” – zawsze jest wewnętrzną sprawą systemu. Podkreślić jednak należy, 
że to refleksyjność innego systemu jest tym, co pobudza system do reakcji i co 
umożliwia jego własną refleksyjność. Innymi słowy, refleksyjność innego syste-
mu, postrzeganego jako alter Ego, stanowi warunek refleksyjności.

Wprowadzenie teorii autopojezy w centrum koncepcji prawa refleksyjnego 
skutkuje podwójnym przesunięciem: w zakresie społecznej funkcji prawa oraz 
modelu jego ewolucji. Pierwsze z  tych zagadnień jest na tyle istotne i złożone,  



92

że omawiam je osobno, w pkt 7.2. W drugiej natomiast ze wskazanych kwestii autor 
zdaje się dochodzić do wniosku, że przyjmowana przezeń wcześniej, a inspiro-
wana klasycznym funkcjonalizmem, przyczynowo-skutkowa wizja ewolucji pra-
wa jest nie do pogodzenia z tezą o autopojetycznym, a zatem samosterowalnym 
charakterze systemu prawnego. Skoro prawo jest systemem (choćby częściowo) 
autopojetycznym, to czynniki zewnętrzne mogą mieć tylko pośredni wpływ na 
jego rozwój; decydujące znaczenie zyskuje za to dynamika jego wewnętrznych 
struktur (Teubner 1993, 56–58)56. Można więc powiedzieć, że w  stosunku do  
wcześniej zakładanej przez tego autora wizji ewolucji prawa rola czynników  
zewnętrznych (funkcja) i wewnętrznych (struktura) ulega odwróceniu.

7.2. Społeczna regulacja

Akceptacja zasadniczych założeń autopojezy zmusza do zmierzenia się 
z problemem, jak możliwa jest jakakolwiek regulacja poprzez prawo. Czy – biorąc 
pod uwagę autopojetyczne „podwójne zamknięcie”: samego prawa i podsystemu, 
którego dotyczyć ma regulacja – możliwe jest prawne oddziaływanie na tenże 
podsystem (Teubner 1993, 70–71)? Przecież, gdyby potraktować kwestię auto- 
pojetyczności w sposób radykalny, należałoby przyjąć, że „to nie legislacja wy-
twarza porządek w społecznych podsystemach. To same te podsystemy selektyw-
nie wykorzystują legislację i używają jej w sposób arbitralny, aby samodzielnie 
wytworzyć swój własny porządek”. Innymi słowy, z perspektywy innych syste-
mów regulacje prawne musiałyby być uznane jedynie za „hałas”, który może słu-
żyć do samodzielnego wytworzenia porządku, zgodnie z autopojetyczną zasadą 
order from noise (Teubner 1993, 75).

Teubner poszukuje możliwości pogodzenia autopojezy z regulacyjną funkcją 
prawa, raz jeszcze kładąc nacisk na pośredni charakter regulacji, jakim miałoby 
się odznaczać prawo refleksyjne. W celu uzasadnienia, jak jest możliwa choćby 
taka, pośrednia regulacja, wprowadza on pojęcie interferencji. Jak jednak zoba-
czymy, nie jest to operacja bezkosztowa: regulacyjna moc prawa refleksyjnego 
jawi się ze stanowiska autopojetycznego jako jeszcze słabsza niż we wcześniej-
szej wersji teorii Teubnera.

Interferencja polega na wzajemnej komunikacji pomiędzy autopojetyczny-
mi systemami (Teubner 1993, 86 i n.). Komunikacja taka jest możliwa między 
systemami społecznymi i tylko między nimi – z tego względu, że stanowią one 
składowe szerszego systemu, jakim jest społeczeństwo. Dzięki przynależności 
do systemu społeczeństwa wszelkie podsystemy społeczne – prawo, gospodar-
ka, polityka, administracja, nauka itp. – zbudowane są z tego samego budulca, 

56  Okazuje się zatem, że próba oparcia modelu ewolucji na założeniach teorii autopojezy 
skutkuje u Teubnera paradoksalnym zbliżeniem się do, wcześniej przezeń krytykowanej, wizji 
Selznicka.



93

jakim jest komunikacja (Luhmann 2007, 132). Ten sam komunikat może zatem 
komunikować coś jednocześnie w ramach kilku systemów (może stanowić ele-
ment każdego z nich). Jak ujmuje to autor w odniesieniu do prawa: „Każda wy-
specjalizowana komunikacja prawna jest zawsze jednocześnie ogólną komunika-
cją społeczną” (Teubner 1993, 88). W ten sposób podsystemy mogą „dzielić się” 
komunikacją, jakkolwiek każdy z nich przypisywać jej będzie inne znaczenie. 
Przykładowo, uchwalenie nowego kodeksu spółek handlowych, zawarcie umowy 
gospodarczej między dwoma państwami czy wyrok sądu przyjmujący określo-
ną interpretację prawa podatkowego mogą jednocześnie komunikować określone 
treści w systemach prawnym, gospodarczym, administracyjnym i politycznym 
– choć w każdym z nich będą to treści odmienne57.

Okazuje się jednak, że najlepiej przystosowana do takiego modelu między- 
systemowej interakcji jest strategia „regulacji opcjonalnej”, zgodnie z którą prawo 
dostarcza poszczególnym podsystemom jedynie pewnych alternatywnych opcji 
działania, z których te mogą skorzystać lub nie (Teubner 1993, 93–94). Refleksyj-
ne podsystemy „sięgają” po prawo, gdy nie są w stanie samodzielnie ugruntować 
własnej autonomii; prawo służy wtedy jako mechanizm wzmacniania ich auto- 
nomii i refleksyjności (Teubner 2012, 107–108).

Jest oczywiste, że w  ten sposób ewentualny wpływ prawa na poddawane 
regulacji systemy ulega jeszcze większemu ograniczeniu, niż miało to miejsce 
we wcześniejszej wersji prawa refleksyjnego. Nasuwa się jednak wątpliwość, czy 
takie czysto służebne i nieimperatywne prawo refleksyjne jest jeszcze w stanie 
pełnić przypisywaną mu uprzednio funkcję, jaką była koordynacja działania po-
szczególnych podsystemów. Teubner nie odnosi się do tej kwestii wprost, z jego 
uwag można jednak wyczytać pewien sceptycyzm w  tym względzie. Zalety 
prawa refleksyjnego w  tej nowej odsłonie definiowane są inaczej: dostarczając 
określonych schematów komunikacyjnych, ma ono wspierać wewnętrzną ewo-
lucję poszczególnych podsystemów (Teubner 1993, 94–95). Systemy te, czyniąc 
użytek z komunikacji prawnej, zwrotnie „żywią” z kolei system prawa poprzez 
stymulowanie prawnej komunikacji (Teubner 2002). Wydaje się, że idea prawa 
postregulacyjnego, czyli nieingerencyjnej „stymulacji w miejsce kontroli” (Teub-
ner 1984b, 298), zostaje tu jeszcze zradykalizowana.

Wyznaczenie prawu tego pokroju funkcji czyni znacznie trudniejszą reflek-
syjną koordynację między poszczególnymi systemami. Nie oznacza to jednak, 
że potrzeba takiej koordynacji podlega zanegowaniu. Przeciwnie – w  obliczu 
autonomicznie ewoluujących i  samoregulujących się systemów potrzebujemy, 
kolokwialnie mówiąc, jeszcze więcej refleksyjności, aby zintegrować ich funk-
cjonowanie i wyważyć między ich oczekiwaniami. Jeśli jednak dobrze odczytuję 

57  Co do wątpliwości, czy tak rozumiana „interferencja” różni się czymkolwiek od Luh-
mannowskiej koncepcji sprzężenia strukturalnego i czy może zrealizować pokładane w niej przez 
autora nadzieje na jakąś formę międzysystemowej komunikacji, zob. np. Habermas 2005a, 67–71.



94

intencje autora, integracja taka będzie przebiegać w sposób odmienny od wcześ-
niej zakładanego: to już nie prawo ma za zadanie koordynować działania wszyst-
kich podsystemów, ale każdy z  nich poszukuje takiej koordynacji za pomocą 
własnych mechanizmów refleksyjnych i i opierając się na własnych, autonomicz-
nych kryteriach. Tym samym z rozważanej teorii znikają resztki myślenia o pra-
wie jako o centrum integracji społecznej. Zamiast tego otrzymujemy obraz sieci 
wzajemnie się obserwujących i reagujących na te obserwacje podsystemów, które 
w ten sposób negocjują wzajemnie swoje oczekiwania i działania. (Żywo przypo-
mina to koncepcję „podwójnej kontyngencji” Luhmanna). O ile więc np. system 
ekonomiczny poszukiwać będzie takiej koordynacji, która byłaby „efektywna”, 
o tyle system prawny dążyć będzie do uzgodnienia, które mogłoby zostać uznane 
za „legalne”. W obrębie prawa zadanie dokonywania takich uzgodnień zostaje 
powierzone doktrynie prawnej jako refleksyjnemu samoopisowi prawa i  spo-
łeczeństwa (Teubner 1993, 100 i  n.). W  tym duchu Teubner określa doktrynę 
mianem nowego „prawa prywatnego międzysystemowego”58, na wzór starsze-
go prawa prywatnego międzynarodowego, regulującego konflikty jurysdykcji. 
W dzisiejszym społeczeństwie w mniejszym stopniu – zdaniem autora – trzeba 
rozstrzygać kolizje między jurysdykcjami poszczególnych państw, a w znacznie 
większym konflikty „jurysdykcyjne” między poszczególnymi podsystemami 
(Teubner 1993, 107).

8. Gunther Teubner: krytyka

W swoim projekcie prawa refleksyjnego Teubner podejmuje próbę pogodze-
nia zewnętrznej teorii autopojezy z normatywnymi oczekiwaniami wobec pra-
wa. Ten zrozumiały zamiar prowadzi jednak, jak się zdaje, do niespójności całej 
konstrukcji. Trudno bowiem wyjaśnić, jak czysta refleksyjność systemu prawa 
miałaby umożliwiać wypełnianie przez nie funkcji regulacyjnej. Jak trafnie za-
uważa Habermas:

Z jednej strony dyskurs prawny ma być uwięziony w swej samoreprodukcji i konstruować 
tylko własne, wewnętrzne obrazy świata zewnętrznego; z  drugiej strony, ma on przekształcać 
i  wykorzystywać „komunikację ogólnie społeczną”, by móc „wpływać” na ogólne społeczne 
konstrukcje rzeczywistości, i na tej drodze też na konstrukcje rzeczywistości tworzone w innych 
światach dyskursowych. Te dwa stwierdzenia trudno ze sobą pogodzić (Habermas 2005a, 68).

Zdaniem części komentatorów (King 2006; Winczorek 2015) błąd autora  
polega na tym, że nie trzyma się on konsekwentnie założeń autopojezy; zda-
niem innych (Morawski 1991, 176–177) – na tym, że nie ma odwagi wyrzucić 

58  W oryg. „Intersystemic Law of Conflict” (Teubner 1993, 100).



95

tej ostatniej do kosza. Przeważa jednak wspólne przekonanie, że pełne, spójne 
połączenie obu przyjmowanych przez niego perspektyw nie jest możliwe.

Jak się wydaje, oścień błędu, który można by wytknąć Teubnerowi, polega 
na tym, że ujęta na sposób autopojetyczny refleksyjność nie może sama z siebie 
być źródłem normatywności i podstawą dla podejmowania decyzji praktycznych. 
Próby budowy takich czysto refleksyjnych systemów, w których nie funkcjono-
wałyby żadne bardziej materialne kryteria podejmowania decyzji, prowadzą tym 
samym do zjawiska „przeciążenia refleksyjnością”: refleksja, zamiast rozwiąza-
niem, staje się ciężarem, a sam system zmuszony jest angażować coraz większe 
zasoby w narastające hipercykliczne pętle samoobserwacji.

Ujmując rzecz w języku teorii systemów, refleksyjność prawa prowadzi, jak 
każda forma autoreferencji, do tautologii i paradoksów; refleksyjność, choć kon-
stytutywna dla systemu, jest zarazem jego obciążeniem. Dostrzegł to Luhmann, 
a Teubner próbował przeskoczyć – nieskutecznie. Jego teoria sprawia wrażenie, 
że na kłopoty z  refleksyjnością ma on jedną podstawową radę: „Więcej reflek-
syjności!”. Zastosowanie się do tej recepty zamiast do rozwiązania i łagodzenia 
napięć prowadziłoby jednak do dodatkowego obciążenia systemu i namnożenia 
paradoksów.

Refleksyjność systemu wymaga zatem takiego działania, które pozwalałoby 
na detautologizację i deparadoksalizację. Działanie takie nie może jednak wyni-
kać z samych procesów refleksyjnych (byłby to przecież kolejny paradoks), a bę-
dzie pochodzić z zewnątrz systemu, jako interwencja o charakterze materialnym; 
będzie to, jak pisze Winczorek (2015, 204), rozwiązanie polityczne. W ostatecz-
ności, przy całej refleksyjności procedur prawnych, konieczne okazuje się mniej 
czy bardziej autorytatywne rozstrzygnięcie: którym wartościom, interesom, po-
glądom czy roszczeniom przyznać pierwszeństwo – rozstrzygnięcie, które nie 
będzie się dało uzasadnić za pomocą samej refleksyjności procesu. Okazuje się 
więc, że refleksyjność jest mechanizmem fundamentalnie niesamodzielnym  
– może wspierać podejmowanie decyzji, ale nie może go zastąpić.

Dokładnie ta właściwość refleksyjności wydaje się sprzeczna z oczekiwa-
niami Teubnera. Przyjmuje on postawę, którą Jiří Přibáň (2012) określił jako 
„lęk przed politycznością”: refleksyjność, jak zostało już powiedziane, ma tu 
wystąpić w  roli samoistnego źródła normatywności, wypierając czynnik po-
lityczny z procesu decyzyjnego59. W konsekwencji prawo refleksyjne sprawia 
wrażenie próby wynalezienia kwadratury koła, zjedzenia ciastka i zachowania 

59  Teubner zdaje się z czasem dostrzegać ten problem, dlatego też w swojej ostatniej książ-
ce wprowadza dobrze już uleżane rozróżnienie między instytucjonalną „polityką” (la politique) 
a „politycznością” (le politique). Byłby to zabieg godny pochwały, gdyby nie fakt, że polityczność 
zostaje natychmiast pokawałkowana i rozparcelowana pomiędzy poszczególne podsystemy, stając 
się „refleksją nad ich społeczną tożsamością”. W ten sposób le politique z punktu widzenia dowol-
nego systemu nie zajmuje pozycji zewnętrznej, ale staje się jedynie elementem jego wewnętrznej 
refleksji (por. Teubner 2012, 114–116).



96

go: ma być regulacją wolną od regulacji, programem politycznym pozbawio-
nym jakichkolwiek rozstrzygnięć politycznych. Niestety, nie wydaje się, aby 
ten jawny paradoks – jeszcze jeden, który serwuje nam teoria systemów! – był 
możliwy do utrzymania.

9. Podsumowanie

Teoria systemów stanowi niewątpliwie – czy się to komu podoba czy nie 
– jedną z najważniejszych perspektyw we współczesnej socjologii prawa. Za-
równo jej wersja przedstawiona przez Niklasa Luhmanna, jak i ta, którą propo-
nuje Gunther Teubner, stanowią trwałe punkty odniesienia w szczególności dla 
rozważań nad refleksyjnością systemu prawa. Refleksyjność, rozumiana jako 
samoodniesienie, stanowi tu bowiem niezbywalną własność systemu i central-
ną kategorię analizy systemowej. Już samo pojęcie systemu, jakie wprowadza 
Luhmann – którego stanowisko teraz podsumuję – zakłada jego samozwrot-
ność. System bowiem powstaje na drodze odróżnienia samego siebie od włas-
nego środowiska. Ta ogólna refleksyjność ulega wzmocnieniu w przypadku sy-
stemów społecznych, do jakich należy prawo. Systemy tego typu składają się 
z operacji komunikacji, w których dochodzi do komunikowania sensu; z natury 
zarówno sensu, jak i  komunikacji wynika, że mają one formę samozwrotną. 
System prawa komunikuje się więc autoreferencyjnie z samym sobą, w ten spo-
sób odpowiadając na wyzwanie podwójnej kontyngencji i redukując nadmierną 
złożoność własnego otoczenia.

Refleksyjność systemu obejmuje dwa podstawowe poziomy: kognitywny 
(który polega na samoobserwacji, odpowiada więc wymiarowi hermeneutycz-
nemu według terminologii rozdziału I) oraz operacyjny (na którym system re-
produkuje sam siebie na drodze autopojezy – jest to więc wymiar strukturalny). 
Poziomy te są przy tym ściśle wzajemnie związane: samoobserwacja stanowi nie-
zbędny warunek autopojezy, „ponieważ reprodukcja elementów wymaga tego, by 
owe elementy podlegały reprodukcji jako elementy systemu, a nie czegoś innego” 
(Luhmann 2007, 42; zob. też Luhmann 1998b, 16). Zarazem, dzięki obserwacji 
własnej granicy, system może doświadczać „irytacji” z  zewnątrz, co pobudza 
procesy jego reprodukcji.

Refleksyjność jest jednak dla systemu tyleż konieczna, co problematyczna. 
Prowadzi ona do tautologii i paradoksów, które wymagają reakcji ze strony sy-
stemu. Cykl refleksyjności nigdy nie jest też pełen, ponieważ każda refleksja jest 
ślepa na to, co ją konstytuuje. Refleksyjne samoodnoszenie się systemu do siebie 
samego ma więc „ślepą plamkę”, od której jest zależne, której jednak nie jest 
w stanie kontrolować. Stąd też refleksyjność nie może pełnić roli wiążącej za-
sady, która zapewniałaby systemowi spoistość; jak stwierdza Luhmann, nie jest 



97

ona zasadą, lecz paradoksem. Refleksyjność pozbawiona jest w tej interpretacji 
charakteru normatywnego.

Właśnie to skasowanie normatywności staje się wszakże źródłem jednej 
z  podstawowych wątpliwości dotyczących użyteczności teorii Luhmanna dla 
nauk prawnych – przynajmniej w zakresie konstruowania pojęcia społecznej re-
fleksyjności prawa przez te nauki. Normatywność znika tu bowiem całkowicie 
– po pierwsze dlatego, że refleksyjności nie można przypisać żadnej pozytywnej 
roli w systemie prawa, po wtóre, ponieważ samo prawo, oglądane z perspekty-
wy socjologicznej, pozbawione zostaje mocy wiążącej. Ten redukcjonizm oma-
wianej teorii uniemożliwia pełne ujęcie problemu refleksyjności prawa za jej 
pomocą. Druga wątpliwość dotycząca omawianej teorii ma charakter szerszy 
i polega na stwierdzeniu jej programowego braku relewancji dla nauk prawnych. 
Opis prawa, którego dostarcza ta teoria, jest bowiem z założenia opisem czysto 
zewnętrznym, konstruowanym w autopojetycznej komunikacji systemu socjolo-
gii; jako taki, nie może on być przyswojony przez prawoznawstwo, wchodzące 
w skład systemu prawa.

Takie normatywnie zorientowane pojęcie refleksyjności, które odpowiadało-
by jego rozumieniu typowemu dla nauk prawnych, próbuje z kolei skonstruować 
Teubner. W rozwoju teorii tego autora wyróżnić można dwa etapy, które umow-
nie określę jako „ewolucyjny” i „autopojetyczny”. Pierwszy z nich podsuwa nam 
funkcjonalną interpretację ewolucji nowoczesnego prawa, od typu autonomiczne-
go, przez materialny, po prawo refleksyjne. Jak stwierdza autor, jedynie to ostat-
nie adekwatnie odpowiada na systemowe zróżnicowanie nowoczesnego porząd-
ku społecznego. Prawo refleksyjne to takie, które rozpoznaje samo siebie jako 
system autopojetyczny wśród innych autopojetycznych systemów. Tym samym 
rezygnuje ono z prób bezpośredniej ingerencji w inne społeczne podsystemy. Za-
miast tego pełni ono funkcję koordynacji działania poszczególnych systemów; 
w realizacji tej funkcji kluczową rolę odgrywa właśnie prawna refleksyjność.

Drugi etap rozwoju omawianej teorii wiąże się ze wzrostem znaczenia ka-
tegorii autopojezy. Prawo refleksyjne w  tej interpretacji jest „hipercyklem” sa-
mowytwarzania, samozarządzania i  samoopisu. Również tutaj prawo takie 
postrzega swoje środowisko jako złożone z  podobnie refleksyjnych systemów. 
Refleksyjność prawa jest więc z założenia częścią szerszej struktury „podwójnej 
refleksyjności”, w której uczestniczy zarówno system prawny, jak i inny system 
społeczny.

W obu swych wersjach teoria prawa refleksyjnego Teubnera skutkuje szcze-
gólnymi poglądami na regulacyjną funkcję prawa. Zgodnie z tym ujęciem prawo 
refleksyjne reguluje funkcjonowanie innych systemów na sposób niewładczy, re-
zygnując z ingerencji w ich autonomię. Zamiast tego udostępnia ono swoją reflek-
syjność w  celu wzbudzenia refleksyjnych procesów sterowania wewnątrz tych 
podsystemów, zgodnie z ich własną logiką. Najbardziej radykalnym wyrazem tej 
koncepcji jest proponowana przez autora formuła „regulacji opcjonalnej”.



98

Również ta próba zastosowania teorii systemów do prawa budzi zasadnicze 
wątpliwości, spośród których wskażę tu tylko dwie. Od strony teoretycznej na-
suwa się pytanie o spójność całego projektu, w którym próbuje się łączyć auto- 
pojezę prawną z pełnieniem przez prawo funkcji regulacyjnych i koordynacyj-
nych. Z kolei od strony praktycznej proponowany tu program regulacji opcjonalnej, 
„regulacji bez regulacji”, ma małe szanse na zagwarantowanie takiej koordynacji. 
Jak się zdaje, oba te problemy omawianej teorii mają wspólne źródło: jej autor 
próbuje osadzić (czysto formalnie pojętą) refleksyjność w charakterze samoist-
nego źródła normatywności, wierząc jak gdyby, że z hipercyklicznych pętli sa-
moodniesień wyłonią się wiążące standardy, pozwalające rozstrzygać złożone 
problemy praktyczne. Trudno podzielać tę wiarę – refleksyjność nie jest w sta-
nie sama wygenerować ani zastąpić, zewnętrznych wobec niej, rozstrzygnięć 
normatywnych.



Rozdział III

Prawo jako instytucja responsywna:  
Philip Selznick

Czytana osobno, praca Noneta i Selznicka, w której przedstawiają oni kon-
cepcję prawa responsywnego (Nonet i Selznick 1978), może budzić rozczarowa-
nie. Być może remedium na ten stan jest uznanie jej szczególnego charakteru: 
to raczej manifest niż kompletne studium naukowe, materiał określany przez 
Anglosasów wdzięcznym terminem ‘kick-off’, zatem szkic mający inspirować, 
sygnalizować istotne punkty i zachęcać do dalszych badań. Próżno doszukiwać 
się w  tym tekście pogłębionej analizy teoretycznej czy szczegółowych danych 
empirycznych. Stąd też wrażenie pewnej enigmatyczności idei, która przyświe-
cała autorom.

Idea ta nie została jednak sformułowana w izolacji; przeciwnie, pojęcie pra-
wa responsywnego wpisuje się wyraźnie w spójny projekt teoretyczny, jaki Philip 
Selznick rozwijał na przestrzeni lat nie tylko w obszarze prawa, ale także socjolo-
gii ogólnej. Jak się zatem wydaje, dla zrozumienia intencji Selznicka (i Noneta)1 
niezbędne jest sięgnięcie do innych prac tego autora. Taka też myśl przyświeca 
poniższym rozważaniom, w których koncepcja prawa responsywnego przedsta-
wiana jest na tle ogólnych poglądów socjologiczno-prawnych jej autora.

Istnieje jeszcze dodatkowy wzgląd, dla którego socjologiczno-prawny doro-
bek Selznicka warto przedstawić w bardziej całościowym ujęciu: w przeciwień-
stwie do samej koncepcji prawa responsywnego nie był on jak dotąd przedmio-
tem systematycznej analizy w rodzimej literaturze (a przynajmniej żadne takie 
opracowanie nie jest mi znane). Wydaje się więc, że istnieje potrzeba przybliżenia 
podstawowych jego elementów polskiemu czytelnikowi.

1  Przywoływana praca ma, rzecz jasna, dwóch autorów, istnieją jednak uzasadnione powo-
dy, dla których wyłożone w niej poglądy należy wiązać przede wszystkim z Selznickiem – i tak też 
będę czynił dalej. Po pierwsze, wkrótce po jej opublikowaniu u Noneta dochodzi do istotnej zmia-
ny poglądów, które od tej chwili stają się krytyczne wobec stanowiska przedstawionego w Law 
and Society in Transition (zob. Nonet 2002; Krygier 2012, 187). Po drugie, wyłożone w tej pracy 
idee można zrozumieć najpełniej, gdy wkomponować je w ramy ogólnego stanowiska Selznicka, 
przedstawionego w innych jego pracach. Koncepcję prawa responsywnego będę więc analizował 
na tle pomysłów teoretycznych Selznicka, unikając jałowych w gruncie rzeczy prób oddzielania 
osobistego wkładu każdego z autorów.



100

Poglądy omawianego autora zostaną wyłożone w  następującym porządku.  
Na wstępie przyjrzę się podstawowym założeniom metodologicznym przyjmowa-
nym przez Selznicka. Następnie poświęcę uwagę – kluczowemu w  socjologicz-
nym projekcie tego autora – pojęciu instytucji, starając się jednocześnie odtworzyć 
sposób, w jaki rozumiana jest jedna z centralnych instytucji nowoczesnych społe-
czeństw, czyli prawo. Dalej wypadnie rozważyć ważną dla prawidłowego zrozumie-
nia intencji Selznicka kwestię, jaką jest zakorzenienie jego teorii w greckiej filozofii 
społecznej, szczególnie zaś w tradycji arystotelesowej. Wszystko to będzie stanowić 
dogodny punkt wyjścia dla analizy koncepcji prawa responsywnego, co też zosta-
nie przeprowadzone w następnym kroku. Wreszcie na koniec przedstawię wybrane  
zarzuty względem tego projektu i najważniejsze uwagi podsumowujące.

1. Świat ideałów i metodologiczny program Philipa Selznicka

W zasadzie cała myśl socjologiczna Selznicka wyrasta z założenia, że dla 
właściwego zrozumienia faktów społecznych – praktyk, instytucji, grup etc. – 
konieczne jest potraktowanie serio ideałów moralnych, wokół których zjawiska 
te się organizują. Ideały2 wyznaczają tożsamość praktyk i  zbiorowości istnie-
jących w każdym społeczeństwie. Podkreślmy, że tak rozumiane ideały muszą 
być w konsekwencji postrzegane jako istniejące rzeczywiście (stanowią one ro-
bust and grounded aspects of social reality (Selznick 1995, 11)), wbrew pozy-
tywistycznemu przekonaniu o  czysto subiektywnym charakterze fenomenów 
moralnych.

Z tego wyjściowego założenia wynikają właściwie wszystkie cechy charak-
teryzujące przyjętą przez Selznicka metodologię, które można ująć najogólniej 
w dwóch hasłach wywoławczych: połączenia opisu z normatywnością („socjolo-
giczny naturalizm”) oraz instytucjonalnego rozwoju3. Pierwsze z haseł zawiera 
w sobie nie tylko uznanie potrzeby łączenia na poziomie teorii twierdzeń opiso-
wych i normatywnych, ale także dążenie do wyważenia pomiędzy „idealizmem” 
a „realizmem” oraz między afirmacją i krytyką w opisie instytucji. Drugie ha-
sło przywołuje zakładaną przez Selznicka wariantywność teorii socjologicznej, 
odrzucenie minimalizmu oraz perspektywę ewolucjonistyczną. Każdy z  tych 
punktów okaże się istotny także dla właściwego rozumienia koncepcji prawa 
responsywnego.

2  Selznick określa je często jako „nadrzędne ideały” (master ideals), utożsamiając je też 
niekiedy z wartościami etycznymi (por. Selznick 1961, 86–89; 1995; zob. jednak Selznick 2008, 
55–56). Idąc tym tropem, nie będę wyraźnie odróżniał tych wyrażeń (tj. ideału i wartości), sta-
rając się w miarę konsekwentnie posługiwać raczej określeniem „ideał”, które wydaje się bliższe 
intencjom samego Selznicka.

3  Metodologiczny program Selznicka rekonstruuje w  eleganckiej formie Sanne Taekema 
(2003, 99 i n.).



101

1.1. Socjologiczny naturalizm

Podejście badawcze, które Selznick określa jako „socjologiczny naturalizm” 
(a  które w  swych późniejszych pracach skłonny był wpisywać także w  szero-
ki nurt socjologii humanistycznej (Selznick 1995; 2008)), inspirowane jest, zda-
niem autora, przez pragmatyzm filozoficzny w  wydaniu Johna Deweya4. Pod-
stawowym zadaniem socjologii w  tym ujęciu jest interpretacja wspomnianych 
ideałów moralnych wrośniętych w ludzkie praktyki (Selznick 1961, 86–88). Jest 
to naturalizm, bowiem punkt wyjścia w badaniu stanowi zawsze natura świa-
ta społecznego. Sam Selznick przeciwstawia takie nastawienie pozytywizmowi 
w naukach społecznych; oba podejścia dążą wprawdzie do obiektywizmu, jednak 
pozytywizm czyni to za cenę zafałszowania obrazu wspomnianej natury świata 
społecznego, która przesiąknięta jest fenomenami o charakterze normatywnym 
– wartościami, normami i ideałami konstytuującymi praktyki społeczne. Tylko 
więc taka metoda badawcza, która podchodzi do owych fenomenów z należytą 
powagą, może dać niezafałszowany obraz świata społecznego. Potrzeba uzna-
nia fenomenów normatywnych za realne byty społeczne wynika zatem z samego 
wymogu wierności nauki jej własnemu przedmiotowi badań. Wierność ta wy-
klucza wszelkie formy skrajnego redukcjonizmu, który sprowadzałby „religię do 
fantazji, edukację do tresury, miłość do przywiązania, prawo do władzy” (Selz- 
nick 1995, 3).

Jak pisze sam Selznick (1995, 1), „przy takim spojrzeniu badania socjolo-
giczne muszą być zarówno normatywne, jak i opisowe”, jednak nie tylko w tym 
sensie, że istnieje w socjologii miejsce na oba typy rozważań. Autorowi chodzi 
raczej o  to, że nie da się wyraźnie od siebie oddzielić obu tych rodzajów do-
ciekań, a  znaczna część twierdzeń z  zakresu nauk społecznych ma mieszany, 
opisowo-normatywny status5. Podejrzliwość wobec ścisłego rozróżniania fak-
tów i wartości (rozróżniania będącego, jak pisze Selznick (1961, 86), potrzebą 
„niewyszukanej umysłowości”), jak zresztą wobec wszelkich tego typu quasi-
-ontologicznych dychotomii, autor czerpie z  przywoływanego już stanowiska  
filozoficznego amerykańskiego pragmatyzmu. Dodajmy, że kategorie opisowości 
i normatywności należy tu rozumieć szeroko; pierwsza obejmuje więc też twier-
dzenia eksplanacyjne (a także, jak się zdaje, sądy analityczne), druga zaś – obok 
wypowiedzi stricte normatywnych – zawiera również te krytyczne.

Jak jednak rozumieć zakładaną przez autora normatywność teorii? Istnieje tu 
co najmniej kilka możliwości, a podstawowym rozróżnieniem w tym zakresie jest 
to pomiędzy sądami normatywnymi o charakterze pierwotnym (niezrelatywizo-
wanymi) a tymi określanymi mianem sądów zrelatywizowanych (systemowo lub 

4  Na temat pragmatystycznych źródeł teorii Selznicka zob. zwł. Taekema 2003, 100–110. 
5  Ściśle rzecz biorąc, taki status będą mieć, zdaniem Selznicka, twierdzenia teoretyczne, 

w  odróżnieniu od, nakierowanych na możliwie neutralny opis, formuł definicyjnych (Selznick 
1995, 11–15; [1969] 1980, 4–5).



102

instrumentalnie), sądów drugiego stopnia, czy też „zdystansowanych” (detached). 
Sam Selznick nawiązuje do analogicznego rozróżnienia, zaproponowanego przez 
Ernesta Nagela, pomiędzy sądami wartościującymi o charakterze charakteryzu-
jącym a oceniającym (Selznick 1995, 9; por. Nagel 1982). Pierwsze pozostają zre-
latywizowane (do zakładanych celów lub innych wartości), drugie mają charakter 
pierwotny. Jeśli sugestię Selznicka, że analiza socjologiczna nakierowana jest na 
formułowanie sądów wartościujących pierwszego rodzaju (sądów zrelatywizo-
wanych), traktować z  pełnym zaufaniem, wówczas normatywny charakter tej 
teorii byłby jedynie pozorny. Sądy tego rodzaju dają się bowiem dość łatwo inter-
pretować jako zdania w sensie logicznym, wyrażające sądy opisowe – w postaci 
zdań deontycznych („W systemie S obowiązuje norma N”; ewentualnie „…uzna-
wana jest wartość W”) lub zdań warunkowych („Jeśli uznać wartość W, to – przy  
spełnieniu ew. dodatkowych warunków – należy uznać obowiązywanie normy N”). 
Poglądy Selznicka prezentowane konsekwentnie w innych jego pracach każą jed-
nak przyjąć, że powyższa sugestia jest do pewnego stopnia myląca, a wprowa-
dzone rozróżnienie dwóch rodzajów sądów wartościujących – niewystarczające, 
twierdzenia nauk społecznych mają bowiem jeszcze inny status logiczny. Są one, 
owszem, zrelatywizowane zarówno względem nadrzędnego ideału danej instytu-
cji (są więc formułowane z „wewnętrznego” dla tej instytucji punktu widzenia), 
jak i wobec istniejących uwarunkowań społecznych. Oznacza to, że – biorąc pod 
uwagę konkretne okoliczności – nie zawsze określenie, czego wymaga realizacja 
ideału, prowadzić musi automatycznie do akceptacji takiego sposobu działania 
w praktyce. Wskazany sposób realizacji ideału instytucjonalnego może bowiem 
okazać się aktualnie niemożliwy, zbyt kosztowny, lub też prowadzący do naru-
szenia innych uznanych za istotne wartości. Zarazem jednak formułowanie tego 
typu zrelatywizowanych twierdzeń dotyczących możliwych sposobów realiza-
cji ideału zakłada, zdaniem Selznicka, uznanie samego ideału za rzeczywiście 
wiążący, innymi słowy, uznania danej instytucji za wartościowy składnik świata 
społecznego. Należy więc odróżnić sposób rozumienia przez autora sądów do-
tyczących samego nadrzędnego ideału instytucjonalnego – które mają charakter 
pierwotny i zakładają uznanie go za wiążący – oraz sądów dotyczących konkret-
nych możliwych sposobów realizacji danego ideału w  aktualnych warunkach, 
które rzeczywiście pozostają zrelatywizowane, i to w dwójnasób (względem fak-
tów oraz wartości).

Zarysowane wyżej stanowisko ma bezpośrednie przełożenie na kolejny 
aspekt przyjętej przez Selznicka postawy metodologicznej, jakim jest próba łą-
czenia „idealizmu” z  „realizmem” (Krygier 2012, 29–42). To nastawienie ba-
dawcze jest bowiem idealistyczne w takim zakresie, w jakim koncentruje swoją 
uwagę na ideałach i wartościach – i uznaje je zarówno za rzeczywiste, jak i wią-
żące. Zarazem jednak dąży do realizmu, uznając, że ideały istnieją tylko o tyle, 
o ile są faktycznie wcielane w życie przez konkretne praktyki. Selznick będzie 
zatem skłonny analizować nie tylko te zjawiska i procesy, które służą rozwojowi 



103

i umacnianiu owych ideałów, ale również te, które hamują ich rozwój; wymogi 
„naturalistycznej” obiektywności nie pozwalają ignorować istniejących ograni-
czeń i sprzeczności towarzyszących urzeczywistnianiu wartości w badanym ob-
szarze życia społecznego. Często też charakterystyczny dla danego obszaru ideał 
będzie mieć charakter latentny – mówiąc przenośnie, będzie on funkcjonował ra-
czej jako zasiane ziarno, źródło potencjalnego wzrostu instytucji niż jako w pełni 
rozwinięte drzewo, którego gałęzie osłaniałyby cały ten obszar. Do kwestii tej 
wrócę za chwilę, mówiąc o ewolucjonizmie teorii Selznicka.

Mieszanka „realizmu” z „idealizmem” oznacza jednak coś jeszcze: wymóg, 
aby badanym ideałom społecznym nadawać możliwie konkretną treść. Powie-
dzieć np., że dla instytucji życia rodzinnego ideałem takim jest bliskość, dla in-
stytucji politycznych – legitymizacja czy dla prawa – legalność, to nie powiedzieć 
niemal nic, a w każdym razie rozczarowująco mało. Jest to nie tylko niesatysfak-
cjonujące teoretycznie, ale i niebezpieczne politycznie, ponieważ zbyt abstrakcyj-
nie zdefiniowane ideały łatwo poddają się instrumentalizacji. Selznick mówi tu 
o „intymnej więzi pomiędzy oportunizmem i myśleniem utopijnym”, ponieważ 
zbyt ogólne cele i ideały nie dostarczają konkretnych wytycznych do działania, 
łatwo służąc za „ochronną przykrywkę, pod którą można podejmować decy-
zje w całości nastawione na własną korzyść” (Selznick 1992, 249; zob. Krygier 
2012). Mówiąc prościej, zbyt abstrakcyjnie ujęty ideał pozwala uzasadnić niemal 
wszystko, łącznie z najgorszymi zbrodniami. Autor The Moral Commonwealth 
poświęca więc wiele uwagi temu, w jakich dokładnie formach przejawia się dany 
ideał i jaka szczegółowa treść jest mu nadawana w określonym miejscu i czasie. 
Stąd też badanie socjologiczne nie może nie uwzględniać wyników szczegóło-
wych badań empirycznych nad sposobami, w jakie uczestnicy praktyk społecz-
nych rozumieją i  realizują (nie zawsze w pełni świadomie) kluczowe dla danej 
praktyki wartości. Jak pisze Martin Krygier, cytując jedną z  prac Selznicka:  
„Jeśli ideały mają być traktowane z powagą, niezbędna jest rzeczywista troska 
o ich ucieleśnienie w działaniu, szczególnie w rutynie instytucjonalnego życia” 
(Krygier 2012, 96)6.

Należy wreszcie zauważyć, że teoria Selznicka – głównie za sprawą owego 
melanżu idealizmu z realizmem – stara się mediować pomiędzy dwoma innymi 
opozycyjnymi podejściami w  naukach społecznych: afirmatywnym i  krytycz-
nym. Teoria ta jest afirmatywna o tyle, o ile uznaje realną wartość interpretowa-
nych w jej ramach ideałów moralnych; jeśli dany ideał rozpoznaje się jako rze-
czywiste dążenie moralne, nie sposób z gruntu odrzucić wartości tych instytucji 
społecznych, które mają służyć jego realizacji. Stąd też niezgoda Selznicka na ra-
dykalnie krytyczną teorię społeczną (którą wiąże m.in. z perspektywą neomark- 
sistowską, a która w naukach prawnych realizowana była np. przez ruch CLS) 

6  Jest to cytat z przedmowy do wydania pracy Selznicka TVA and the Grass Roots, pocho-
dzącego z roku 1966 (s. x).



104

(Nonet i Selznick 1978, 4–8). Zarazem jednak równie trudno byłoby podchodzić 
do tych istniejących instytucji w sposób bezkrytyczny; rozpoznanie ideału sta-
nowi punkt wyjścia dla krytyki realiów świata społecznego tam, gdzie przyczy-
niają się one do kulawej i ograniczonej realizacji leżących u ich podstaw dążeń 
etycznych.

1.2. Rozwój instytucji

Uznanie, że teoria socjologiczna nakierowana jest na badanie ideałów insty-
tucjonalnych i sposobów ich urzeczywistniania prowadzi do odrzucenia postawy, 
którą można by określić mianem normatywnego minimalizmu. Jako przykład 
negatywny służy tu Selznickowi podejście funkcjonalistyczne. Pod pewnymi 
względami jego własny projekt teoretyczny jest do funkcjonalizmu podobny; 
w obu bowiem centralną rolę pełnią twierdzenia z ową charakterystyczną „przy-
mieszką normatywną”, dotyczące tego, czego potrzebuje dany system społecz-
ny7. Różnica polega na tym, że funkcjonalizm ogranicza się zazwyczaj do bada-
nia warunków niezbędnych dla przetrwania systemu społecznego, podczas gdy 
Selznickowski „naturalizm społeczny” ma badać czynniki wzrostu i  rozkwitu 
społeczeństw (Selznick 1961, 90–91; 2000)8. Interesują go nie tylko konieczne 
wymogi funkcjonowania społeczeństwa, ale także to, w jaki sposób i w jakich 
formach społeczeństwa mogą spełniać swoje etyczne dążenia i wyznawane idea-
ły. Jak pisze autor: „Niektóre systemy są konieczne, jeśli życie [społeczne – M.P.] 
ma w ogóle istnieć; jednak inne systemy są potrzebne tylko dla przetrwania pew-
nych [pożądanych – M.P.] sposobów życia” (Selznick 1961, 91)9.

Konsekwencją powyższych stwierdzeń jest przyjęcie kolejnego założenia 
metodologicznego, które można określić mianem wariantywności (variability 
według słów samego autora). Sprowadza się ono do uznania, że ta sama instytu-
cja społeczna może przybierać odmienne formy w zmieniających się warunkach 
społecznych, w różny sposób i w zróżnicowanym stopniu urzeczywistniając nad-
rzędne dla niej wartości. Tu z kolei Selznick wchodzi w zdecydowaną polemi-
kę z analitycznie zorientowanymi teoriami prawa, które w mylący sposób kwa-
lifikują poszczególne własności badanych instytucji albo jako konieczne, albo 
kontyngentne (Nonet i Selznick 1978, 17–18; Selznick 2000, 273–274). W oczach 
omawianego autora to fałszywa alternatywa, wiele bowiem tego typu właściwo-
ści (jak np. związki pomiędzy prawem a  ideą sprawiedliwości) nie przynależy 
do żadnej z tych dwóch kategorii: nie są one konieczne o tyle, że wyrażają tylko 

7  Ogólnie na temat funkcjonalizmu zob. Szacki 2002, 805 i n.
8  W obu tych artykułach Selznick potwierdza widoczne podobieństwa pomiędzy własnym 

programem metodologicznym a tradycją prawa natury, o ile to ostatnie będzie rozumiane w nie-
metafizyczny sposób.

9  Słowa te powtarza autor w: Selznick [1969] 1980, 10–11.



105

jedną z możliwych form istnienia instytucji; nie są też jednak całkowicie przy-
godne, skoro służą realizacji właściwego tejże instytucji nadrzędnego ideału.

Koncepcja wariantywności znajduje swój pojęciowy wyraz w proponowa-
nym przez autora rozróżnieniu pomiędzy definicjami a  pojęciami w  naukach 
społecznych (Selznick 1995, 11–15; [1969] 1980, 4–5). Te pierwsze powinny być 
„lekkie”, zatem jak najbardziej ogólne i neutralne, tak by możliwe było uwzględ-
nienie w ich zakresie wielu odmiennych rozwiązań instytucjonalnych. W porów-
naniu z definicjami, pojęcia winny mieć większy ciężar znaczeniowy, wyrażając 
całe bogactwo konkretnego ideału moralnego leżącego u podstaw danej insty-
tucji społecznej10. Przykładowo, definicja demokracji określać będzie jedynie 
minimalne wymogi, które musi spełnić dany system, aby mógł być uznany za 
demokratyczny. W odróżnieniu od niej pojęcie demokracji wyrażać będzie sto-
jącą za nim, w pełni rozwiniętą obietnicę moralną, opartą na ideałach równości, 
dyskursywnej racjonalności, uznania, szacunku itp. Przyjęcie tego rozróżnienia 
pozwala, zdaniem Selznicka, na odejście od minimalizmu w analizowaniu zja-
wisk społecznych i na badanie ich latentnych, niejawnych właściwości. Jest to, 
jak pisze autor, „przejście od konieczności [definicji – M.P.] do spełnienia [pojęcia  
– M.P.]” (Selznick [1969] 1980, 10)11.

Idea wariantywności pozwala również Selznickowi na ukazanie po raz ko-
lejny metodologicznych słabości tych podejść w  naukach społecznych, które 
przyjmują niezmiennie krytyczny stosunek do organizacji życia społecznego. 
Autor wskazuje tu przede wszystkim na Karola Marksa i Michela Foucaulta, ale 
w pewnym zakresie także na myśl Jürgena Habermasa oraz, ważnego dla Selzni-
cka (por. Krygier 2012, 21–28), innego niemieckiego socjologa Roberta Michelsa 
(Selznick 1992, 244–264). Łączy tych myślicieli radykalna krytyka systemów 
społecznych, jako „z  natury” skażonych grzechem pierworodnym dominacji 
i władzy. Właśnie ta, jak określa to autor The Moral Commonwealth, „niewrażli-
wość na zróżnicowanie” stanowi, jego zdaniem, najsłabszy punkt wspomnianych 
teorii; nie potrafiąc odróżnić pomiędzy akceptowalnymi i dewiacyjnymi formami 
porządku i autorytetu, osłabiają własną moc eksplikacyjną i skazują same siebie 
na nieprzydatność. Nie dostrzegają bowiem, że kluczowymi pytaniami refleksji 
społecznej powinny być te, „jakie formy celowej organizacji są uprawomocnione, 
mając na względzie naturę danej instytucji? Jakie typy autorytetu? Jakie rodzaje 
podporządkowania?” (Selznick 1992, 263).

Założenie wariantywności prowadzi wreszcie Selznicka do najbardziej chyba 
dyskusyjnego punktu w jego programie metodologicznym, czyli do ewolucjonizmu 

10  Uwagi te pozostają zbieżne z  szerzej rozpowszechnionym rozróżnieniem pomiędzy thin 
oraz thick concepts („szczupłe” i „grube” pojęcia). Podstawowe kategorie nauk społecznych powin-
ny być, zdaniem Selznicka, zarazem thin na poziomie definicji, jak i thick na poziomie pojęć.

11  Użyte tu określenie fulfilment przywodzi na myśl Arystotelesowe pojęcie eudajmonii; 
o zasadności tego skojarzenia zob. dalej.



106

społecznego. Sam autor dostrzega zresztą kontrowersje związane z  zastosowa-
niem modeli ewolucyjnych w naukach społecznych, ale z drugiej strony odnoto-
wuje ich powszechność, uznając, że do pewnego stopnia myślenie w kategoriach 
„rozwoju i rozkładu” jest nieodzowne dla tych nauk – czy będzie to socjologia, 
czy psychologia, ekonomia, nauka o  organizacji lub teoria polityczna (Nonet 
i Selznick 1978, 19–25).

Proponowana przez Selznicka ewolucja społeczna12 miałaby polegać, rzecz 
jasna, na stopniowym, coraz pełniejszym urzeczywistnianiu ideałów instytu-
cjonalnych w  istniejących praktykach społecznych. Naturalnie twierdzenie, że 
taki postęp wiernie opisuje rzeczywistość świata społecznego, byłoby przykła-
dem skrajnego i  nieliczącego się z  faktami aprioryzmu. Toteż pojęcie rozwoju 
społecznego przybiera w  rozważanej teorii pozaempiryczny charakter. „Model 
ewolucyjny […] nie stanowi – zauważa Selznick do spółki z Nonetem – historycz-
nego synopsisu. Nie zgłasza roszczeń do opisywania szczegółowego przebiegu 
zdarzeń lub przewidywania dokładnej przyszłości. […] Jego funkcją intelektual-
ną jest identyfikowanie potencjalnych możliwości zmiany w określonym zakresie 
sytuacji” (Nonet i Selznick 1978, 23). Wskazuje on pewien prawdopodobny kie-
runek zmiany społecznej, ale bez przewidywania dokładnego przebiegu zdarzeń, 
zależnych od wielu zmiennych czynników. W praktyce instytucjonalnej mogą za-
tem pojawiać się dewiacyjne czy przeciwskuteczne formy realizacji nadrzędnego 
ideału, a nawet zjawiska wprost go negujące13. Stąd pisze autor o nadrzędnym dla 
instytucji ideale moralnym, że „jego narodzinom towarzyszy zamęt, a podtrzy-
maniu – walka”14 (Selznick [1969] 1980, 3).

Pojęciowo Selznick opracowuje tę różnicę na przykładzie prawa, wprowa-
dzając rozróżnienie pomiędzy zmianą prawną – będącą kategorią czysto opiso-
wą, posiadającą swój bezpośredni empiryczny odpowiednik – oraz rozwojem 
prawa, wyrażającym „wewnętrzną logikę” instytucjonalnych przemian (Selznick 
[1969] 1980, 32). Skoro jednak taka logika istnieje, oznacza to, że pojęcie rozwo-
ju społecznego i oparty na nim model ewolucyjny nie stanowią wyłącznie abs-
trakcyjnych narzędzi analitycznych, ale opisują istotny rys samej rzeczywistości 
społecznej. Tak jak realnie istnieją ideały organizujące praktyki instytucjonalne 
i wyznaczające ich tożsamość, tak samo realny jest ukryty w instytucjach poten-
cjał stopniowego, coraz doskonalszego wypełniania owych ideałów.

Programowi metodologicznemu zaproponowanemu przez Selznicka, jakkol-
wiek nie jest on wolny od kontrowersji, nie można odmówić dwóch cech: ory-
ginalności (z której zresztą możliwe kontrowersje bezpośrednio wynikają) oraz 
wewnętrznej spójności. W zasadzie wszystkie jego punkty stanowią bezpośred-
nią konsekwencję przyjętego u jego podstaw założenia o możliwości odnalezienia 

12  Sam Selznick mówi miejscami o „ewolucji moralnej” (zob. Selznick [1969] 1980, 3).
13  Zob. zwł. wczesną pracę Selznicka jako studium przypadku (Selznick 1949).
14  W oryg. „it is born in confusion and sustained in struggle”.



107

w społecznych instytucjach owych „nadrzędnych ideałów” oraz ukierunkowania 
wysiłków badawczych na rekonstrukcję tych ideałów – zarówno ich treści, jak 
i  form ich praktycznej realizacji. To połączenie rozmachu z wewnętrzną kohe-
rencją musi budzić uznanie – niezależnie od tego, czy z propozycjami autora się 
zgadzać czy nie.

Jest to również program ambitny, wystawiony przy tym jednak na pewne 
niebezpieczeństwa. Najbardziej oczywistym z nich pozostaje ryzyko ostateczne-
go zagubienia się pomiędzy twierdzeniami opisowymi a normatywnymi. Wbrew 
pozorom proponowana przez Selznicka perspektywa teoretyczna wymagałaby  
– w porównaniu np. z nauką pozytywistyczną – większej uważności co do logicz-
nego statusu formułowanych twierdzeń. Poruszając się w jej ramach, należałoby 
każdorazowo wyraźnie uzmysławiać sobie, czy formułowane wypowiedzi mają 
stanowić „czysty” opis faktów społecznych, „czyste” propozycje normatyw-
ne, rekonstrukcję instytucjonalnych ideałów, sądy warunkowe relatywizowane 
względem takich ideałów, czy może jeszcze inną kategorię wypowiedzi. Można 
przypuszczać, że nie zawsze będzie to zadaniem prostym – jak zobaczymy dalej, 
okazało się niełatwe w przypadku koncepcji prawa responsywnego.

Drugim istotnym niebezpieczeństwem wydaje się pokusa nadmiernej „teleo- 
logizacji”, procesu zmiany społecznej. Idea ewolucji instytucji może prowadzić 
do narzucania w analizie świata społecznego fałszywych schematów, będących 
bardziej projekcją autora niż odzwierciedleniem jakiejkolwiek realnej „logiki” 
(Teubner 1993, 47–49). Jednocześnie program ten pozostaje bardzo mocno zwią-
zany z określonym sposobem rozumienia samego pojęcia instytucji społecznej. 
W kolejnym punkcie przyjrzę się zatem sposobowi, w jaki Selznick interpretuje 
to pojęcie, i rozważę, jak w tych ramach postrzegana jest centralna, zdaniem auto- 
ra, instytucja nowoczesnego społeczeństwa – prawo.

2. Prawo jako instytucja społeczna

2.1. Instytucja jako podmiot moralny

Przyjęte przez Selznicka pojmowanie instytucji zostało wyłożone najpełniej 
w książce The Moral Commonwealth. Choć jest to jego późna praca, zaprezen-
towany w niej punkt widzenia pozostaje spójny z poprzednimi tekstami, zbiera-
jąc najważniejsze, pojawiające się już wcześniej myśli w tym zakresie. Punktem 
wyjścia jest dla autora odróżnienie pojęć instytucji oraz organizacji. Ta ostatnia 
ma charakter celowo-instrumentalny, będąc ukierunkowaną na realizację wy-
raźnie określonego zadania, definiowanego zazwyczaj za pomocą języka tech-
nicznego. W przeciwieństwie do organizacji podstawowym zadaniem instytucji 
nie jest realizacja celów, ale urzeczywistnianie społecznie doniosłych wartości. 



108

Nie wyklucza to również nakierowania na konkretne cele; wydaje się zresztą,  
że przyjmowana przez Selznicka filozofia pragmatyzmu nie pozwala na całkowite 
przeciwstawianie celów i wartości. Pojęcie instytucji nie jest więc przeciwstawne 
wobec pojęcia organizacji, ale przekracza to ostatnie w tym sensie, że nie może 
być zdefiniowane wyłącznie za pomocą technicznego języka celów (nie podlega 
zatem konceptualizacji wyłącznie w ramach racjonalności instrumentalnej). Nie 
da się zrozumieć instytucji – ani jako pojęcia ogólnego, ani jako konkretnego 
przypadku – bez odwołania do nadrzędnych ideałów i wartości, które ma ona 
ucieleśniać.

Powyższa dystynkcja nawiązuje w sposób czytelny do Weberowskiego roz-
różnienia pomiędzy Zweckrationalität oraz Wertrationalität, które Selznick ro-
zumie również jako dwie odmienne zasady integracji społecznej. Zdaniem autora 
tylko tam, gdzie obecna jest Wertrationalität – gdzie więc obok organizacji poja-
wiają się instytucje – możliwe jest wykształcenie się polity, wspólnoty politycz-
nej. To o tyle znamienna reinterpretacja Maxa Webera, że samo pojęcie instytucji 
w opracowaniu Selznicka odsyła do szerszej płaszczyzny społecznej, na której 
określone ideały instytucjonalne muszą zyskać akceptację i zostać rozpoznane 
jako rzeczywiście wiążące. Tak zatem, jak nie da się zrozumieć instytucji bez 
owych ideałów, tak samo nie jest możliwy jej opis w izolacji od „szczególnego 
miejsca, które zajmuje ona w szerszym systemie społecznym” (Selznick 1992, 
233) i od społecznych ról przez nią spełnianych. Mówiąc o jakiejkolwiek instytu-
cji, wypowiadamy się zarazem o całym systemie społecznym, którego pozostaje 
ona częścią. Jednocześnie w ten sposób z pojęciem instytucji zostaje związana ka-
tegoria odpowiedzialności (responsibility) za realizację wartości „powierzonych” 
jej przez wspólnotę. Jak zobaczymy dalej, stanowi to punkt wyjścia dla uznania 
jakiejś formy pierwotnej responsywności wszelkich instytucji społecznych.

O wizji wspólnoty politycznej (polity), którą zakłada takie podejście, mowa 
będzie w kolejnym podrozdziale. Tutaj natomiast koncentruję się na przyjętym 
przez twórcę koncepcji prawa responsywnego rozumieniu pojęcia instytucji. Za-
uważmy, że referowane stanowisko nadaje temu pojęciu charakter ewolucyjny: 
samo istnienie instytucji (bądź jej brak) nie ma w tym ujęciu charakteru absolut-
nego, zero-jedynkowego, ale jest raczej kwestią stopnia, zależną przede wszyst-
kim od skali „nasycenia” danej praktyki wartościami, a  co za tym idzie – od 
liczby i mocy powiązań tej praktyki z szerszym kontekstem życia społecznego 
(Selznick 1992, 231–234). Selznick rysuje ewolucyjną linię rozwoju form zrze-
szenia społecznego: od organizacji, poprzez instytucję, po wspólnotę politycz-
ną (polity). Pierwszy etap tego rozwoju – przejście od organizacji do instytucji  
– dokonuje się w procesie tzw. instytucjonalizacji; tym samym pojęcie to zyskuje 
u omawianego autora wyraźną doniosłość moralną. Instytucjonalizację postrzega 
Selznick poprzez analogię do socjalizacji jako procesu dotyczącego osób (pod-
miotów moralnych) (Selznick 1992, 231–232). Tak jak socjalizacja zakłada przy-
swojenie sobie przez jednostkę podstawowych dla danej społeczności przekonań 



109

moralnych, których akceptacja pozwala jej spełniać formułowane wobec niej 
oczekiwania społeczne – stanowi więc proces, w  którym z  jednostki wyłania 
się osoba – tak instytucjonalizacja oznacza „nasycenie” danej praktyki czy gru-
py społecznej wartościami, które pozwolą jej pełnić odpowiednią dla niej rolę 
w społeczeństwie15.

Nie sposób nie zauważyć, że przy eksplikacji pojęcia instytucji Selznick się-
ga do opisanej wcześniej metody wiązania twierdzeń opisowych z  normatyw-
nymi. Analizowane pojęcie nie jest aksjologicznie neutralne; określenie danej 
praktyki czy organizacji tym mianem zakłada jakąś formę pozytywnego jej 
wartościowania. Nie są instytucjami w tym rozumieniu takie formy społecznej 
organizacji, które mają charakter dysfunkcyjny czy dewiacyjny, jak np. kartel 
narkotykowy czy system sądowniczy realizujący terror państwa totalitarnego. 
Podejście autora do tej kwestii przypomina więc nieco realizację scholastycznej 
zasady ens et bonum convertuntur, zgodnie z którą istnieje ścisły związek między 
istnieniem a dobrem. Nie jest to podobieństwo całkiem przypadkowe, ponieważ 
i scholastyka, i autor The Moral Commonwealth zdają się czerpać w tej kwestii 
inspirację z filozofii Arystotelesa; wątek ten przyjdzie nam jeszcze zbadać nieco 
bliżej w dalszej części książki.

2.2. Instytucje, odpowiedzialność, responsywność

Integracja społeczna oparta na oczekiwaniach moralnych wymusza społeczną 
odpowiedzialność poszczególnych instytucji w zakresie realizacji przypisanych 
do nich wartości. Jak pisze autor, dla tak rozumianej instytucji „nie ma ważniej-
szej transakcji z otoczeniem niż negocjowanie jej miejsca w porządku moralnym, 
to znaczy mierzenie się z oczekiwaniami, że będzie ona odpowiedzialna i respon-
sywna” (Selznick 1992, 237). W pełni zinstytucjonalizowana (zatem „nasycona 
wartościami”) praktyka społeczna jest odpowiedzialna zarówno w sensie moż-
ności pociągnięcia jej do odpowiedzialności przez społeczne otoczenie (accoun-
table – jest to zewnętrzny, relacyjny wymiar odpowiedzialności), jak i w sensie 
pewnej wewnętrznej postawy, polegającej na dobrowolnym ukierunkowaniu na 
realizację wartości (responsible – wewnętrzny wymiar odpowiedzialności)16.

Jak widać, Selznick przyjmuje jakąś formę responsywności, która wypły-
wa z samej istoty instytucji społecznej, i charakteryzuje każdy zespół praktyk, 

15  „W swoim najistotniejszym znaczeniu instytucjonalizacja to tyle co nasycanie wartościa-
mi ponad wymogi aktualnego zadania” (Selznick 1992, 233).

16  Przemysław Kaczmarek wprowadza w  kontekście rozważań nad etycznymi aspektami 
roli zawodowej prawnika zbliżone rozróżnienie między odpowiedzialnością retrospektywną 
a  prospektywną (Kaczmarek 2014, 34–35). John Braithwaite, twórca programu „responsywnej 
regulacji”, posługuje się z kolei podziałem na odpowiedzialność pasywną i aktywną, który czerpie 
od Marka Bovensa (J. Braithwaite 2011, 510).



110

który można uznać za instytucję. Tak rozumiana responsywność dotyczy onto-
logicznego wymiaru analizy instytucji. Teoria Selznicka pozwala więc odróżnić 
responsywność w sensie empirycznym, rozumianą jako jeden z możliwych mo-
deli ukształtowania i  funkcjonowania instytucji, oraz w sensie ontologicznym, 
związanym z opisaną powyżej istotą instytucji jako realizującej istotne społeczne 
dążenie moralne. Zgodnie z terminologią przyjętą w rozdziale I, chodzi tu o kon-
tyngentną oraz immanentną formę responsywności. Naturalnie, oba wymiary 
responsywności oddziałują na siebie nawzajem. W szczególności responsywność 
ontologiczna stanowi oczywisty bodziec do ewolucji instytucji (przy wszystkich  
niejednoznacznościach i sprzecznościach tego procesu, opisanych w pkt 1.2 bie-
żącego rozdziału) w kierunku empirycznego modelu responsywnego. To przeko-
nanie stanowi jedną z głównych idei wyrażonych we wspólnej pracy Selznicka 
i Noneta.

Instytucje społeczne w  tej interpretacji są też z  natury refleksyjne w  naj-
bardziej podstawowym tego słowa znaczeniu – tzn. istotowo są w  nie wpisa-
ne mechanizmy wewnętrznej dynamiki i zmiany. Dynamika ta stanowi rezultat 
współistnienia w  ramach instytucji z  jednej strony nadrzędnego ideału moral-
nego, z drugiej zaś mechanizmów i praktyk stanowiących o aktualnym kształ-
cie instytucji. Relacja pomiędzy tymi dwoma biegunami pozostaje dialektycz-
na, zgodnie z tym, co stwierdziłem już w rozdziale I: aktualne uwarunkowania 
nadają konkretną treść ideałowi, sprowadzając go z nieba kryształowych pojęć 
i wyposażając w walor rzeczywistości, jednocześnie jednak ideał ten stanowi za-
wsze potencjalny punkt wyjścia dla krytyki aktualnego stanu rzeczy. To właśnie 
ta dialektyczna zależność jest podstawą przekonania Selznicka o ewolucjonizmie 
społecznym (co w odniesieniu do prawa przybiera postać rozwoju od typu repre-
syjnego, przez typ autonomiczny, po typ prawa responsywnego).

Tym, co pozwala instytucji realizować wymagania społecznej responsyw-
ności, jest jej integralność, czy też, mówiąc szerzej, charakter (Selznick 1992, 
320–327). Oba te pojęcia konotują przede wszystkim pewną spójność aksjolo-
giczną instytucji, konsekwencję w uznawaniu podstawowych wartości i zasad17. 
Sam autor nie poświęca kategoriom integralności i  charakteru jakiejś szerszej 
analizy, odsyła natomiast do doskonale w prawoznawstwie znanych poglądów, 
odpowiednio, Ronalda Dworkina oraz Lona Luvoisa Fullera. Jak wiadomo, kwe-
stia aksjologicznej tożsamości prawa ma w teoriach obydwu tych autorów cha-
rakter kluczowy. Jednocześnie obaj oni uzasadniają potrzebę takiej tożsamości 
w sposób zbliżony do przedstawianych tu socjologicznych rozważań Selznicka 
– poprzez wskazanie na moralnie doniosłą rolę, którą prawo ma realizować. Dla 

17  Z  tego powodu Selznick uznaje, że integralność (integrity) jest czymś więcej niż zwykła 
spójność (coherence), jest bowiem „spójnością moralną”, zapewnianą na poziomie zasad (principles) 
i zakładającą istnienie „moralnie zasadnych zaangażowań” (Selznick 1992, 322–323). Jest to zatem 
kolejne opisowo-wartościujące pojęcie w słowniku autora (por. Selznick 1992, 212–215).



111

Dworkina będzie to przede wszystkim „uzasadnianie oficjalnego użycia przy-
musu” (Dworkin 1986, 190)18, dla Fullera zaś „podporządkowywanie ludzkiego 
zachowania kontroli zasad ogólnych” (Fuller 1978, 200), jednak struktura argu-
mentacji pozostaje zbliżona, biegnąc od zdefiniowania owego wpisanego w pra-
wo dążenia moralnego do aksjologicznej (czy też metaaksjologicznej, bowiem nie 
ma tu jeszcze mowy o konkretnych wartościach, ale jedynie o pewnej szczególnej 
formie ich ucieleśniania) charakterystyki prawa.

W  rozumieniu nadrzędnego ideału prawa Selznick jest bliższy Fullerowi. 
Jego zdaniem ideał ten można określić mianem legalności (inaczej: rządów pra-
wa), rozumianej jednak szeroko: jako dążenie do „stopniowego ograniczania  
zakresu arbitralności zarówno w prawie pozytywnym, jak i w jego stosowaniu 
[its administration]” (Selznick [1969] 1980, 12). Takie postawienie sprawy pocią-
ga za sobą, według autora, kilka istotnych konsekwencji co do rozumienia same-
go wymogu legalności: po pierwsze, jest ona (zgodnie z opisaną wyżej logiką ist-
nienia instytucji) wartością stopniowalną; po drugie, ograniczanie arbitralności 
zakłada powiązanie elementów sprawiedliwości formalnej oraz materialnej; po 
trzecie, wymóg legalności dotyczy zarówno praktyki sądowego, jak i administra-
cyjnego stosowania prawa, a nawet różnego rodzaju quasi-prawnych działań or-
ganizacji społecznych i podmiotów prywatnych19; po czwarte, legalność zakłada 
możliwość publicznej partycypacji (zazwyczaj w  formie mechanizmów demo-
kratycznych, choć nie jest to konieczność) w celu poszerzania obszarów rozum-
ności w procesach podejmowania decyzji publicznych; po piąte, ideał legalności 
ma zarówno aspekt negatywny (ograniczania arbitralności i ryzyka nadużywania 
władzy), jak i „afirmatywny”: wspomnianego przed chwilą poszerzania obsza-
rów rozumności i sprawiedliwości m.in. poprzez wzmacnianie kanałów delibera-
tywnej partycypacji.

Potrzeba urzeczywistnienia ideału legalności wyznacza treść społecznej od-
powiedzialności prawa i decyduje o jego responsywności w zasadniczym, onto-
logicznym sensie. Responsywność w tym ujęciu polega na – powtórzmy – od-
powiedzi na społecznie istotne oczekiwanie moralne, zgodnie z którym prawo 
ograniczać będzie arbitralność władzy i  zapewniać obszar rozumności i  spra-
wiedliwości w życiu społecznym. Jak pisze sam Selznick: „W swoich najbogat-
szych konotacjach, legalność przywołuje grecką wizję porządku społecznego 
ufundowanego na rozumie, którego konstytutywną zasadą pozostaje sprawiedli-
wość” (Selznick [1969] 1980, 18).

18  W oryg. „Justification for official coercion”. Chwilę dalej autor pisze o  „ogólnym uza-
sadnieniu dla przypadków użycia władzy przymusu przez państwo”. Polskie tłumaczenie mówi 
o „uzasadnieniach dla urzędowego użycia przemocy” (zob. Dworkin 2006, 192).

19  Co Selznick niezwykle ciekawie analizuje na przykładzie regulacji warunków pracy 
w przemyśle (Selznick [1969] 1980, passim).



112

Zanim rozważymy praktyczne konsekwencje takiego ujęcia ideału legal-
ności (czyli koncepcję ewolucji prawa ukierunkowanej na model prawa respon-
sywnego), przyjrzyjmy się jego źródłom. Sięgają one przywołanej przez samego 
autora starożytnej Grecji.

3. Telos i polis. Socjologiczny powrót do Grecji

Cytowane pod koniec poprzedniego podrozdziału odwołanie do starożyt-
nej Grecji nie jest u  Selznicka przypadkowe. Przeciwnie, inspiracje grecką 
filozofią polityczną, w  szczególności zaś myślą Arystotelesa, wydają się peł-
nić u  tego autora niezmiernie ważną rolę. W pewnym sensie dorobek Selzni-
cka można by podsumować jako próbę socjologicznego odnowienia tradycji 
Arystotelesowej20.

Pierwszą i podstawową kwestią, w której Selznick zadłuża się u Stagiryty, 
jest sposób rozumienia praktyki (instytucji) jako podporządkowanej realizacji 
określonego telosu. Celowo zachowuję tutaj oryginalny termin telos, ponieważ 
jest on bogatszy od używanego w polskich przekładach wyrażenia cel. Telos jest 
celem, ale nie w rozumieniu technicznym (celowo-instrumentalnym); jest raczej 
dobrem, do którego zmierza dana praktyka21. Jak widać, jest to pojęcie silnie 
zabarwione aksjologicznie i  posiadające swoją doniosłość moralną. Z  równym 
powodzeniem można by tłumaczyć je na polski jako moralny sens danej prak-
tyki; u  samego Selznicka będzie mu odpowiadać pojęcie nadrzędnego ideału, 
którego kluczową rolę mieliśmy już okazję odnotować. Analizowanie instytu-
cji społecznych przez pryzmat ideałów, które mają one ucieleśniać, okazuje się 
zatem niczym innym jak wariantem myślenia teleologicznego w  filozofii spo-
łecznej. Także koncepcja „rozwoju moralnego”, czyli dążenia instytucji do coraz 

20  Kwestia roli, jaką filozofia Stagiryty odgrywała na różnych etapach formowania się  
myśli Selznicka, nie jest całkowicie jasna. Tak np. Nonet uważa, że zwrócił się on w tym kierunku 
dopiero po napisaniu Law and Society in Transition, w ramach zainteresowania komunitaryzmem 
(komunitaryści nieodzownie odwołują się do dorobku założyciela Lykeonu). Idea prawa respon-
sywnego miałaby być wedle tego ujęcia budowana przede wszystkim na barkach Webera i Hegla. 
Jednak przy uważnej lekturze wątki wyraźnie inspirowane optyką Arystotelesową widoczne są 
już we wcześniejszych pracach Selznicka, jak choćby Law, Society, and Industrial Justice. Bliższe 
prawdy jest chyba zatem stanowisko Krygiera, który forsuje pogląd o zasadniczej spójności teore-
tycznych horyzontów Selznicka na różnych etapach jego twórczości. Niewątpliwie, poszczególne 
okresy różnią się między sobą co do eksponowanych elementów tej złożonej całości; cały czas 
są to jednak przemieszczenia w ramach tej samej intelektualnej układanki (por. Nonet 2002, 51; 
Krygier 2012, 1–11).

21  Jak stwierdza Arystoteles w zdaniu otwierającym Etykę nikomachejską: „Wszelka sztuka 
i wszelkie badanie, a podobnie też wszelkie działanie jak i postanowienie, zdają się zdążać do 
jakiegoś dobra i dlatego trafnie określono dobro jako cel wszelkiego dążenia” (Arystoteles 2007, 
1094a). 



113

doskonalszego spełnienia tychże ideałów, wydaje się zakorzeniona w Arystotelej-
skim pojęciu eudajmonii22.

Selznick pozostaje uczniem Arystotelesa również w rozumieniu ontologicz-
nego statusu tychże ideałów moralnych, a w pewnym sensie także w kwestii me-
todologii ich badania. Obaj oni postrzegają takie ideały jako w sposób konieczny 
ucieleśnione w  konkretnych praktykach społecznych. Obaj zgadzają się też co 
do tego, że jakiekolwiek wyobrażenie doskonałych form politycznych jest moż-
liwe wyłącznie na drodze rekonstrukcji („abstrakcji”), na podstawie obserwacji 
i doświadczenia realnie istniejących, zawsze ułomnych, instytucji. U Stagiryty 
tę strategię oddolnego, osadzonego w empirii dochodzenia do idei dobra widać 
choćby w  słynnym, niemal relatywistycznym cytacie z Etyki nikomachejskiej: 
„W każdym rodzaju działania i w każdej sztuce jest [dobrem] coś innego: coś 
innego bowiem w  medycynie, coś innego w  sztuce dowodzenia – i  podobnie 
w każdej innej sztuce. Co więc jest w każdej z nich dobrem? Czy to, ze względu 
na co wszystko inne się czyni? Otóż tym jest w medycynie zdrowie, w sztuce 
dowodzenia – zwycięstwo, w budownictwie – dom, w innych sztukach – znowu 
coś innego” (Arystoteles 2007, 1097a). Starożytny filozof stwierdza tu, że dobra, 
na które jest nakierowana dana praktyka, nie da się ustalić w sposób aprioryczny 
i  abstrakcyjny; niezbędne jest do tego szczegółowe przyjrzenie się rozważanej 
praktyce, z której to obserwacji telos ujawnia się ex post. Tę samą strategię ba-
dawczą, polegającą na wychodzeniu od szczegółowego badania praktyki funkcjo-
nowania danej instytucji, możemy obserwować u Selznicka, szczególnie w takich 
pracach jak TVA and the Grass Roots (Selznick 1949) czy Law, Society, and Indu-
strial Justice (Selznick [1969] 1980).

Jest to zarazem podejście, które odróżnia zarówno starożytnego filozofa, jak 
i współczesnego socjologa od utopistów społecznych – czy będzie to polityczna 
utopia Państwa Platona, czy równie utopijny horyzont nowoczesnej myśli kry-
tycznej (Marks, Foucault etc.). Spory, w które wdaje się Selznick, stanowią więc 
w pewnym sensie współczesne odwzorowanie klasycznej dyskusji Arystotelesa 
ze swoim mistrzem – dyskusji obejmującej każdy właściwie obszar ich dociekań, 
łącznie z najbardziej nas tu interesującą filozofią polityczną. Jak pisze o tej kon-
trowersji jeden z komentatorów: „tam, gdzie Platon przeciwstawia sobie idealny 
ustrój i dziedzinę realnych poleis, akcentując ich rozbieżność, Arystoteles rozu-
mie najlepsze polis zgodnie ze standardem jako już domyślnie zawarte i uznane 
w praktykach rzeczywistej greckiej polityki” (MacIntyre 2007, 152–153)23.

22  Selznick deklaruje to wprost w jednym ze swoich późnych tekstów: „Nie sądzę, że możli-
wa jest rezygnacja z Arystotelesowych argumentów odnoszących się do eudajmonii czy do relacji 
między szczęściem a cnotą itd.” (Cotterrell i Selznick 2004, 305).

23  Zauważmy na marginesie, że takie postrzeganie relacji między ogólną ideą najlepsze-
go polis a rzeczywistymi instytucjami politycznymi pozostaje również spójne z zapatrywaniami 
Arystotelesa na strukturę rozumowania praktycznego. Jak każde wnioskowanie, także sylogizmy 
praktyczne potrzebują przesłanki większej, dotyczącej tego, co w  rozumowaniu ogólne, oraz 



114

Zarówno te słowa, jak i  samo przywołane w nich rozróżnienie trzeba do-
brze rozumieć. Z pewnością fałszywe jest szkolne przeciwstawienie „idealisty” 
Platona i „realisty” Arystotelesa. Dla obu relacja między światem zmysłowym 
a światem idei była znacznie bardziej złożona („dialektyczna”, zgodnie z okre-
śleniem samego Platona), niż sugerują tego typu upraszczające ujęcia24. Jest jed-
nak faktem, że głównym punktem krytyki, z jaką Stagiryta występuje przeciwko 
swojemu dawnemu mistrzowi, jest przeprowadzane przez tamtego oddzielenie 
(chorismos) obu tych rzeczywistości – idei (tego, co noetyczne) i empirii (tego, co 
zmysłowe) (Gadamer 2002, 13–16). Jak pisze Hans-Georg Gadamer, wedle Pla-
tona „wszelki zamęt logiczny ma swój początek w tym, że nie oddziela się eidos 
[abstrakcyjnej formy – M.P.] od tego, co jedynie w nim uczestniczy” (Gadamer 
2002, 74)25. Za tym idzie oddzielenie wglądu od poglądów, wiedzy (episteme) od 
mniemania (doxa). Dotyczy to każdego obszaru poznania, a zatem również filo-
zoficznej refleksji nad sprawiedliwością i dobrem.

Tymczasem Arystoteles niewiele sobie robi z  tych rozróżnień. Uderzające 
jest, jak często w swoich rozważaniach etycznych wychodzi on od tego, co „uwa-
ża się” i „uznaje” potocznie za słuszne i dobre – a zatem od sfery doxa, mniemań 
(por. Arystoteles 2007, passim). Nie jest to, rzecz jasna, intelektualne chodze-
nie na skróty, ale wynik przekonania o (jak rzecz ujmuje Gadamer) „ontologicz-
nym pierwszeństwie bytu szczegółowego” (Gadamer 2002, 16; zob. też Gadamer 
2002, 97, 119), o niemożności rozważania form i idei26 sprawiedliwości czy dobra 
na sposób abstrakcyjny, bowiem istnieją one tylko o  tyle, o  ile są realizowane 
w rzeczywistej praktyce27.

Jeszcze wyraźniej tę różnicę widać w prowokacyjnym zabiegu, w którym to 
Arystoteles określa etykę i politykę mianem „filozofii spraw ludzkich” (Arystoteles 

przesłanki mniejszej, odnoszącej się do konkretnego przypadku. To, co ogólne, będzie wyrazem 
czystego telos, któremu w systemie Selznicka odpowiadać będzie wypreparowany do formy uni-
wersalnej nadrzędny ideał moralny. Telos taki możliwy jest jednak do sformułowania tylko na 
podstawie wcześniejszego empirycznego studium przypadków konkretnych praktyk instytucjo-
nalnych, w których jest on w sposób niedoskonały zawarty (por. MacIntyre 2007, 149–152).

24  Jak ujął to Gadamer: „w całej spuściźnie Arystotelesa ani nie natrafiamy na punkt, w któ-
rym Arystoteles nie byłby krytykiem platońskiej doktryny, ani też nie natrafiamy na taki punkt, 
w którym rzeczywiście przestałby on być platonikiem” (Gadamer 2002, 8).

25  Użyte tu przez Gadamera pojęcie uczestnictwa stanowi celowe odwołanie do platońskiej 
kategorii methexis, służącej do opisu relacji między ideą a jej „odwzorowaniem” w empirii. Na temat 
terminologicznych rozterek Platona w tym zakresie zob. Gadamer 2002, 9–10.

26  Forma (eidos) oraz idea to w grece, tak potocznej, jak i filozoficznej, wyrażenia blisko-
znaczne i zazwyczaj używane zamiennie.

27  Arystoteles, który chętnie w swoich wykładach posługuje się metaforą czy obrazowym 
przykładem, mówi w tym kontekście następująco: „I jak w Olimpii wieńczy się nie tych, co [abs-
trakcyjnie – M.P.] najpiękniejsi i  najsilniejsi, lecz tych, co biorą udział w  igrzyskach (jako że 
wśród nich są zwycięzcy), tak też uczestnikami tego, co w życiu dobre i moralnie piękne, stają się 
słusznie ci, którzy działają” (Arystoteles 2007, 1099a).



115

2007, 1181b). Z wywrotowego znaczenia tego manewru można zdać sobie sprawę 
dopiero wtedy, gdy pamiętamy, że właśnie „sprawy ludzkie” Platon uznaje w swo-
im Państwie za jedynie cienie i obrazy prawdziwej idei sprawiedliwości (Platon 
2010, 517D5)28. Przesłanie nie może być czytelniejsze: tak jak dla Platona w rozwa-
żaniach nad dobrem i sprawiedliwością liczą się abstrakcyjne idee, konkretne zaś 
praktyki o tyle tylko, o ile uczestniczą (methexis) w tych ostatnich, tak u Stagiryty 
relacja ta ulega odwróceniu: to właśnie sfera „spraw ludzkich” – sfera konkret-
nych praktyk i aktualnej świadomości (mniemań) ich uczestników – jest solidnym 
i prawomocnym punktem wyjścia w etycznych czy politycznych rozważaniach nad 
ideami29. Tyle Arystoteles; Selznick natomiast pozostaje tu całkowicie w kręgu od-
działywań wywodzącej się od założyciela Lykeonu tradycji.

Także w  kwestii rozumienia samego pojęcia polis Selznick czerpie obfi-
cie z filozofii Arystotelesa, czy szerzej – z myśli politycznej starożytnej Grecji. 
Uwagę zwraca przede wszystkim rozumienie organizacji politycznej (ang. polity,  
gr. polis) jako wspólnoty, i  to wspólnoty szczególnego, bo moralnego, rodzaju. 
Jak pisze o niej sam Selznick: „Polity jest wspólnotą polityczną, jeśli przez tę 
ostatnią rozumieć wspólnotę zdolną do zaoferowania «życia publicznego» swoim 
obywatelom. Jest jednością moralną, a jednocześnie formą partycypacji i organi-
zacji społecznej” (Selznick [1969] 1980, 31). Związek polityczny w tym ujęciu or-
ganizowany jest i spajany poprzez pewien zbiór wspólnych oczekiwań moralnych 
obywateli; innymi słowy, zakłada się tu, że taka wspólnota oczekiwań istnieje.  
Założenie to stanowi w  gruncie rzeczy konsekwencję pojmowania polis jako  
opartej na wspólnocie cnót; spajająca polis więź czerpie swe istnienie i siłę z rea-
lizacji tych cnót przez poszczególnych obywateli. Dlatego właśnie, zauważmy na 
marginesie, edukacja moralna rozumiana jako wychowanie do cnót jest jednym 
z kluczowych problemów polityki w rozumieniu Arystotelesa.

Należy mieć jednak na względzie, że polis jest dla Arystotelesa związkiem 
obywateli wolnych i  rozumnych – tzn. jest związkiem, który zakłada znaczną 
autonomię wchodzących weń jednostek. W gruncie rzeczy nie istnieje tu żadna 
opozycja pomiędzy wspólnotą a autonomią, ponieważ oba te człony nawzajem się 
warunkują. Człowiek, zgodnie z powszechnie znaną definicją, jest zoon politikon 
(Arystoteles 2008, 1253a), zwierzęciem politycznym – co znaczy, że jest osobą 
o tyle tylko, o ile uczestniczy w życiu polis. To właśnie związek polityczny ma 
moc personalizacji jednostek. Dzieje się tak m.in. dlatego, że jedynie w związku 

28  W  rozważaniach tych mamy wyraźne nawiązanie do platońskiej metafory jaskini, 
z wyobrażaniem cieni prawdziwych idei.

29  Podobnie doświadczenie zmysłowe pozostaje dla Arystotelesa punktem wyjścia dla 
abstrakcji w  innych dziedzinach wiedzy – biologii, fizyce, a nawet matematyce. Metoda, która 
stanowi o  sile Arystotelejskiej etyki czy polityki, okazała się w znacznej mierze ślepą uliczką 
w naukach ścisłych. Warto też zauważyć, że dokładnie to samo podejście pozwoliło Arystotele-
sowi odegrać rolę głównej inspiracji dla rozwoju współczesnego antyformalizmu w logice i teorii 
argumentacji (Perelman 1984; 2004).



116

polis mają szansę zaistnieć pewne określone właściwości definiujące nasze czło-
wieczeństwo, jak sprawiedliwość (dikaiosyne) czy rozumność praktyczna ( frone-
sis) (Arystoteles 2008, 1252b–1253a; zob. też MacIntyre 2007, 156–158). Ten medal 
ma jednak również swoją drugą, wspomnianą już stronę, wedle której tak uspołecz-
nione, a zatem spersonalizowane jednostki – jako sprawiedliwe i rozumne – stają 
się przez to autonomicznymi podmiotami; polis jest więc moralnym związkiem 
opartym na wspólnocie cnót, ale jest to związek tworzony przez wolne i autono-
miczne podmioty. Wspólnota polityczna jest przy tym zależna w swym istnieniu 
od poszczególnych jej członków równie mocno, jak ci ostatni zależni są od wspól-
noty; jak zauważa Giovanni Reale, „szczęście państwa zależy od cnoty, ale cnota 
jest zapodmiotowana w pojedynczym obywatelu” (Reale 2005, 253). Trafna jest 
w tym kontekście uwaga Siemka, że znaczny stopień indywidualizacji poszczegól-
nych jednostek tworzących typową dla polis więź polityczną (koinonia e politike) 
uwidacznia się szczególnie wtedy, gdy porównać ją z przedpolitycznymi, a zatem 
rodowymi czy klanowymi formami uspołecznienia (Siemek 2002, 10–11).

Podobne rozłożenie akcentów znajdujemy także u Selznicka. Podkreśla on 
bardzo mocno znaczenie obywatelskiej wspólnoty („angażującej całe osoby, a nie 
segmentowo wydzielone interesy czy działania” (Selznick 1992, 358)), jest to jed-
nak wspólnota łącząca wzajemnie zróżnicowane i autonomiczne jednostki. Prze-
kładając poglądy Selznicka na bardziej współczesną siatkę pojęciową filozofii 
politycznej, można je uznać za próbę połączenia pewnych elementów komunita- 
ryzmu oraz liberalizmu. Nieprzypadkowo, omawiając tę kwestię, Selznick zwraca 
uwagę głównie na ograniczenia obydwu tych tradycji (Selznick 1992, rozdz. 13). 
Po raz kolejny dochodzi tu do głosu skłonność autora do dostrzegania w każdym 
modelu społecznym czy ideologii politycznej zarówno pozytywów, jak i negaty-
wów, a także wynikająca stąd ambicja znajdywania punktów wspólnych i wza-
jemnego moderowania opozycyjnych punktów widzenia. Tym samym próbuje on 
wykazać, że jedyną rozsądną opcją wydaje się połączenie pewnych elementów 
obu tradycji – pogląd, który zbliża autora do reprezentantów tzw. republikańskie-
go liberalizmu (takich jak Michael Walzer, Charles Taylor czy Quentin Skinner), 
zgodnie z którym zachodzi „ścisły związek pomiędzy aktywnym uczestnictwem 
w życiu politycznym, mającym na celu utrzymanie dobra wspólnego […] (czyli 
pomiędzy aktywną obywatelskością), a  indywidualną wolnością obywateli re-
alizujących swoje własne plany życiowe” (Szahaj 2006, 31–32), bowiem tylko 
dostatecznie silna i wolna wspólnota potrafi zapewnić jednostce jej osobistą wol-
ność. Podobnie jak Selznick – i jak to miało miejsce w greckim pojęciu związ-
ku politycznego, koinonia e politike – republikańscy liberałowie postrzegają 
społeczeństwo (obywatelskie) jako złożone z  „holistycznych indywidualistów”  
– „świadomych swego zakorzenienia w  wartościach jakiejś wspólnoty” i  po-
przez to poważnie zaangażowanych, jednak ceniących swoją indywidualną 
wolność i  społeczny pluralizm (Szahaj 2006, 28). Zastanawia jedynie, czy po-
glądy Selznicka, starające się łączyć dwie tradycje, trafniej jest postrzegać jako 



117

„komunitariański liberalizm” (jak czyni to Martin Krygier30, a co sugeruje domi-
nację pierwiastka liberalnego), czy też „liberalny komunitarianizm”. Wydaje się, 
że mimo wszystko przeważająca pozycja przypada tutaj optyce wspólnotowej.

Można u  Selznicka dopatrywać się dalszych jeszcze inspiracji klasyczną 
grecką myślą polityczną. Będą one widoczne np. w sposobie, w jaki autor ten po-
strzega obywatelskość i dyspozycje charakteryzujące dobrego obywatela – rozum-
ność praktyczną (greckie fronesis), przekraczającą wąski horyzont racjonalności 
celowo-instrumentalnej, oraz oddanie (ang. piety), mające wiązać obywatela ze 
wspólnotą polityczną na sposób znacznie głębszy, niż wynikałoby to z liberalnej 
wizji kontraktu społecznego, w ramach którego jednostki pozostają zdystansowane 
zarówno względem siebie nawzajem, jak i społeczeństwa jako całości. Kwestia ta 
zyskuje na znaczeniu szczególnie wtedy, gdy pamiętać o swoistym uzależnieniu 
prawa responsywnego od obywatelskiej kondycji społeczeństwa (Nonet i Selznick 
1978, 90–93, 113)31. Znajdujemy też u Greków pierwowzór tak ważnego dla Selz- 
nicka rozróżnienia pomiędzy opartą na instytucjach wspólnotą polity (koinonia  
e politike) a bardziej instrumentalną formą zrzeszenia, nastawionego na realizację 
ściśle wyznaczonych celów – co autor ten określa mianem organizacji, w grece zaś 
funkcjonuje pod terminem symmachia koinonia (por. Siemek 2002, 11)32.

Wydaje się jednak, że najistotniejsze pozostają omówione wyżej zapożycze-
nia: centralne znaczenie kategorii telosu (nadrzędnego ideału) dla rozumienia 
praktyk społecznych, uznanie (zarówno ontologicznego, jak i metodologicznego) 
zapośredniczenia owego telosu w konkretnych praktykach, a wreszcie wizja po-
lity jako rozumnej wspólnoty moralnej, tworzonej przez poważnie zaangażowa-
ne, a jednak autonomiczne jednostki. To właśnie te założenia tłumaczą specyfikę 
przyjętej przez autora metody socjologicznej, pozwalają sformułować koncepcję 
„moralnego rozwoju” instytucji (w tym prawa), a także wskazać pożądany kie-
runek tego rozwoju. Będzie nim responsywność, gotowość do odpowiadania na 
potrzeby wspólnoty i wchodzących w jej skład jednostek.

4. Prawo responsywne

Koncepcja prawa responsywnego została wyłożona najpełniej we wspól-
nej książce Philipa Selznicka i Philippe’a Noneta Law and Society in Transition:  
Towards Responsive Law (Nonet i Selznick 1978). W związku z tym może powstać 
metodologiczna wątpliwość dotycząca oddzielenia poglądów samego Selznicka 

30  Co znacznie lepiej brzmi w  języku angielskim: „communitarian liberalism” (Krygier 
2012, 248 i n.). Krygier idzie tu zresztą w ślad za samym Selznickiem (Selznick 2006).

31  Por. też pkt 4 bieżącego rozdziału.
32  Selznick niekoniecznie musiał być świadomy tej ciągłości – wydaje się, że w omawianym 

zakresie czerpał bezpośrednio przede wszystkim z Webera – niemniej jednak więź z grecką tra-
dycją pozostaje widoczna.



118

od tego, co zaproponował on wspólnie ze swoim uczniem i przyjacielem. Takie 
rozważania nad „ilością Selznicka w Selznicku” wydają się jednak jałowe i po-
zbawione sensu. Idea prawa responsywnego pozostaje spójna z poglądami tego 
autora prezentowanymi zarówno we wcześniejszych, jak i późniejszych jego pra-
cach. Nie można także pominąć faktu, że wkrótce po opublikowaniu tej książki 
Nonet zmienił swoje stanowisko w interesującej nas kwestii, przedstawiając kry-
tykę koncepcji, której współautorstwo mu przynależy. Wszystko to pozwala trak-
tować rozważane tu pojęcie jako dzieło przede wszystkim Selznicka; nawet jeśli 
nie sformułował go w pełni sam, z pewnością całkowicie je zaakceptował jako 
konsekwentny wynik swoich szerszych zapatrywań socjologiczno-prawnych. 
Chociaż więc poniżej będę mówił nieraz o obu autorach, można to utożsamiać 
z poglądami samego Selznicka.

Idea prawa responsywnego pojawia się w określonym kontekście teoretycz-
nym i praktycznym, który nie pozostaje bez znaczenia dla jej właściwego odczy-
tania. Tło teoretyczne zarysowane zostało przeze mnie w  dwóch poprzednich 
podrozdziałach. Jeśli chodzi natomiast o praktyczne uwarunkowania tej propozy-
cji, Nonet i Selznick wskazują bezpośrednio na nasilający się, jak twierdzą w swo-
jej diagnozie, kryzys autorytetu prawa (Nonet i Selznick 1978, 1–8). Jak piszą 
autorzy, autorytet ten został wystawiony na szwank przez zarzuty – formułowane 
głównie z pozycji teorii krytycznych – jakoby prawo stanowiło przede wszystkim 
narzędzie dominacji. Krytyka taka wiąże się z kwestionowaniem podstawowych 
dogmatów liberalnej myśli polityczno-prawnej. Jakkolwiek diagnoza ta odnosi 
się bezpośrednio do stanu świadomości społeczeństwa północnoamerykańskiego 
w latach sześćdziesiątych i siedemdziesiątych ubiegłego stulecia, wiele gorzkich 
słów kierowanych pod adresem porządku prawnego i jego legitymacji wydaje się 
aktualnych także dzisiaj. Kryzys ten rodzi, zdaniem autorów, potrzebę refleksji 
nad wizjami prawa alternatywnymi wobec dominującego (liberalno-pozytywi-
stycznego) paradygmatu, które jednak nie negowałyby zasadniczej wartości pra-
wa jako takiego33.

Autorzy Law and Society in Transition proponują ewolucyjną narrację, zgod-
nie z którą współczesne porządki prawne rozwijały się od modelu represyjnego, 
poprzez autonomiczny, w kierunku modelu prawa responsywnego. Zasadnicze 
znaczenie ma odróżnienie modeli autonomicznego i responsywnego. W takim ze-
stawieniu prawo responsywne miałoby być bardziej wrażliwe na uwarunkowania 
społeczne, nastawione kooperacyjnie, celowościowe, elastyczne i ukierunkowane  
na sprawiedliwość materialną – nie tracąc przy tym formalnej racjonalności  
i wewnętrznej spójności.

33  Jak piszą Nonet i Selznick: „Istnieje kiełkujące poszukiwanie teorii prawa i społeczeń-
stwa, która potrafiłaby (1) potwierdzić wartość prawa oraz (2) wskazać alternatywy wobec przy-
musu i represji” (Nonet i Selznick 1978, 8).



119

4.1. Ewolucyjna typologia prawa

Autorzy opierają swoją typologię na kilku głównych charakterystykach, 
mających pozwalać na odróżnienie od siebie trzech modeli. Spośród nich naj-
ważniejsze w kontekście prowadzonych tu rozważań wydają się: cel porządku 
prawnego, sposób legitymizacji, styl rozumowania i realizowania władzy dyskre-
cjonalnej oraz relacje prawa względem polityki (Nonet i Selznick 1978, 16). Co 
do pierwszego punktu, czyli celu prawa, to dla prawa represywnego będzie nim 
zapewnianie porządku, a dla prawa autonomicznego – legitymizacja (władzy); 
cel prawa responsywnego zostaje określony hasłowo jako „kompetencja”, czy-
li zdolność do rozwiązywania realnych problemów i odpowiadania na społecz-
ne oczekiwania. Z powyższym wiąże się punkt kolejny, jakim jest dominujący 
w danym modelu sposób legitymizacji prawa. Dla prawa represywnego będzie to 
przede wszystkim skuteczność w zapewnianiu porządku, dla prawa autonomicz-
nego – gwarantowanie sprawiedliwości proceduralnej, dla responsywnego zaś  
– realizacja sprawiedliwości materialnej. Kolejna różnica pomiędzy omawianymi 
modelami dotyczy stylu rozumowań prawniczych oraz realizowania władzy dys-
krecjonalnej. W przypadku prawa represywnego rozumowania przeprowadzane 
są ad hoc dla konkretnej sprawy, trudno też dopatrzeć się w nich większej syste-
matyczności; podmiotom stosującym i egzekwującym prawo przysługuje szeroki 
zakres władzy dyskrecjonalnej. W prawie autonomicznym sytuacja ulega ponie-
kąd odwróceniu: władza dyskrecjonalna jest ograniczana do możliwie minimal-
nych rozmiarów, a rozumowania są ustrukturyzowane przez ścisłe poszanowanie 
autorytetu prawa, w  sposób naturalny ciążąc ku legalizmowi i  formalizmowi. 
Prawo responsywne przynosi nawrót do szerszego spektrum swobody podmio-
tów stosujących prawo, jest to jednak swoboda podporządkowana realizacji okre-
ślonych celów; rozumowania prawnicze również mają charakter celowościowy 
i skupiony bardziej na materialnych niż formalnych standardach. Zbliżony sche-
mat rozwojowy powtarza się w przypadku ostatniej z cech, jaką jest relacja prawa 
i polityki. Prawo represywne oznacza całkowite podporządkowanie prawa wła-
dzy politycznej. Uniezależnia się ono od tej władzy, zgodnie z doktryną podziału 
władz, w modelu prawa autonomicznego. W prawie responsywnym obserwujemy 
ponowne zbliżenie i przenikanie obu sfer; nie istnieje ścisła granica pomiędzy 
roszczeniami politycznymi a prawnymi.

Powyższe rozróżnienia pozwalają, jak sądzę, uchwycić w zarysach ogólną 
ideę każdego z  wyróżnionych przez Selznicka i  Noneta modeli. Rzecz jasna, 
modele te funkcjonują na prawach typów idealnych; realnie istniejące instytucje 
prawne będą miały – zdaniem autorów – mieszany charakter, możliwe będzie 
jednak zwykle wskazanie modelu dominującego. Założenie takie stanowi przy-
kład zastosowania charakterystycznej dla Selznicka metodologicznej optyki wa-
riantywności: różne istotne zmienne określające porządek prawny (podległość 
regułom, autorytet, dyskrecja, celowość itp.) występują w  realnie istniejących 



120

instytucjach w  różnych odmianach i  kombinacjach, co pozwala rozróżniać  
pomiędzy poszczególnymi typami porządków prawnych – typami, które w em-
pirii społecznej nachodzą na siebie i wzajemnie się przenikają. Jak stwierdzają 
autorzy, „debata prowadzona w prawoznawstwie przesłoniła ten fakt nachodze-
nia na siebie [poszczególnych modeli] poprzez skupienie się na konkurencyjnych 
koncepcjach natury prawa. Strategia charakteryzująca nauki społeczne jest bar-
dziej gotowa wprost rozpoznać różnorodność sposobów doświadczania prawa” 
(Nonet i Selznick 1978, 18).

Analizowany projekt teoretyczny konsekwentnie zresztą realizuje typowe 
dla Selznicka założenia metodologiczne. Dzieje się tak również w  odniesieniu 
do, niezwykle istotnej, kwestii relacji pomiędzy prawem a moralnością. Jak pisał 
ten autor wiele lat później, zaprezentowany w Law and Society in Transition ewo-
lucyjny model legitymizacji prawa „zrywa z  długoletnią praktyką filozoficzną 
polegającą na próbach znalezienia czysto analitycznych sposobów rozumienia re-
lacji pomiędzy prawem a sprawiedliwością czy prawem a moralnością” (Selznick 
2000, 273). W prezentowanym ujęciu relacje te nie mają charakteru koniecznego 
(czego domagały się skrajne koncepcje prawa natury), nie są też jednak całkowi-
cie przygodne (jak chciałby skrajny pozytywizm), ale zmieniają się wraz z prze-
chodzeniem do kolejnego typu porządku prawnego.

Pierwszy typ prawa, prawo represywne, ma być w tym ujęciu bezpośrednią 
ekspresją i narzędziem władzy, przymusem wyposażonym w autorytet reguł. Nie 
istnieje tu oddzielenie prawa od władzy politycznej, a naczelną funkcją systemu 
prawnego jest – powtórzmy – zapewnianie porządku społecznego i gwaranto-
wanie skuteczności w  wykonywaniu tejże władzy, ale także jej legitymizacja 
jako wyposażonej w autorytet prawny. Właśnie ta ostatnia funkcja prawa repre-
sywnego przyczynia się jednak do jego wewnętrznej niestabilności. Skuteczna 
władza wymaga uprawomocnienia, ale prawo represywne okazuje się „względnie 
prymitywnym narzędziem legitymizacji” (Nonet i Selznick 1978, 51–52), skoro 
opiera swe roszczenia głównie na przymusie i  podporządkowaniu. Ten deficyt 
uprawomocnienia przyczynia się (a co najmniej może się przyczyniać) do ewolu-
cji prawa represywnego w kierunku modelu prawa autonomicznego, które kwe-
stię legitymizacji stawia w samym centrum.

Za pomocą kategorii prawa autonomicznego Nonet i Selznick opisują „kla-
syczny” nowoczesny sposób pojmowania prawa, któremu doktrynalnie najbli-
żej do prawniczego pozytywizmu. Warto dla jego charakterystyki przywołać  
in extenso cztery jego cechy wyszczególnione przez autorów. Zgodnie z  nimi 
w ramach modelu prawa autonomicznego:

1. �Prawo pozostaje oddzielone od polityki. W charakterystyczny sposób system głosi niezależność 
sądownictwa i wyznacza ostrą linię pomiędzy funkcjami legislacji i judykatury.

2. �Porządek prawny opowiada się za „modelem reguł”. Koncentracja na regułach pomaga 
wzmocnić narzędzia służące pociąganiu do formalnej odpowiedzialności [accountability]; 



121

jednocześnie ogranicza ona kreatywność instytucji prawnych i wkraczanie przez nie na obszar 
polityki.

3. �„Procedura jest sercem prawa”. Powtarzalność i formalna bezstronność [ fairness], a nie spra-
wiedliwość materialna, stanowią pierwszy z celów i główne zadanie porządku prawnego.

4. �„Wierność wobec prawa” rozumiana jest jako ścisłe podporządkowanie regułom prawa pozy-
tywnego. [Ewentualna] krytyka obowiązującego prawa musi być skanalizowana w ramach pro-
cesu politycznego (Nonet i Selznick 1978, 54).

Prawo autonomiczne ustanawia i  chroni przestrzeń konsensusu: „ucieleś- 
nia standardy […] wyłączone z  politycznych kontrowersji” (Nonet i  Selznick 
1978, 57); czyni to jednak za cenę nakładania ograniczeń na możliwość działania 
władzy politycznej (Nonet i Selznick 1978, 59).

Jednak prawo autonomiczne nadal – podobnie jak czynił to jego repre-
sywny poprzednik – postrzega samo siebie przez pryzmat związku z władzą 
i aparatem państwa, jako instrument kontroli społecznej będący integralnym 
elementem państwowego reżimu (w  tym wypadku reżimu państwa prawa). 
Również ono zgłasza jednoznaczne roszczenie do autorytetu domagającego 
się podporządkowania (Nonet i  Selznick 1978, 68). Różnica w  stosunku do 
prawa represywnego polega głównie na rozszerzeniu zakresu adresatów tego 
obowiązku, obejmującego teraz również podmioty władzy, a  także na wy-
raźnie większej dozie przewidywalności owego autorytetu, który rości sobie 
posłuszeństwo.

Jednocześnie w wewnętrznym rozwoju prawa autonomicznego pojawiają 
się tendencje, które zdaniem autorów rozsadzają od środka logikę jego działa-
nia. Chodzi tu przede wszystkim o coraz pełniejsze upodmiotowienie adresa-
tów prawa, które prowadzi m.in. do postawy krytycyzmu wobec tegoż prawa. 
Obywatele, których prawa podmiotowe gwarantowane są przez system prawny, 
stawiają temu ostatniemu coraz wyższe wymagania. Ten fakt, połączony z we-
wnętrznym napięciem pomiędzy sprawiedliwością formalną (faktycznie reali-
zowaną) a sprawiedliwością materialną (początkowo oczekiwaną jako wtórny 
skutek tej pierwszej, stopniowo coraz otwarciej artykułowaną), prowadzi do 
podważenia fundamentów, na których wspiera się gmach prawa autonomicz-
nego. Oparcie w ścisłych regułach i procedurach przestaje wystarczać, aby od-
powiadać na rosnące oczekiwania społeczne względem prawa. W ten sposób 
pojawia się miejsce dla nowego, bardziej „obywatelskiego” typu prawa – prawa 
responsywnego.

Jak widać, ewolucja prawa od jednego do kolejnego modelu w rozumieniu 
autorów ma w sobie coś z Heglowskiego Aufhebung – zniesienia, które zarazem 
jest zachowaniem. Tak jak prawo autonomiczne przezwycięża słabości prawa re-
presywnego, zachowując jednak to, co w  tym wcześniejszym okazuje się naj-
bardziej wartościowe (czyli ukryte dążenie do uprawomocnienia), tak to samo 
prawo autonomiczne zostaje przezwyciężone w swoich mankamentach przez pra-
wo responsywne, które jednak przechowuje i przenosi w sobie m.in. wrażliwość  



122

na społeczne oczekiwanie sprawiedliwości34. Być może zresztą – a myśl taka by-
łaby zgodna z ogólnymi zapatrywaniami Selznicka – chodzi tu cały czas o jeden 
i ten sam ideał prawomocności i legalności, którego rozumienie dojrzewa do co-
raz pełniejszego jego urzeczywistnienia (Nonet i Selznick 1978, 107–108).

4.2. Typ prawa responsywnego

Jeśli dla opisu koncepcji prawa responsywnego oddać na początek głos sa-
mym autorom, ujmują oni jej zasadnicze składowe w czterech punktach, zgodnie 
z którymi:

1. �Dynamika rozwoju prawa prowadzi do zwiększenia autorytetu celu [the authority of purpose].
2. �Cel czyni obowiązek prawny bardziej problematycznym, a przez to rozluźnia roszczenie prawa 

do posłuszeństwa i  otwiera możliwość pojmowania porządku publicznego na mniej rygory-
styczny i bardziej obywatelski sposób.

3. �Podczas gdy prawo zyskuje na otwartości i elastyczności, argumentacja prawnicza [legal advo-
cacy] przybiera wymiar polityczny, wytwarzając siły, które pomagają zmieniać i korygować 
instytucje prawne, ale które stwarzają też niebezpieczeństwo podważenia instytucjonalnej 
integralności.

4. �Na koniec zwracamy uwagę na największy problem prawa responsywnego: w  środowisku, 
w którym prawo poddawane jest zewnętrznej presji, nieprzerwany autorytet prawnego celu, 
a  także integralność porządku prawnego zależą od tego, czy uda się zaprojektować bardziej 
kompetentne instytucje prawne (Nonet i Selznick 1978, 78).

Już na poziomie tego opisu widać większą niejednoznaczność pojęcia prawa 
responsywnego, gdy porównać je z jego autonomicznym odpowiednikiem. Napo-
tykamy tu bowiem takie metaforyczne sformułowania, jak „autorytet celu”, „bar-
dziej obywatelskie pojmowanie prawa” czy „problematyczność obowiązku praw-
nego”. Doprawdy, bez dodatkowych wyjaśnień wyrażenia te więcej zaciemniają, 
niż wyjaśniają. Jeśli porównać to z dość precyzyjnymi kategoriami służącymi do 
opisu prawa autonomicznego, widać, że język prawniczy jest znacznie bardziej 
nawykły i przystosowany do tego właśnie modelu prawa. Na samym początku na-
potykamy więc trudność językową: czy słownik języka prawnego i prawniczego, 
w jego obecnym kształcie, nadaje się do mówienia o takim modelu prawa, jaki 
próbują przedstawić Nonet i Selznick.

Zacznijmy od kwestii najbardziej chyba podstawowej, i przez to najłatwiej-
szej do uchwycenia, tj. od otwartości prawa, o której autorzy piszą, że „jest ko-
niecznym, choć niewystarczającym warunkiem responsywności” (Nonet i Selz- 
nick 1978, 104). Otwartość prawa znajduje swój wyraz zarówno w wymiarze 

34  Do Heglowskiego pojęcia Selznick odwoływał się w zbliżonym kontekście już wcześniej, 
pisząc w Law, Society, and Industrial Justice: „Law aufgehoben is polity achieved” („Przezwy-
ciężone prawo to osiągnięta wspólnota polityczna” (Selznick [1969] 1980, 28; por. też Nonet 2002, 
52 i n.)).



123

zewnętrznym (jego relacji z  otoczeniem), jak i  wewnętrznym (jego własnej 
organizacji). W pierwszym z nich otwartość oznacza przede wszystkim goto-
wość do odpowiadania na społeczne oczekiwania wobec prawa, realizowania 
pozaprawnych celów i wartości. W wymiarze wewnętrznym otwartość wiąże 
się z odrzuceniem formalizmu, wyższą elastycznością i samokorygującym cha-
rakterem prawa. Ta wewnętrzna otwartość możliwa jest m.in. dzięki odejściu od 
dominującej roli reguł w systemie prawnym, który większą wagę zaczyna przy-
wiązywać do – bardziej ogólnych – zasad. Selznick i Nonet nawiązują tu, rzecz 
jasna, do znanej w prawoznawstwie debaty dotyczącej relacji między zwykły-
mi regułami a zasadami prawnymi, w szczególności zaś do poglądów Ronalda 
Dworkina. Jest jednak pewna istotna różnica między spojrzeniem autora Biorąc 
prawa poważnie a tym przyjętym przez autorów Law and Society in Transition: 
ci ostatni nie akceptują konsekwencji, jakie Dworkin przypisuje rozróżnieniu 
pomiędzy zasadami sensu stricto (principles) a wymogami polityki (policies). 
Uważają oni podejście Dworkina do tej kwestii za zbyt zawężające, bowiem 
w  obrębie prawa responsywnego oba rodzaje standardów będą mieć zbliżony 
autorytet, tzn. będą występować jako podobnie relewantne standardy prawne 
(Nonet i Selznick 1978, 80–82).

Tak pojmowana, otwartość prawa okazuje się jednak dość ambiwalentna. 
Z jednej strony daje ona szansę na bardziej kompetentne i lepiej dostosowane 
do społecznej wrażliwości, a  przez to mocniej legitymowane prawo; z  dru-
giej jednak powstaje tu ryzyko rozbicia tożsamości porządku prawnego, po-
padnięcia w  populizm i  nadmierny partykularyzm, w  którym prawo służyć 
będzie najbardziej aktywnym i wpływowym grupom społecznym, ignorując 
przy tym potrzeby pozostałych obywateli. Prawo responsywne najmocniej 
więc doświadcza (uniwersalnego dla wszystkich jego typów) napięcia pomię-
dzy otwartością a  integralnością prawa (Nonet i  Selznick 1978, 75–77). Ta 
pierwsza siła prowadzić będzie w  kierunku coraz większego zacierania się 
granic pomiędzy argumentami prawnymi a tymi pochodzącymi z porządków 
moralności czy polityki, jednocześnie jednak potrzeba integralności będzie 
kłaść nacisk na spójność, powtarzalność i obiektywność prawa. Responsyw-
ność musi zatem oznaczać „odpowiedzialną, a więc wybiórczą i  selektywną 
adaptację” (Nonet i Selznick 1978, 77). Wobec tej próby godzenia w prawie 
sprzecznych tendencji nasuwa się oczywiste pytanie, w  jaki sposób miałoby 
to być możliwe; czy i na ile da się zapewnić spójność i obiektywność takiego 
społecznie wrażliwego i elastycznego porządku prawnego. Odpowiedzi na to 
pytanie dostarcza autorom – co nie powinno dziwić na tle znanych nam już 
poglądów Selznicka – pojęcie celu.

Ukierunkowanie na cel jest jedną z  podstawowych cech wyróżniających 
prawo responsywne. To właśnie cel (purpose) z  jednej strony pozwala nadać 
prawu niezbędną elastyczność (skoro od rygorystycznego przestrzegania reguł 



124

i  procedur ważniejsza staje się realizacja założonych celów)35, z  drugiej zaś  
wyznacza, niezbędne w prawie, obiektywne standardy postępowania i oceny. Nie-
trudno przy tym zauważyć, że takie postawienie sprawy zależne jest od określone-
go sposobu rozumienia samego pojęcia celu, który musi być możliwy do racjonal-
nego zdefiniowania. Innymi słowy, jeśli to rozumowanie celowościowe wyznaczać 
ma tożsamość prawa, trzeba, aby cel taki był dostatecznie uchwytny.

Tu jednak pojawia się pewna trudność w koncepcji Noneta i Selznicka, któ-
rzy wydają się przypisywać pojęciu celu dwa różne, nie do końca możliwe do 
pogodzenia znaczenia. Z jednej strony może być ono interpretowane jako odpo-
wiednik greckiego pojęcia telos, co byłoby zgodne z odnotowanymi już poglą-
dami samego Selznicka. Koncepcja prawa responsywnego byłaby w tym ujęciu 
kolejną odsłoną wciąż ponawianej przez tego autora próby socjologicznego oży-
wienia pojęcia telosu. Jako takie, pojęcie celu miałoby wyraźnie moralną treść 
i zasadniczo byłoby tożsame z nadrzędnym dla prawa ideałem legalności.

Z drugiej jednak strony Nonet i Selznick zdają sobie sprawę, że tak ogólnie 
określony ideał – nawet jeśli uznać, że ma on jasno sprecyzowaną treść – nie 
wystarcza dla efektywnego ukierunkowania działań instytucji prawnych. Pod-
suwają więc drugi możliwy sposób rozumienia pojęcia celu, o bardziej technicz-
nym zabarwieniu. Tak rozumiany, cel byłby pewnym empirycznie uchwytnym 
stanem rzeczy, możliwym do zweryfikowania według zestandaryzowanych kry-
teriów instytucjonalnych i opisywanym w technicznym języku za pomocą takich 
narzędzi jak np. analiza kosztów i korzyści (Cost–Benefit Analysis; por. Nonet 
i Selznick 1978, 83, 91).

Niestety, oba przyjęte przez autorów sposoby rozumienia rozważanego poję-
cia słabo do siebie przystają. Można uznać, że wpisują się one w dwie konkuren-
cyjne tradycje myślenia celowościowego w ramach filozofii moralności i filozofii 
politycznej. Z jednej strony mamy filozofię telosu według Arystotelesa i budo-
waną na niej tzw. etykę cnót. Z drugiej strony empiryczno-techniczne ujęcie celu 
odpowiada utylitaryzmowi. Trudno uznać, że zaczerpnięte z każdej z tych tra-
dycji pojęcia dają się bezproblemowo łączyć ze sobą. W tym sensie można się 
zastanawiać, czy w propozycji Noneta i Selznicka nie pojawia się nieuprawniony 
przeskok, skutkujący wewnętrzną sprzecznością tej koncepcji. Wprawdzie auto-
rzy zauważają potrzebę „przełożenia ogólnego celu na szczegółowe wytyczne” 
dla instytucji prawnych, nie wskazują jednak, jak taki przekład miałby przebie-
gać ani czy w ogóle jest on możliwy36.

35  Nawiązując do rozróżnienia proponowanego w  polskim prawoznawstwie przez Lecha 
Morawskiego, można powiedzieć, że w prawie responsywnym funkcja instrumentalna przeważa 
nad funkcją deontologiczną (Morawski 2003, 42–43).

36  Zauważmy, że rozróżnienie tych dwóch interpretacji pojęcia celu jest zbieżne z przyjmo-
wanym przez Selznicka sposobem rozumienia pojęć organizacji i instytucji. Ta pierwsza nakie-
rowana jest bowiem na realizację technicznych celów, druga zaś na urzeczywistnianie ideałów 
(celów pojmowanych etycznie, czyli telosu).



125

Należy wszakże pamiętać, że o ile prawo jest instytucją w znaczeniu przyję-
tym przez Selznicka – zatem nasyconą wartościami, osadzoną w społeczeństwie 
i odpowiedzialną przed nim – cele przez nie obierane nie mogą być definiowane 
w czysto technicznym, izolowanym języku, będącym idiomem danej instytucji. 
Cele takie są bowiem współokreślane przez relacje między instytucją a jej otocze-
niem, w tym wypadku: przez polityczną rolę, jaką społeczeństwo przypisuje po-
rządkowi prawnemu. Dlatego też prawo responsywne, w porównaniu z prawem 
autonomicznym wyraźniej ukierunkowane na cel, będzie też w znacznie więk-
szym stopniu zależne od wspólnoty politycznej, której jest częścią, i zachodzą-
cych w jej ramach procesów politycznych. Jak już zauważyliśmy, prawo takie jest 
też bardziej otwarte na obywatelską krytykę, a obywatelskie nieposłuszeństwo 
zyskuje w nim rangę „legitymowanego sposobu kwestionowania i zmiany [obo-
wiązujących] reguł” (Nonet i Selznick 1978, 92). Jego autorytet jest bardziej prob-
lematyczny i zależny od „negocjacji, a nie podporządkowania” (Nonet i Selznick 
1978, 94). Dlatego też skuteczność prawa responsywnego jest istotnie zależna 
od tego, na ile w danym społeczeństwie rozwinięta jest cnota obywatelskości37, 
tj. zdolności i gotowości do włączania się w sposób odpowiedzialny w politycz-
ny proces współkształtowania świata życia społecznego (Nonet i Selznick 1978, 
90–93, 113).

W  konsekwencji w  porządku społecznym budowanym na prawie respon-
sywnym zaciera się do pewnego stopnia granica między argumentem prawnym 
a politycznym, między prawnym a politycznym działaniem. Prawo staje się „we-
hikułem, za pomocą którego grupy i organizacje mogą partycypować w kształ-
towaniu publicznych polityk” (Nonet i Selznick 1978, 96). Następuje zjawisko, 
które Nonet z  Selznickiem określają mianem „mieszania się władz [blending 
of powers]”. Ta inkluzja społeczna i otwartość na politykę, a także wiążące się 
z nimi „rozproszenie” autorytetu prawa niosą ze sobą zarówno szanse, jak i za-
grożenia. Prawo łatwiej w takim wypadku podlega zjawisku capture, czyli de-
gradacji do roli instrumentu w rękach wpływowych grup nacisku. Jak zauważają 
autorzy, w momencie, w którym instytucje prawne otwierają się na społeczne 
oczekiwania formułowane w języku politycznym, stają się one „(1) bardziej po-
datne na nierówności władzy w społeczeństwie oraz (2) bardziej skłonne koncen-
trować się na wąskim zakresie szczegółowych problemów. W efekcie stają się one 
w mniejszym stopniu odpowiedzialne przed szerszą wspólnotą polityczną, słabiej 
zorientowane w problemach i aspiracjach tej ostatniej” (Nonet i Selznick 1978, 
102). Po raz kolejny ujawnia się w tym dość ambiwalentny charakter całej idei 

37  Dosł. „uprzejmości” (civility), jednak Selznick z  Nonetem zwracają uwagę na starsze, 
źródłowe znaczenie tego wyrażenia, wywodzące się od civis, civitas. Co charakterystyczne, oba 
podstawowe w języku angielskim określenia na uprzejmość zawierają to nieprzekładalne na język 
polski nawiązanie do wspólnoty obywatelskiej (civility – civil – civitas; politeness – polity – polis), 
co zresztą odróżnia je od „dworskości” (courtesy), jako ideału o rodowodzie szlacheckim.



126

prawa responsywnego, jako koncepcji „wysokiego ryzyka” (por. Nonet i Selznick 
1978, 5–7).

Odpowiedź na to ryzyko musi przyjść z dwóch stron. Od strony społecz-
nego otoczenia prawa będzie to kultywacja wspomnianej już cnoty obywatel-
skości i dbałość o  jakość więzi spajających wspólnotę polityczną. Od strony 
samego prawa chodzić będzie o  rozwijanie kognitywnych kompetencji jego 
instytucji (Nonet i Selznick 1978, 99–100). Wracamy tu do kwestii uprawo-
mocnienia prawa responsywnego, które wymaga zdolności do rozwiązywania 
realnych problemów społecznych. Aby wywiązać się z tych legitymizacyjnych 
oczekiwań, instytucje prawne muszą, zdaniem autorów, rozwijać swoje kom-
petencje poznawcze i zdolność uczenia się. Innymi słowy, muszą one zarówno 
efektywnie pozyskiwać niezbędne informacje ze swojego społecznego otocze-
nia, jak i odpowiednio je przetwarzać oraz dostosowywać swój sposób działa-
nia w celu skutecznego wykorzystania nabytej wiedzy (Nonet i Selznick 1978, 
104–113). Prawo responsywne dla swego działania potrzebuje zatem mechani-
zmów refleksyjnej komunikacji z własnym otoczeniem społecznym (Stępień 
2008, 94).

Selznick i Nonet zdają sobie sprawę z  tego, że wizja prawa responsyw-
nego – podobnie jak prawa autonomicznego – ma ambiwalentny charakter 
i  pociąga za sobą pewne zagrożenia. Rozróżniają oni przy tym w  naukach 
prawnych koncepcje „niskiego” i „wysokiego ryzyka” (Nonet i Selznick 1978, 
5–7). Pierwsze koncentrują się na funkcjach stabilizacyjnych i gwarancyjnych 
prawa, postulując wysoki stopień jego formalizacji i separacji od polityki, co 
ma służyć zapewnianiu porządku społecznego oraz ograniczaniu arbitralności 
władzy. Druga grupa koncepcji, „mniej troszcząc się o autorytet, w większym 
stopniu akceptując wyzwania i nieporządek” (Nonet i Selznick 1978, 6), po-
stuluje prawo bardziej otwarte i dialogiczne (responsywne), służące jako na-
rzędzie zmiany i partycypacji społecznej. Każda z tych perspektyw ma swoje 
słabe strony. Koncepcje niskiego ryzyka, zdaniem autorów, nie tylko mogą 
prowokować sytuację, w której porządek prawny unikać będzie wyzwań wy- 
nikających ze zmieniających się warunków społecznych, ale w ostateczności mogą 
„rodzić kryzys i rozpad porządku poprzez zamykanie kanałów dla zgłaszania 
roszczeń, partycypacji i zmiany” (Nonet i Selznick 1978, 7). Z kolei koncep-
cje wysokiego ryzyka, dążąc do podnoszenia stopnia responsywności, mogą 
„sprzyjać słabości i  niezdecydowaniu [prawa] wobec wywieranych na nie 
presji i  zbytnio ulegać nastawionym aktywistycznie mniejszościom” (Nonet 
i Selznick 1978, 7). Wynika z tego, że ideał responsywności może być sensow-
nie aplikowany tylko tam, gdzie prawo zdołało wypracować sobie uprzednio 
niezbędną dozę autonomii, która uchroni je przed regresem w populizm lub 
niebezpieczeństwem capture.



127

5. Krytyka

Koncepcja prawa responsywnego zyskała sobie trwałe miejsce we współ-
czesnej jurysprudencji, jako trafna etykieta dla licznych procesów zachodzących 
w porządkach prawnych mniej więcej od połowy XX wieku. W tym kontekście 
pojawiły się m.in. hasła „responsywnej regulacji” (Ayres i Braithwaite 1992) czy 
„responsywnej administracji” (Stępień 2008 i cytowana tam literatura). Jedno-
cześnie, co musi budzić uznanie, koncepcja ta pozostaje spójna z poglądami Selz- 
nicka rozwijanymi konsekwentnie na przestrzeni kilkudziesięciu lat. Jest ona 
bezpośrednio powiązana z jego zapatrywaniami metodologicznymi, z przyjętym 
pojęciem instytucji społecznych, wreszcie z  rozumieniem nadrzędnego wobec 
prawa ideału legalności i wizją rozwoju tego ideału w czasie. Wszystko to zasłu-
guje na szacunek, nie oznacza jednak braku jakichkolwiek wątpliwości. Bieżący 
podrozdział zawiera krytykę koncepcji prawa responsywnego, w świetle której 
trudno, jak sądzę, uznać ją za w  pełni satysfakcjonujące rozwiązanie kwestii  
refleksyjności współczesnego prawa.

Podstawowa wątpliwość związana z omawianą koncepcją dotyczy samego 
statusu pojęcia prawa responsywnego: czy wyraża ono (jedynie) pewien program 
polityczny, czy też mamy tu do czynienia z  pełnoprawnym modelem socjolo-
gicznym, mającym empiryczne ugruntowanie. Selznick odpowiedziałby zapew-
ne, że jedno i drugie; że pojęcie to ma charakter normatywny, ale jednocześnie 
wskazuje na pewne zjawiska obecne już w mniej czy bardziej jawny sposób we 
współczesnych porządkach prawnych. Niemniej jednak, w porównaniu z innymi 
pracami tego autora, przy lekturze Law and Society in Transition uderza brak 
odniesień do realnie istniejących instytucji, które miałyby wcielać w życie ideę 
prawa responsywnego. Jest to tym bardziej znamienne, jeśli pamiętać o uwadze, 
jaką Selznick poświęcał właśnie kwestii ucieleśniania ideałów w  konkretnych  
praktykach instytucjonalnych – w jego opinii tylko takie ideały moralne mogą  
co do zasady stanowić przedmiot zainteresowania socjologii.

Nie oznacza to, że takich empirycznych odniesień nie da się znaleźć. Prze-
ciwnie, już w czasie pisania omawianej pracy kontekst taki istniał i musiał być 
jej autorom znany. Przykładowo, Robert Kagan (2002) interpretuje koncepcję 
prawa responsywnego na tle przemian, jakich od wczesnych lat sześćdziesiątych  
XX stulecia doświadczał amerykański system prawny, ukazując zmiany w są-
downictwie, legislacji i  administracji publicznej, które nakierowane były na 
wzrost responsywności prawa. Martin Krygier (2012, 184–186) z kolei wskazuje 
na szerszy kontekst toczonych ówcześnie zarówno w  Ameryce Północnej, jak 
i  w  Europie (a  także w  niektórych państwach położonych w  innych częściach 
globu) dyskusji nad modelem państwa opiekuńczego (welfare state). Pojęcie re-
sponsywności pojawiało się zresztą np. w  teorii administracji i  rządu jeszcze 
przed ukazaniem się pracy Selznicka i Noneta (Verba i Nie 1972; Stewart 1974). 



128

Z jakichś jednak powodów w ich książce nie znalazło sobie miejsca takie empi-
ryczne ugruntowanie zawartych w niej analiz pojęciowych, przez co te ostatnie 
sprawiają wrażenie zbyt abstrakcyjnych i zawieszonych w próżni. Podobna sła-
bość ujawnia się, jeśli interpretować prawo responsywne jako postulat polityczny, 
bowiem przy braku odniesień do empirii okazuje się on dość ogólnikowy i mgli-
sty. Owszem, idea prawa otwartego na potrzeby i oczekiwania jednostek, pra-
wa bardziej społecznie wrażliwego i elastycznego to wizja piękna, jednak Nonet 
i Selznick skąpią nam wskazówek, na czym dokładnie miałoby polegać wcielenie  
jej w  życie. Bardziej niż pełnokrwistą strategię polityczną, przypomina ona 
raczej figurę retoryczną.

Z powyższym wiąże się zbliżona wątpliwość dotycząca dokładnych relacji 
pomiędzy modelami prawa autonomicznego i  responsywnego. W  szczególno-
ści zastanawia, na ile prawo responsywne można rzeczywiście postrzegać jako 
w pełni odrębny model porządku prawnego, na ile zaś stanowi ono jedynie pe-
wien ideał moralny38, za pomocą którego wprowadza się korektę do modelu auto-
nomicznego. Co więcej, ideał taki konkurowałby w ramach prawa autonomicz-
nego z innymi wartościami (takimi jak formalna racjonalność prawa), nie zawsze 
więc musiałby być realizowany. Selznick i Nonet sami sugerują taką możliwość, 
pisząc: „Chociaż prawo responsywne może pozwalać na osiągnięcie wyższego 
stopnia sprawiedliwości, takie dążenie może kolidować z innymi wartościowymi 
celami ludzkimi. Nie powinniśmy przesądzać, czy rozsądne będzie preferowanie 
tego właśnie dążenia” (Nonet i Selznick 1978, 25).

Jednocześnie uznają oni centralne znaczenie modelu prawa autonomicznego, 
który wydaje się zapewniać największą stabilność i zdolność reprodukcji włas-
nych form instytucjonalnego porządku. Być może więc cała ewolucyjna narracja 
powinna być w tym wypadku odczytywana jako opowieść o prawie autonomicz-
nym, które zawiera w sobie zarówno ryzyko osunięcia się w  represyjność, jak 
i  potencjał do powiększania obszarów responsywności (por. Nonet i  Selznick 
1978, 26).

Takie spojrzenie na relacje pomiędzy prawem responsywnym a autonomicz-
nym współgra ze sposobem, w  jaki Selznick przedstawia dwa analogiczne ro-
dzaje zależności: pomiędzy liberalizmem i komunitaryzmem w sferze filozofii 
politycznej oraz pomiędzy biurokratycznym i  postbiurokratycznym modelem 
funkcjonowania administracji. Istniejące tu podobieństwa nie są, oczywiście, 
dziełem przypadku, bowiem między poszczególnymi płaszczyznami (filozo-
fii politycznej, prawa i administracji) istnieją wzajemne więzi. Modelowo rzecz 
ujmując, wybór jednej z  dwóch opcji na poziomie filozofii polityki przekłada 
się na preferencje w dwóch podległych jej obszarach, jakimi są prawo i admi-
nistracja. Przyjęcie liberalizmu będzie zatem wiązać się z uznaniem dla prawa 

38  Mateusz Stępień w trafny, jakkolwiek dość daleki od tradycji kantowskiej sposób określa 
koncepcję prawa responsywnego mianem „idei regulatywnej” (Stępień 2008, 91).



129

autonomicznego i biurokratycznych form organizacji administracji, stanowisko 
zaś komunitaryzmu preferować będzie prawo responsywne i postbiurokrację39. 
Jeśli w tym świetle spojrzeć na dwa wskazane tu rodzaje relacji, widać u Selzni-
cka determinację do postrzegania ich w perspektywie ciągłości, a nie zerwania. 
Komunitaryzm ma więc wprowadzać jedynie pewne korektury do liberalnego 
ustroju politycznego (myśl tę autor wyrazi hasłem „liberalnego komunitaryzmu” 
(Selznick 2006)), idea zaś postbiurokracji pełni rolę li tylko modyfikacji typowe-
go modelu biurokratycznego, rolę „zaczynu w biurokratycznym cieście” (Selz- 
nick 1992, 273–288). Podobnie, idea prawa responsywnego wydaje się zależna od 
autonomicznego modelu prawa.

Niezależnie jednak od dokładnego statusu pojęcia prawa responsywnego 
także jego treść (zatem to, co pod pojęciem tym jest ostatecznie rekomendowane) 
nie jest wolna od krytyki. W szczególności wobec całej koncepcji sformułowa-
ne mogą być trojakiego rodzaju zarzuty: (a) empiryczne (zarzut nieadekwatności 
wobec aktualnych realiów świata społecznego), (b) teoretyczne (zarzut bazowa-
nia na wątpliwej ontologii społecznej) oraz (c) normatywne (wedle których kon-
cepcja ta miałaby prowadzić do niemożliwych do zaakceptowania konsekwencji 
politycznych). Rozważmy je kolejno.

Ad a. Zarzut empiryczny pod adresem koncepcji prawa responsywnego spro-
wadza się do twierdzenia, że nie jest ona adekwatna wobec wysoce zróżnico-
wanych społeczeństw doby późnej nowoczesności. Jak twierdzi m.in. Teubner 
(1983), w realiach wyraźnie zdywersyfikowanych społeczeństw nie mogą spraw-
dzić się koncepcje prawa, które budują na pojęciu sprawiedliwości materialnej 
– a taki właśnie charakter miałaby mieć propozycja Selznicka i Noneta. Są one 
w opinii Teubnera próbą zrobienia kroku wstecz, w kierunku znacznie prostszych 
niż dzisiejsze form organizacji życia społecznego.

W tym kontekście wspominane już powiązanie koncepcji Noneta i Selznicka 
z doktryną welfare state może być postrzegane jako obciążenie tej propozycji. 
Trudno dziś bowiem nie dostrzegać zmian społecznych, które uczyniły ideę pań-
stwa opiekuńczego w  jej tradycyjnym wydaniu właściwie niemożliwą do speł-
nienia. Trend ten obejmuje zarówno przemiany na poziomie kulturowym – ros-
nący pluralizm przydaje dramatyzmu pytaniu, oczekiwaniom których konkretnie 
grup społecznych miałoby czynić zadość responsywne prawo40 – jak i, być może 

39  Wskazanie, że poglądy Selznicka na relacje między komunitaryzmem a  liberalizmem 
stanowią dogodną ramę dla interpretacji zależności pomiędzy modelami prawa autonomicznego 
i responsywnego, formułuje również Krygier (2002, 11). Powiązania pomiędzy ewolucyjnymi mo-
delami prawa i administracji sugerują sami autorzy (Nonet i Selznick 1978, 21–23).

40  Dość powiedzieć, że za przejawy responsywności prawa uznaje się m.in. takie rodzące nie-
ustanne kontrowersje społeczne regulacje, jak liberalizacja dostępu do aborcji czy legalizacja mał-
żeństw homoseksualnych; z drugiej strony według dokładnie tego samego modelu można interpreto-
wać np. prawne włączenie stopnia z religii do wykazu ocen na świadectwie maturalnym.



130

istotniejsze, transformacje instytucjonalne. Nie rodzi chyba wątpliwości teza,  
że dzisiejsze społeczeństwa odznaczają się złożonością, dynamiką i  intensyw-
nością wielorakich powiązań (zarówno w wymiarze lokalnym, jak i globalnym) 
nieporównywalnymi w stopniu z latami siedemdziesiątymi ubiegłego wieku, kie-
dy to Nonet i Selznick formułowali swoje tezy, a państwo opiekuńcze przeżywało 
szczytowy moment swojego rozwoju41. Stąd też trudno się dziwić, że podobnie 
jak koncepcja welfare state, tak i skojarzona z nią w znacznej mierze idea prawa 
responsywnego spotyka się obecnie z krytyczną reakcją. Przykładowo, na grun-
cie rodzimej nauki prawa Kozak zarzuca jej, że prawo w jej rozumieniu zostaje 
„uwikłane beznadziejnie w kontekst funkcjonalny” (Kozak 2002, 123): ma ono 
realizować polityczne czy społeczne zamówienia, co podważa jego autonomię. 
Jak dodawał Kozak (2002, 128): „Prawnik zostaje tu obciążony moralną współ-
odpowiedzialnością za sukces lub fiasko polityki społecznej prawodawcy”. Z ko-
lei Lawrence Friedman zauważa:

możliwe, że […] wielkie i zróżnicowane państwo po prostu nie jest w stanie wytworzyć tego ro-
dzaju wspólnoty czy konsensu, których wymaga przyjęta przez Selznicka wizja legalności. Ideał, 
który jest szlachetny na poziomie zakładu pracy, musi w takim wypadku nieuchronnie się załamać 
na poziomie wielkiego społeczeństwa (Friedman 2002, 148).

Friedman odnosi się tu bezpośrednio nie do prawa responsywnego, ale do 
wcześniejszej pracy Selznicka Law, Society, and Industrial Justice, która kon-
cepcję tę niejako zapowiada, analizując przemiany, którym podlega pojęcie le-
galności. Ponieważ książka ta skupia swoją uwagę na realiach stosunków pra-
cowniczych w  branży przemysłowej („sprawiedliwości w  przemyśle”, wedle 
tytułowego określenia), warto zauważyć zmiany, którym ten segment życia 
społecznego uległ w ciągu ostatnich kilkudziesięciu lat – a które, jak twierdzi 
Friedman, w  znacznym stopniu dezaktualizują obserwacje poczynione przez 
Selznicka (Friedman 2002, 147). Duże przedsiębiorstwa przemysłowe, z  silnie 
rozwiniętym w  ich ramach ruchem związkowym – czyli główny obiekt analiz 
w pracy Selznicka – coraz częściej ustępują miejsca rynkowi usług, znacznie bar-
dziej zdecentralizowanemu i  nomadycznemu. Takie zjawiska, jak outsourcing, 
samozatrudnienie, praca zdalna (także wykonywana z zupełnie innego miejsca 
globu niż siedziba „pracodawcy”), zatrudnienie w niepełnym wymiarze godzin 
itp., stały się składowymi codziennego środowiska pracy dla wielu osób. W tych 
warunkach strukturalnych ideały sugerowane przez Selznicka, jako wymagające 
względnie trwałych, spójnych i obdarzonych własną tożsamością wspólnot, mają 
(niestety) niewielkie szanse na zaistnienie.

41  Na temat tego typu zmian instytucjonalnych, które podważają sensowność wcześniejsze-
go modelu państwa opiekuńczego, zob. np. Giddens 1994.



131

Ad b. Z powyższymi uwagami współgra bardziej rozległy zarzut o charakte-
rze teoretycznym, wedle którego koncepcja prawa responsywnego nadbudowana 
jest nad nieprzekonującą ontologią społeczną. Zgodnie z tym punktem widzenia 
zakładana przez Selznicka wizja społeczeństwa jest nazbyt substancjalna i  or-
ganiczna. Jeśli nawet uznać, że autor ustrzega się wiążącego się z  tym ryzyka 
socjologicznej hipostazy (pamiętajmy o jego deklaracji „metodologicznego indy-
widualizmu”, zgodnie z którą to jednostkom przysługuje logiczne pierwszeństwo 
przed bytami społecznymi (Selznick 1992, 242–243)), to wizja ta bardziej zdaje 
się przystawać do pojęcia Gemeinschaft, organicznej wspólnoty epoki przedno-
woczesnej, niż do nowoczesnego systemu społecznego typu Gesellschaft, inte-
growanego raczej funkcjonalnie niż etycznie42.

Można powiedzieć, że zarówno w filozofii politycznej, jak i w teorii socjolo-
gii istnieją pod tym względem paralelne rozróżnienia między przeciwstawnymi 
stanowiskami, które określić można mianem „paradygmatu konsensu” oraz „pa-
radygmatu konfliktu”43. Nie ma wątpliwości, że na obu płaszczyznach Selznick 
zdecydowanie opowiada się za pierwszym z paradygmatów, jednak w wyjątko-
wym wydaniu. Szczególnie w  nowoczesnej socjologii paradygmat kooperacji 
zwykło się utożsamiać z  funkcjonalizmem, który – jak już zauważyłem – nie 
jest dla autora The Moral Commonwealth w pełni satysfakcjonujący. Odwołuje 
się on do alternatywnej, a przy tym starszej odmiany tego paradygmatu, jakim 
jest podejście teleologiczne. Jak już kilkakrotnie odnotowałem, wedle tego uję-
cia społeczeństwo integrowane jest przez przekonania co do moralnego sensu 
(dobra wspólnego) realizowanego przez jego instytucje. Obie odmiany podejścia 
kooperacyjnego mają swoje dość oczywiste słabości (podobnie zresztą jak sta-
nowiska lokujące się w paradygmacie konfliktu), których szerzej nie sposób tu 
omawiać. Zauważmy skrótowo, że funkcjonalizm nieustannie ryzykuje hipostazę 
rzeczywistości społecznej (nie przypadkiem często sięga się w jego ramach do 
naciąganych metafor organicznych), teleologizm zaś wymaga istnienia „silnych 
wspólnot”, zdolnych do wypracowania zgody w przedmiocie rozumienia dobra 
wspólnego. Czy takie wspólnoty są w ogóle obserwowalne i czy w konsekwencji 
możliwe jest względnie niekontrowersyjne sformułowanie, jak określa je Selz- 
nick, „nadrzędnych ideałów” dla poszczególnych instytucji – pozostaje kwestią 
sporną.

Zarzut teoretyczny łączy się z  wątpliwością, czy w  ogóle prawo można 
uznać za instytucję w znaczeniu, które temu pojęciu przypisuje Selznick. Nader 

42  Por. jednak krytyczne uwagi Selznicka pod adresem koncepcji Gemeinschaft (Selznick 
1992, 365–367).

43  W filozofii politycznej do paradygmatu konsensu przynależeć będzie zarówno tradycja 
liberalizmu, jak i komunitaryzmu – a więc dwa podstawowe dla Selznicka punkty odniesienia.  
W teorii społecznej akcent na kooperację kłaść będzie perspektywa funkcjonalistyczna oraz teleolo- 
giczna, na konflikt zaś – m.in. teorie klasowe czy rasowe (por. Giddens 2012, 40–41, 688–689; 
Szacki 2002, 824–838).



132

dyskusyjne jest bowiem, czy ten zbiór instytucjonalnych praktyk i norm, który 
określamy mianem prawa, ma taką jedność, jaką zakłada Selznickowe pojęcie 
instytucji – a co za tym idzie, czy można przypisać mu jakiś jeden nadrzędny 
ideał, który spajałby wszystkie mieszczące się tu praktyki. Prawda jest taka, że 
z punktu widzenia socjologii jakiekolwiek mówienie o „prawie” bez bliższej cha-
rakterystyki, co rozumiemy pod tym wyrażeniem, jest dość podejrzane. Może 
być to uznane za połączenie najgorszych cech hipostazy (reifikacji abstrakcyj-
nych kategorii) i ukrywania się za niejasnymi pojęciami. Z punktu widzenia so-
cjologii prędzej czy później (oby prędzej!) musi pojawić się pytanie, co dokładnie 
mamy na myśli, mówiąc o prawie. Czy chodzi o system normatywny, zjawisko 
kulturowe (zbiór wyobrażeń na temat „prawa”), czy może o zespół instytucji spo-
łecznych44? Jeśli to ostatnie (jak zasadniczo rzeczy się mają w analizowanej tu 
koncepcji), można pytać dalej, o jakie dokładnie instytucje chodzi i jak należało-
by zdefiniować wzajemne związki między nimi. Czy instytucje te mają ze sobą 
coś wspólnego – czy przynależą do jakiejś szerszej sfery (pola, systemu, sub-
świata etc.) rzeczywistości społecznej, która spaja je w posiadającą własną toż-
samość jedność? Czy pośród rozważanych instytucji istnieją jakieś „centralne” 
dla rozumienia prawa? To tylko niektóre z pytań, które wymagają odpowiedzi, 
jeśli chcemy budować jakąkolwiek dostatecznie precyzyjną instytucjonalną teo-
rię prawa45. Wydaje się, że są one dość szczątkowo potraktowane przez Selznicka; 
kwestii tego, jak na jego koncepcję prawa wpływa ewentualna konkurencja co do 
realizowanych ideałów nadrzędnych pomiędzy różnymi grupami działającymi 
w obszarze prawa, autor ten nie podjął niemal wcale. Zakłada on po prostu, że 
nad całym tym obszarem rozciąga się jeden i ten sam ideał legalności. Założenie 
takie, które w obliczu istnienia rozbieżnych interesów musi być uznane za my-
ślową idealizację, zasługiwałoby na lepszy dowód niż ten, który autor nam (nie) 
proponuje.

Ad c. Wreszcie ostatnia grupa zarzutów, o charakterze normatywnym, doty-
czy politycznych konsekwencji przyjęcia postulatów prawa responsywnego. Nie 
chodzi tu nawet o  zagrożenie populizmem czy nieuzasadnioną preferencją dla 

44  Oczywiście, każda z tych alternatywnych odpowiedzi rodzi dalsze pytania o to, jak nale-
ży rozumieć użyte w nich pojęcia systemu, kultury czy instytucji.

45  Nie są to natomiast pytania, które stawiałyby sobie prawoznawstwo czy tym bardziej 
praktyka prawnicza. W  ich ramach kategoria prawa wydaje się pełnić raczej rolę idei regula-
tywnej, wprowadzając a priori założoną jedność pola, po którym się poruszamy. Nie świadczy 
to bynajmniej – jak chcieli rzecz widzieć niektórzy co bardziej radykalni krytycy prawa i nauk 
prawnych – o  jakiejś głębokiej „naiwności” czy „przednaukowości” prawoznawstwa. Świad-
czy, owszem, o jego ideologicznym charakterze – ale niekoniecznie w pejoratywnym znaczeniu 
ideologii. Ta założona jedność metafizycznego bytu określanego prawem jest raczej praktyczną 
koniecznością „rozumu prawniczego”. Socjologia, przyjmując zewnętrzny ogląd, sprowadza ten 
metafizyczny byt na ziemię i dokonuje jego rozbioru.



133

potrzeb i  oczekiwań silniejszych grup społecznych (kosztem interesu publicz-
nego, dobra wspólnego czy potrzeb grup słabszych, o niższych kompetencjach 
społecznych) – choć i takie zarzuty w kontekście prawa responsywnego już wy-
żej odnotowałem (Stępień 2008, 79–82; por. Nonet i  Selznick 1978, 90–93)46. 
Prawdopodobnie najpoważniejszym jednak ryzykiem, które się tu pojawia, jest 
niebezpieczeństwo szczególnej formy totalizmu prawnego. Nonet i Selznick sami 
zauważają, że te nurty intelektualne, które legły u podstaw idei prawa respon-
sywnego (np. realizm prawniczy), przyjmowały ekspansjonistyczny obraz prawa 
– prawa, które winno stać się „bardziej dynamicznym narzędziem wytwarzania 
porządku społecznego [social ordering] i społecznej zmiany” (Nonet i Selznick 
1978, 74). Jak się wydaje, w omawianą koncepcję wpisane są rzeczywiście bardzo 
ambitne oczekiwania względem prawa, które Friedman określił mianem dążenia 
do „sprawiedliwości totalnej”, połączone z postrzeganiem prawa nie tylko jako 
przestrzeni poszanowania takiej sprawiedliwości, ale także jako podstawowego 
narzędzia jej wprowadzania w życie.

Z  jedną z najsurowszych krytyk tego rodzaju wystąpił, niedługo po sfor-
mułowaniu koncepcji prawa responsywnego, sam jej współautor, czyli Philippe 
Nonet. Jak zauważa on w swoim krytycznym komentarzu (Nonet 2002, 63–66), 
realizacja tego ideału z dużym prawdopodobieństwem prowadzi nie tyle do ja-
kościowej zmiany samego prawa, co do poszerzania zakresu kontroli, jaką praw-
ne instytucje sprawują nad życiem społecznym. Wedle tej diagnozy środki mają-
ce służyć ucieleśnieniu idei prawa responsywnego, włączone w funkcjonowanie 
nowoczesnych organizacji, podporządkowują się logice tych ostatnich i stają się 
technikami administrowania społeczeństwem. Organizacja bowiem ma charak-
ter techniczny i  – niczym mityczny Midas – czyni techniką wszystko, czego 
dotknie; niemożliwe zatem jest dotarcie poprzez rozwiązania organizacyjne do 
„podstaw prawa”, do sprawiedliwości czy słuszności. Dążenie do prawa respon-
sywnego prowadzi nie do emancypacji, ale do większego podporządkowania 
i pogłębienia prawnego imperializmu.

Nawet jeśli uznać tę ocenę za zbyt jednostronną w swym pesymizmie, Nonet 
wydaje się mieć rację co najmniej w jednej kwestii: w dostrzeżeniu logiki eks-
pansjonizmu wpisanej w ideę prawa responsywnego. Prawo takie nie jest prawem 
skromniejszym i  samoograniczonym, ale prawem ambitnym i  ekspansyjnym, 
przenikającym swoim oddziaływaniem coraz dalsze sfery życia społecznego. Tę 
teoretyczną hipotezę potwierdzają obserwacje empiryczne, przywoływane np. 
przez Kagana (2002). To fakt, którego Selznick wydaje się albo nie dostrzegać, 
albo nie przywiązywać do niego dostatecznej wagi; fakt, który bardziej niż z opty- 
mizmem Selznicka, współbrzmi z  uwagami Anthony’ego Giddensa na temat 
„wykorzeniającej” natury refleksyjnych instytucji (Giddens 2008, 15–21).

46  Odpowiada to zagrożeniom regulatory capture oraz regulatory creep, które w odniesie-
niu do regulacji responsywnej omawiam w rozdziale V.



134

6. Podsumowanie

Socjologiczny projekt Philipa Selznicka, rozwijany konsekwentnie na prze-
strzeni kilkudziesięciu lat, należy do najciekawszych tego typu propozycji. Na 
szczególną uwagę zasługuje oryginalne i  odważne spojrzenie na istotę życia 
społecznego, a także płynące stąd konsekwencje dla metodologii badań. Wyj-
ście poza ograniczenia analizy wąsko pojmowanych organizacji i wiążącej się 
z  tym racjonalności instrumentalnej oraz odwaga odejścia od pozornej Wert-
freiheit nauk społecznych to jedno. Drugie – ściśle powiązane z poprzednim 
– to oryginalna wizja instytucji społecznych jako agentów moralnych, „miejsc 
ulokowania wartości i centrów władzy”47, podporządkowujących się realizacji 
nadrzędnych moralnych ideałów. Co z kolei naprowadza na próbę przywróce-
nia współczesnej teorii społecznej pojęcia wspólnoty, zachowującej jednak sza-
cunek dla autonomii tworzących ją jednostek. Wreszcie głęboka świadomość 
ambiwalencji życia społecznego, nieufność wobec jakichkolwiek ostatecznych 
rozstrzygnięć w tej materii, skłonność do doszukiwania się w każdej instytucji 
i w każdej ideologii zarówno pozytywów, jak i negatywów (szans i zagrożeń)  
– wszystkie te cechy nadają niepowtarzalny charakter myśli Selznicka i decy-
dują o jego niezastąpionym wkładzie w rozwój współczesnej socjologii, w tym 
także socjologii prawa.

Koncepcja instytucji społecznych, którą przyjmuje Selznick, ściśle wiąże 
się z jego poglądami na naturę wspólnoty politycznej (polity), obie zaś kwestie 
wydają się inspirowane społeczną filozofią Arystotelesa. To właśnie od niego 
amerykański socjolog czerpie pojęcie instytucji, zgodnie z którym jej tożsamość 
organizowana jest przez przypisany jej telos; od niego pochodzi również wizja 
polis jako związku politycznego opartego na wspólnocie cnót wolnych i rozum-
nych obywateli. U Stagiryty odnaleźć można także zapowiedź charakterystycz-
nej dla omawianego autora strategii metodologicznej, która polega na wychodze-
niu od szczegółowej analizy istniejących praktyk, aby stopniowo odsłaniać ich 
moralny sens.

Wszystko to znajdujemy w sposobie obchodzenia się przez Selznicka z pra-
wem. Tożsamość prawa jako instytucji społecznej wyznacza, jego zdaniem, nad-
rzędny ideał legalności, czyli „stopniowego ograniczania arbitralności” na dro-
dze umacniania fundamentów prawa w rozumnej deliberacji. Jest to zatem wizja 
dialogiczna, w której prawo uzgadnia rozumienie własnego nadrzędnego ideału 
ze wspólnotą polityczną, artykułującą wobec niego własne oczekiwania. W tym 
procesie dialogu dochodzi do stopniowego rozwoju prawa od represyjnego, przez 
autonomiczne, aż do responsywnego, w którym ideał legalności ma szansę zna-
leźć najpełniejsze urzeczywistnienie. Prawo responsywne jest, w  porównaniu 

47  W oryg. „a locus of value and a center of power” (Selznick 1992, 237).



135

z bliżej nam znanym prawem autonomicznym, bardziej otwarte i elastyczne,  
zorientowane na cel i sprawiedliwość materialną, a granica między argumentacją 
prawną i polityczną ulega w nim osłabieniu. Zagrożenia związane z funkcjono-
waniem prawa na tę modłę są dość oczywiste; prawo responsywne to, zdaniem 
autora, koncepcja „wysokiego ryzyka”. Aby uniknąć czających się w niej puła-
pek, konieczne jest spełnienie co najmniej trzech warunków. Pierwszy dotyczy 
dostatecznie jasno wyartykułowanego i konsekwentnie realizowanego prawnego 
ideału legalności. Drugi odnosi się do rozwinięcia niezbędnych kompetencji po 
stronie instytucji prawnych, które umożliwiają trafne rozpoznanie i efektywną 
odpowiedź na oczekiwania społeczne. Trzeci z warunków mówi o dostatecznie 
dojrzałej i  silnej wspólnocie obywatelskiej, która będzie potrafiła kontrolować 
rzeczywiste funkcjonowanie responsywnego prawa w  celu zapewnienia jego 
legitymizacji.

Właśnie z  tymi warunkami wiążą się podstawowe wątpliwości pod adre-
sem omawianej teorii. W bieżącym rozdziale wyróżniłem trzy grupy takich za-
strzeżeń. Te o charakterze empirycznym nakazują pytać, czy istnieją dziś takie 
wspólnoty i  takie instytucje, które umożliwiałyby właściwy rozwój prawa re-
sponsywnego. Wątpliwości teoretyczne sprowadzają się do pytania, czy przyjęta 
tu, bliska Arystotelesowej, ontologia społeczna nie ma charakteru zbyt substan-
cjalnego, podsuwając wizję społeczeństwa jako spójnej i harmonijnej wspólno-
ty. Wreszcie wątpliwości o charakterze normatywnym stawiają pytania o prak-
tyczne konsekwencje akceptacji tego programu: czy w ostateczności nie będzie 
on prowadzić albo do przejmowania prawa przez wpływowe grupy interesów 
(regulatory capture), albo, paradoksalnie, do ekspansji prawnych mechanizmów 
kontrolowania społeczeństwa (regulatory creep). Selznick zresztą sam zdaje się 
świadom wszystkich tych zagrożeń; stąd sprawia on wrażenie, jakby do końca 
nie mógł się zdecydować, czy prawo responsywne ma być samodzielnym ty-
pem prawa i programem politycznym czy jedynie modyfikacją w obrębie prawa 
autonomicznego.





Rozdział IV

Prawo w społeczeństwie ryzyka:  
Ulrich Beck

Teoria refleksywnej modernizacji, rozwijana przez Ulricha Becka od lat 
osiemdziesiątych ubiegłego wieku, stanowi naturalną kandydatkę, kiedy zamie-
rza się podjąć temat refleksyjności prawa. Stąd też niniejszy rozdział poświęcony 
będzie rekonstrukcji tej właśnie koncepcji, wraz z centralnym dla niej pojęciem 
społeczeństwa ryzyka. Rekonstrukcja ta będzie przebiegać w sposób różniący się 
nieco od przyjętego w rozdziałach poświęconych, odpowiednio, teoriom systemo-
wym oraz teoriom prawa responsywnego. Jest to spowodowane przede wszyst-
kim faktem, że Beck – w przeciwieństwie do przywoływanych w poprzednich 
rozdziałach autorów – w swoich pracach nie podjął wprost problematyki socjolo-
giczno-prawnej. Ewentualna socjologia prawa oparta na tej teorii musiałaby więc 
dopiero zostać zbudowana. W rozdziale tym najpierw ogólnie przedstawiam po-
glądy autora Społeczeństwa ryzyka, aby następnie sformułować pewne przyczyn-
ki do takiej socjologii prawa – wszystko to, rzecz jasna, w kontekście zagadnienia 
refleksyjności/refleksywności (o tym rozróżnieniu będzie mowa dalej).

Zanim przejdę do kwestii merytorycznych, potrzebne wydaje się jeszcze 
jedno zastrzeżenie. Zrozumienia intencji autora omawianej koncepcji nie uła-
twia ani fakt, że sam proces modernizacji refleksywnej ma w jego opinii cha-
rakter ambiwalentny, ani jego osobiste zamiłowanie do paradoksów. W pojęciu 
społeczeństwa ryzyka oraz w koncepcji refleksywności mnożą się zatem próby 
wiązania przeciwstawnych, a  mających współegzystować tendencji. Ponad-
to rozważania te pełne są opisów stadiów przejściowych między odmienny-
mi formacjami społecznymi, według Becka współczesne czasy odznaczają się 
bowiem taką właśnie przejściowością. Ten moment przejścia (transition) autor 
zaświadczał już w latach osiemdziesiątych ubiegłego wieku, dodając przy tym: 
„Oznacza to, że nakładają się tu na siebie dwa rodzaje tematów i konfliktów. 
Nie żyjemy jeszcze w  społeczeństwie ryzyka, ale też nie żyjemy już dłużej 
wyłącznie w obrębie konfliktów dystrybucyjnych typowych dla społeczeństwa 
niedostatku” (Beck 1992, 20)1.

1  Polskie tłumaczenie różni się nieco od angielskiego odpowiednika w tym zakresie. Zob. 
także Jarvis 2007, 28.



138

To namnożenie przeciwieństw może u co mniej odpornych czytelników prac 
Becka wywoływać poczucie niejakiego zagubienia; sprawia też, że nie zawsze 
jest łatwo zespolić jego poglądy w całość. Próby przeprowadzenia tego przed-
sięwzięcia – pokroju tej, jaka podjęta zostanie w niniejszym rozdziale – zawsze 
pozostaną zatem tylko jedną z możliwych interpretacji. Stąd też proponowane 
tu odczytanie istoty teorii społeczeństwa ryzyka świadomie dokonuje pewnych 
uproszczeń w wielopostaciowej i migotliwej myśli autora, z konieczności uwy-
puklając pewne jej składowe, a  nieco wygaszając inne. Wynika to wyłącznie 
z dążenia do poważnego traktowania tej myśli – dążenia, które wyjątkowo tylko 
może zadowolić się stwierdzeniem w stylu: „jest tak, ale z drugiej strony inaczej” 
i które poszukuje bardziej jednoznacznych rozstrzygnięć.

1. Pojęcie ryzyka

Kluczowe dla zrozumienia teorii refleksywnej modernizacji wydaje się 
pojęcie społeczeństwa ryzyka, stanowiące najbardziej znany wkład Becka do 
współczesnej myśli społecznej. Jak stwierdza bowiem sam autor, na moderni-
zację refleksywną składają się trzy komponenty: wymuszona indywidualizacja, 
wielowymiarowa globalizacja oraz właśnie społeczeństwo ryzyka (Beck 2012, 29). 
Stąd też rozważania nad sposobem, w jaki Beck pojmuje kategorię refleksyjności, 
dogodnie będzie zacząć od tego ostatniego pojęcia. Zgodnie z orientacją pracy 
skupię się przy tym na tych jego aspektach, które wydają się rodzić istotne kon-
sekwencje dla prawa i prawoznawstwa.

Główna teza Becka brzmi, że postęp naukowy i technologiczny nie doprowa-
dziły – jak oczekiwano – do coraz pełniejszej kontroli nad światem i nad warun-
kami życia, ale zamiast tego przyczyniły się do wytworzenia nowych, nieznanych 
wcześniej form ryzyka; wskutek tego procesu ryzyko zyskało nowe znaczenie 
jako problem społeczny i polityczny. Jeśli dziś te twierdzenia wydają się oczywi-
ste, znaczna w tym zasługa samego Becka, który w trafny i przekonujący sposób 
opisał te procesy.

Zdaniem Becka pojęcie społeczeństwa ryzyka nie oznacza, że żyjemy w cza-
sach bardziej niebezpiecznych niż nasi przodkowie, ale raczej że zmienił się cha-
rakter dotykających nas zagrożeń, a także ich polityczne znaczenie. Zagrożenie 
stało się właśnie „ryzykiem”: czymś sztucznie wytworzonym i  podlegającym 
kontroli (czy przynajmniej jej próbom).

Pojęcie społeczeństwa ryzyka stało się jednym z bardziej popularnych nie 
tylko we współczesnej socjologii2, ale także w  dyskursie publicznym. Trafnie 

2  Jakob Arnoldi zauważa słusznie, że „Książka Becka, bardziej niż jakakolwiek inna 
publikacja, przyczyniła się do ustanowienia ryzyka głównym tematem badań socjologicznych” 
(Arnoldi 2011, 15).



139

i  zwięźle wydaje się oddawać zasadniczą kondycję dzisiejszych społeczeństw, 
w  istotnym stopniu zaabsorbowanych rozmaitymi odmianami ryzyka. „Społe-
czeństwo ryzyka” stało się więc również poręczną metaforą, oddającą stan ducha 
obywateli wysoko rozwiniętych państw postprzemysłowych. Tutaj jednak termin 
ten interesuje nas mniej jako metafora, a bardziej jako wyraz koncepcji teore-
tycznej o określonej treści, zaproponowanej przez konkretnego autora3. Analizę 
tej koncepcji rozpoczynam od przybliżenia samej kategorii ryzyka – tego, jak 
jest ono rozumiane we współczesnej teorii społecznej – aby w kolejnym punk-
cie przejść bezpośrednio do kwestii społeczeństwa ryzyka i innych powiązanych 
z nim pojęć.

1.1. Techniczne oraz społeczne ujęcie ryzyka

W popularnych obecnie opracowaniach poświęconych zarządzaniu ryzykiem 
(podejściu stosowanym szeroko zarówno w biznesie, jak i w politykach publicz-
nych, w tym w polityce tworzenia i stosowania prawa) ryzyko definiowane jest 
zwykle – o  ile w ogóle – jako „prawdopodobieństwo wystąpienia określonego 
zdarzenia” lub, precyzyjniej, jako „iloczyn prawdopodobieństwa zdarzenia oraz 
rozmiaru jego skutków” (zob. np. Short 1992, 5; Komisja Europejska 2009, 25). Ta-
kie ujęcia sugerują, jakoby ryzyko było czymś policzalnym i zrozumiałym samo 
przez się. Ten sposób pojmowania ryzyka określony został w  literaturze jako 
techniczno-naukowy (Lupton 1999). Miałby być on charakterystyczny m.in. dla 
takich dyscyplin, jak nauki inżynieryjne, ekonomia, statystyka, epidemiologia 
czy psychometria. Według Deborah Lupton charakterystyczne dla nastawienia 
techniczno-naukowego jest postrzeganie ryzyka jako obiektywnego faktu, które-
go natura jest „uznana za oczywistą” (taken for granted). Nadrzędną wartością 
pozostaje tu efektywność w minimalizowaniu ryzyka, a preferowanym medium 
konceptualizacji ryzyka jest ekspercki język nauki, często przeciwstawiany jego 
społecznej percepcji, jako subiektywnej, bazującej na intuicji i wypaczonej przez 
emocje (Lupton 1999, 18–25).

Perspektywie techniczno-naukowej Lupton przeciwstawia zróżnicowa-
ną grupę podejść „socjo-kulturowych” (Lupton 1999, 25–33). W stosunku do 
swego poprzednika mają one tę przewagę, że wprost podejmują zasadniczą 
kwestię, która w nastawieniu technicznym wydaje się być niedostrzegana: że 
mianowicie ryzyko jest każdorazowo pewną społeczną konstrukcją, zależną od 

3  Jak ujął to Piotr Cichocki (2005, 11): „Niewątpliwy, marketingowy sukces społeczeństwa 
ryzyka nieuchronnie pociągnął za sobą poważne trudności terminologiczne wynikające z tego, że 
ta powszechnie używana kategoria nie posiada precyzyjnie wyznaczonych ram znaczeniowych, 
a  jej zastosowanie opiera się na rozumieniu wysoce intuicyjnym. Dzięki temu może naturalnie 
spełniać wiele funkcji w różnorodnych dyskursach lub analizach, ale pozbawiona zostaje konkret-
ności koniecznej dla systematycznego teoretyzowania”.



140

określonych aktów wartościowania – i  jako takie nie może być „czystym 
faktem”, podlegającym neutralnemu i obiektywnemu opisowi czy pomiaro-
wi. W  związku z  powyższym podejścia należące do tej grupy koncentrują 
się na „społecznych i kulturowych kontekstach, w których ryzyko jest inter-
pretowane i negocjowane” (Lupton 1999, 25). Oczywiście, samo twierdzenie 
o społecznym konstruowaniu ryzyka może być różnie pojmowane: od moc-
nego konstruktywizmu, widocznego np. u kontynuatorów myśli Michela Fou- 
caulta, zgodnie z którym to podejściem „nic nie jest ryzykiem samo w  so-
bie; nie istnieje żadne ryzyko w  samej rzeczywistości” (Ewald 1991, 199), 
poprzez różne opcje pośrednie, aż po najsłabszy wariant konstruktywizmu, 
który uznaje realność ryzyka, pytając jedynie o społeczne i polityczne konse-
kwencje przyjętego sposobu jego postrzegania. Jak się wydaje, to właśnie sta-
nowisko słabego konstruktywizmu jest najbliższe intencjom samego Becka 
(2012, rozdz. V). Niezależnie od tych (i dalszych) różnic podejścia należące 
do omawianej grupy łączy wspólne przekonanie, że ryzyko jest zjawiskiem 
społecznym i powinno być każdorazowo interpretowane w związku z charak-
terystyką społeczeństwa, którego dotyczy.

Jakob Arnoldi podaje trzy podstawowe argumenty na rzecz tezy o społecz-
nym charakterze ryzyka: po pierwsze, stanowi ono problem społeczny i poli-
tyczny; po drugie, pozostaje zależne od społeczno-kulturowego kontekstu; po 
trzecie, jest konstruowane w  społecznych strategiach i  dyskursach, a  za jego 
pomocą sprawuje się polityczną kontrolę (Arnoldi 2011, 12). Argumenty te od-
powiadają trzem najważniejszym wariantom socjo-kulturowego podejścia do 
ryzyka wyróżnianym w literaturze: teorii społeczeństwa ryzyka, łączonej nie 
tylko z pracami Ulricha Becka, ale także Anthony’ego Giddensa; kulturowej 
teorii ryzyka, zaproponowanej przede wszystkim przez antropolożkę Mary 
Douglas; koncepcji „rządomyślności” (franc. gouvernementalité), nawiązującej 
do dorobku Michela Foucaulta. Pierwsza z  tych teorii koncentruje się na ma-
krosocjologicznej analizie procesów instytucjonalnych zachodzących w epoce 
późnej nowoczesności oraz na ich wpływie na naturę i społeczną rolę ryzyka 
(zob. zwł. Beck 2004; 2012; Giddens 2006; 2008; Beck, Giddens i Lash 2009). 
Druga kładzie nacisk na procesy symbolizacji ryzyka oraz na wpływ, jaki na to 
zjawisko wywierają wartości i przekonania członków społeczeństwa (zob. zwł. 
Douglas 1992). Wreszcie trzecie podejście teoretyczne analizuje, jak pojęcie 
ryzyka wykorzystywane jest do sprawowania kontroli i dyscyplinowania społe-
czeństwa (np. Hacking 1990; Ewald 1991; Culpitt 1999; Dean 1999). Posługując 
się nieco upraszczającymi etykietami, można by określić te trzy odmienne po-
dejścia do ryzyka mianem instytucjonalnego, kulturowego oraz politycznego. 
Jest to o tyle uproszczenie, że np. badacze z kręgu rządomyślności poświęcają 
sporo uwagi działaniu instytucji, teoretycy społeczeństwa ryzyka dostrzegają  
– powiązane z transformacją instytucjonalną – przemiany kulturowe, natomiast 
zarówno „instytucjonaliści”, jak i „kulturaliści” akcentują polityczny potencjał 



141

ryzyka. Podejścia te zatem nie tyle się wykluczają, ile raczej mogą być wza-
jemnie komplementarne, koncentrując się na odmiennych aspektach problemu 
ryzyka4.

1.2. �Historyczny rozwój pojęcia ryzyka:  
ryzyko jako prawdopodobieństwo i niepewność

Podejścia socjo-kulturowe mają jeszcze jedną przewagę nad perspektywą 
techniczno-naukową: pozwalają mianowicie zrozumieć historyczny charakter 
pojęcia ryzyka, którego znaczenie zmienia się w zależności od czasów. W tym 
kontekście zwykło się wiązać to pojęcie z epoką nowoczesności czy – szerzej – 
nowożytności. Jak zauważa np. Niklas Luhmann, sam termin „ryzyko” (łac. risi-
cum), mający zresztą pierwotnie neutralne znaczenie (a zatem mogący oznaczać 
zarówno korzyść, jak i  stratę), pojawił się „w okresie przejściowym pomiędzy 
średniowieczem a wczesną erą nowoczesną” (Luhmann 1993b, 9), kiedy to za-
częło dojrzewać przeświadczenie o ludzkiej sprawczości i ostatecznej odpowie-
dzialności za własne decyzje. Jak się zdaje, Luhmann wyraża tu przekonanie, że 
zarówno przyjmowana w starożytności koncepcja fatum, jak i podtrzymywana 
przez okres średniowiecza wiara w bezpośredni społeczny wymiar Bożej opatrz-
ności nie pozwalały na, leżące u podstaw pojęcia ryzyka, przypisanie człowie-
kowi ostatecznej odpowiedzialności5. Pojawienie się kategorii ryzyka wiąże się 
zatem z odejściem od religijnych interpretacji świata6. Podobnie związek pojęcia 
ryzyka z procesem sekularyzacji świata społecznego widzi Beck, stwierdzając: 
„Po jego [ryzyka] pojawieniu się Bóg musiał ustąpić ze stanowiska kierownika 
świata ze wszystkimi tego wywrotowymi konsekwencjami” (Beck 2004, 15–16; 
zob. też Beck 2012, 110–111).

4  Pewnym jednak punktem niezgody, a co za tym idzie – krytyki ze strony zwolenników 
orientacji rządomyślności, jest przyjmowana zarówno przez Becka, jak i Giddensa metaperspek-
tywa „wielkich narracji”. Zdaniem krytyków autorzy ci próbują przedstawić uniwersalistyczny 
opis współczesnego społeczeństwa, nie dostrzegając przez to istotnych różnic pomiędzy lokalny-
mi uwarunkowaniami kulturowymi oraz różnorodnymi sposobami strategicznego wykorzystania 
ryzyka.

5  Należy jednak pamiętać, że tego typu próby wyznaczania historycznej cezury są, jak za-
wsze, pewnym uproszczeniem. Tak np. już w starożytnej Grecji mamy pod postacią ubezpieczeń 
morskich do czynienia z  pewnymi formami zarządzania ryzykiem, i  to zarządzania w  sposób 
refleksyjny, choć nie oparty na matematycznej kategorii prawdopodobieństwa (rachunek prawdo-
podobieństwa to wszak wynalazek XVII-wieczny). W związku z powyższym niektórzy autorzy są 
sceptyczni wobec prostego wiązania pojęcia ryzyka z nowoczesnością (zob. Arnoldi 2011, 35–41).

6  Starożytne myślenie kategoriami fatum jest w  tym sensie podobnie religijne jak myśl 
społeczna średniowiecza. Proces, o którym tu mowa, nie musi też oznaczać przejścia na pozycje 
ateistyczne czy agnostyczne – może tu również chodzić o wiarę w radykalną transcendencję Boga, 
a zatem oddzielenie jego istoty od świata „doczesnego” (vide deizm epoki oświecenia).



142

Rozumiane na sposób nowożytny ryzyko jest zazwyczaj przeciwstawiane 
pojęciu niebezpieczeństwa, interpretowanemu za pomocą takich kategorii jak los 
czy fatum, zatem jako coś zewnętrznego i niezależnego od woli czy decyzji czło-
wieka. Przeciwstawne mu ryzyko jest zawsze efektem decyzji, czymś świadomie 
wybranym i  w  tym sensie zaakceptowanym (Luhmann 1993b, 21–31; Arnoldi 
2011, 20–23). To klasyczne nowożytne ujęcie ryzyka – wyraźnie przyjmowa-
ne do dziś w ramach perspektywy techniczno-naukowej – może być określone 
mianem „ryzyka jako prawdopodobieństwa” (Kemshall 2002, 13)7. Postawa ak-
ceptacji ryzyka wiąże się tu z wiarą w możliwość jego kontroli („ujarzmienia”), 
ryzyko bowiem miałoby być czymś przewidywalnym i obliczalnym, przed czym 
można się odpowiednio zabezpieczyć. Nieprzypadkowo pojawienie się takie-
go sposobu pojmowania ryzyka zbiegło się mniej więcej w czasie z odkryciem  
w XVII wieku rachunku prawdopodobieństwa (Arnoldi 2011, 41–44), gdyż praw-
dopodobieństwo „przekształca przyszłą niepewność w  rozpoznawane przez 
naukę ryzyko” (Arnoldi 2011, 41). Jak pisze na ten temat Giddens, ryzyko tego 
rodzaju jest postrzegane jako „ryzyko zdarzeń, które mogą dotknąć jednostek 
w sposób nieprzewidywany (niejako z zewnątrz), które jednak zdarzają się do-
statecznie regularnie i z dostateczną częstotliwością w całej populacji, aby być 
z grubsza przewidywalnymi, a co za tym idzie – podlegającymi ubezpieczeniu” 
(Giddens 1999, 4). Nie dziwi więc, że klasyczne nowożytne pojęcie ryzyka jako 
prawdopodobieństwa ściśle wiąże się z instytucją ubezpieczeń, zarówno publicz-
nych, jak i prywatnych (Ewald 1991).

Zgodnie z  klasycznym ujęciem ryzyko jako prawdopodobieństwo zostaje 
odróżnione od niepewności8. Ten zabieg pojęciowy pozwala odgraniczyć te ob-
szary niewiedzy, które poddają się zarządzaniu i kontroli, od tych, które pozo-
stają poza tego rodzaju wpływem. Jednak Beck, a w ślad za nim wielu autorów, 
stwierdza, że mniej więcej od lat sześćdziesiątych ubiegłego wieku powyższy 
podział traci na znaczeniu. W  tym mniej więcej czasie pojawiają się bowiem 
rodzajowo nowe zagrożenia, które wymagają przeformułowania pojęcia ryzy-
ka. Mamy do czynienia z gatunkowo nowym rodzajem zagrożeń, a co za tym 
idzie, z nowym rozumieniem pojęcia ryzyka9. W miejsce przeciwstawienia ryzy- 
ko kontra niepewność pojawia się ryzyko-jako-niepewność (Kemshall 2002, 13)10. 
Podstawowe różnice w  stosunku do starszego ujęcia są dwie. Po pierwsze, 

  7  Por. też Hacking 1990, gdzie ten sposób konceptualizowania ryzyka zostaje określony 
jako „ujarzmianie losu”.

  8  Rozróżnienie to pochodzi z klasycznej pracy Franka Knighta (1921, 197 i n.), za którym 
zostało ono powszechnie zaakceptowane.

  9  W literaturze formułowane są też znacznie bardziej szczegółowe periodyzacje dyskursu 
ryzyka; tak np. Piet Strydom okres między latami pięćdziesiątymi ubiegłego stulecia a począt-
kiem wieku XXI dzieli aż na cztery odmienne etapy (zob. Cichocki 2005, 33–44).

10  Niektórzy autorzy zresztą, głównie nurtu badań nad rządomyślnością, odróżniają na tej 
podstawie samo pojęcie ryzyka od pojęcia niepewności (zob. Arnoldi 2011, 46–52).



143

niepewność, w przeciwieństwie do „zewnętrznego” prawdopodobieństwa, jest 
bezpośrednio wytwarzana przez człowieka, stanowiąc skutek uboczny naszych 
działań i  praktyk (manufactured uncertainty). Ryzyko w  tym ujęciu ma więc 
charakter czysto wewnętrzny – stanowi zwrotną (refleksywną) konsekwencję 
ludzkich decyzji. Po wtóre, niepewność, jak sama nazwa sugeruje, nie jest moż- 
liwa do okiełznania – próby jej przewidzenia, czy tym bardziej wyliczenia za pomo- 
cą narzędzi rachunku prawdopodobieństwa, skazane są na porażkę.

Paradoks naszych czasów polega na tym, że zmianie charakteru ryzyka z obli-
czalnego prawdopodobieństwa na nieobliczalną niepewność towarzyszy intensyfi-
kacja wysiłków zmierzających do zarządzania ryzykiem w obrębie wysoce sforma-
lizowanych systemów (Kemshall 2002, 9). Można więc powiedzieć, że im bardziej 
nieprzewidywalne jest ryzyko, z którym przyszło nam się konfrontować, tym bar-
dziej usiłujemy zapanować nad nim. Pewne wytłumaczenie dla tego stanu rzeczy 
można znaleźć we wspomnianych wyżej dwóch cechach pojęciowych ryzyka jako 
niepewności. Z  jednej strony jest ono rzeczywiście coraz słabiej przewidywalne 
i poddające się kontroli. Z drugiej jednak stanowi ono – w stopniu większym niż 
jakiekolwiek inne ryzyko znane z przeszłości – ewidentny efekt naszych własnych 
działań. Co za tym idzie, to na nas spada pełna odpowiedzialność za jego wy-
tworzenie – a z tym wiąże się także odpowiedzialność za właściwą reakcję11. Ta 
odpowiedzialność może mieć charakter prawny lub tylko polityczny, w obu jednak 
wypadkach będzie istotnie wpływać na praktyczne działania. Zgodnie ze zdro-
worozsądkowym podejściem jako społeczeństwa jesteśmy obligowani do „wypi-
cia piwa, które sami nawarzyliśmy”, co w tym wypadku oznacza próby, choćby 
desperackie, kontrolowania wytworzonego przez nas ryzyka. Stąd między innymi 
wydaje się wynikać wskazana tu sprzeczność czy też paradoks.

1.3. Charakterystyka współczesnych postaci ryzyka

Przykłady typowych dla współczesności form ryzyka mogą się do pewnego 
stopnia zmieniać. W swoich wczesnych pracach Beck wskazuje na takie „ikony 
destrukcji”, jak katastrofa nuklearna, wyniszczenie środowiska oraz inżynieria 
genetyczna (Mythen 2004, 19), by w późniejszym okresie koncentrować się na 
innej triadzie: ryzyku ekologicznym, finansowym i terrorystycznym (Beck 2005, 
33–36; 2012, 286–291). Istotniejsze dla charakterystyki aktualnych postaci ryzy-
ka wydają się jednak przypisywane im w omawianej teorii właściwości:

�	� współczesne ryzyko ma, powtórzmy, charakter wytworzony (manufactu-
red uncertainty);

�	� ryzyko to pozostaje często niewidzialne; z drugiej strony, obok tych form, 
występują także jego postaci nadmiernie widzialne (ekshibicjonistyczne);

11  O skłonności naszej kultury do przypisywania jednostkom lub grupom winy za ryzyko 
pisała m.in. Mary Douglas (1992, 15–16; por. Hudson 2003, 51–52).



144

�	� ryzyko to jest zazwyczaj nieobliczalne i  potencjalnie katastrofalne 
w skutkach;

�	 wreszcie ryzyko takie często przybierać będzie globalny zasięg12.
Niektóre z  tych własności zostały już wspomniane powyżej, inne będą 

przedmiotem analizy w  kolejnych punktach. W  tym miejscu ograniczę się do 
kilku ogólnych uwag na ich temat.

O wytworzonym charakterze ryzyka była już mowa; tutaj odnotujmy jedy-
nie, że ta jego cecha posiada także polityczne i prawne implikacje. Jeśli bowiem 
ryzyko stanowi efekt, choćby pośredni, czyichś działań, to otwiera to pytanie 
o odpowiedzialność i ewentualną winę za jego powstanie13. Nie zawsze, oczywi-
ście, takie przypisanie odpowiedzialności będzie możliwe, staje się ono jednak 
problemem, który przy bardziej tradycyjnych formach niebezpieczeństwa nie 
musiał być tak wyraźnie obecny. Stąd też pojawiające się postulaty takich zmian 
w nauce, polityce i w prawie, które umożliwiałyby nowe formy przypisania odpo-
wiedzialności. Przykładowo, Luhmann mówi o potrzebie „wynalezienia decyzji” 
w tym zakresie, a Beck sugeruje coś podobnego w swoich postulatach metamor-
fozy politycznej (Luhmann 1993b, 26; Beck 2009b)14.

Jak zauważa dalej Beck, znaczną część dzisiejszych postaci ryzyka charak-
teryzuje fakt, iż pozostają one niewidzialne, poza doświadczeniem zmysłowym 
(Beck 2004, 30). Aby zrozumieć tę ich cechę, wystarczy przywołać takie przy-
kłady, jak modyfikacje genetyczne, radioaktywność czy skażenie powietrza, 
gleby, wody i żywności. Żadne z tych zagrożeń nie jest zazwyczaj możliwe do 
zmysłowego doświadczenia, nawet jeśli ich skutki (co nie dla wszystkich z nich 
jest oczywiste) byłyby niezwykle namacalne.

Ten stan rzeczy ma co najmniej dwojakie konsekwencje. Po pierwsze, zda-
niem Becka niewidoczne rodzaje ryzyka często będą, jako odrealnione, prze-
grywać walkę o społeczne uznanie z takimi (aż nazbyt widocznymi) problema-
mi jak głód czy ubóstwo. Z tego właśnie powodu, wedle niemieckiego socjologa, 
uboższe społeczeństwa stosunkowo łatwo akceptują koszty dla środowiska na-
turalnego i zdrowia wywoływane przez „brudne” gałęzie przemysłu, o ile tylko 
te ostatnie zapewniają miejsca pracy (Beck 2004, 56–58). Tego rodzaju zagro-
żenia mają szansę stać się problemem i tematem publicznym przede wszystkim 
w społeczeństwach dobrobytu, które poradziły sobie z najbardziej oczywisty-
mi problemami społecznymi (głód, śmiertelność itp.). Po drugie, takie postaci 
ryzyka mają rzeczywiście odrealniony charakter: jako fakty społeczne muszą 

12  Na temat charakterystyki ryzyka u Becka zob. m.in. Stankiewicz 2008, 121–123; Francot 
i de Vries 2009; de Vries 2017, 21–25. Zbliżona do tej wywiedzionej z teorii społeczeństwa ryzyka 
charakterystyka podana jest przez Giddensa (2008, 88–92).

13  Beck mówi w tym kontekście o „globalnej przestrzeni odpowiedzialności”, w której inni 
są jednocześnie „obecni i nieobecni, bliscy i dalecy” (Beck 2009a, 4).

14  O kwestii przypisania odpowiedzialności mowa będzie w pkt 4.4. Prawo wobec meta-
morfozy.



145

dopiero zostać skonstruowane. W jakimś stopniu podważa to same podstawy 
istnienia wspólnoty politycznej nowoczesnego społeczeństwa obywatelskiego, 
zbudowanego przecież na common sense – „zdrowym” (a dosłownie: „wspól-
nym”) rozsądku, który znajdował swoje oparcie we wspólnocie losu i doświad-
czenia. Brak zmysłowej percepcji ryzyka w  życiu codziennym prowadzi do 
osłabienia tejże wspólnoty. Jak można to ująć w  angielskiej grze słów: tam, 
gdzie brakuje wspólnych zmysłów (common senses), tam zanika zdrowy rozsą-
dek (common sense) (Beck 2012, 172), obywatele tracą bowiem wspólny grunt 
dla podejmowania decyzji w przestrzeni politycznej. Bezpośredniość zagrożeń 
ustępuje miejsca sytuacji, w której społeczna obecność ryzyka jest skazana na 
zapośredniczenie przez jego naukowy opis. Otwiera to nowe obszary ekspan-
sji dla nauki, której rola w kształtowaniu obrazu świata oraz – stanowiących 
odpowiedź na ów obraz – programów politycznych dodatkowo rośnie (Beck 
2004, 36–43), o czym będzie jeszcze mowa dalej. Ujmując rzecz szerzej, kwe-
stia właściwej definicji ryzyka staje się jednym z głównych problemów poli-
tycznych, a zmagania w polu polityki toczą się właśnie o prawo do definiowania 
i zajęcie uprzywilejowanej pozycji w stosunkach definiowania (które zdaniem 
Becka zastępują Marksowskie stosunki produkcji w roli głównego mechanizmu 
definiującego struktury władzy (Beck 2012, 54–57)).

Z  drugiej strony, nie sposób nie zauważyć, że wciąż rosnącego znaczenia 
nabierają postaci ryzyka znajdujące się na przeciwstawnym biegunie, które 
można by określić mianem ryzyka ekshibicjonistycznego15. Chodzi tu o ryzyko 
spektakularnych i budzących zbiorowe emocje katastrof. Ataki terrorystyczne są 
najbardziej oczywistym tego przykładem, ale na liście znajdują się także klęski 
żywiołowe, epidemie czy katastrofy ekologiczne (w rodzaju tych, do jakiej doszło 
w 2010 roku w Zatoce Meksykańskiej wskutek wycieku ropy naftowej z należą-
cej do spółki BP platformy wiertniczej „Deepwater Horizon”). Jako kandydata 
do tej kategorii wskazać można nawet ryzyko „zalewu” danego obszaru przez 
uchodźców. Nieważne, na ile stojące za nimi zagrożenia są realne – ważne, że ich 
wizja porusza wyobraźnię i emocje współczesnych społeczeństw16.

O nieobliczalnym charakterze ryzyka-jako-niepewności pisałem już w po-
przednim podrozdziale. Należy do tego dodać katastrofalny potencjał ryzy-
ka, dobrze widoczny przy takich jego postaciach jak eksplozja nuklearna czy 
zmiana klimatyczna. Skutki tego faktu są zbyt rozległe, aby omawiać je w tym 
miejscu; będzie o nich mowa w szczególności w podrozdziale 3, poświęconym 

15  Jakkolwiek samo określenie „ryzyko ekshibicjonistyczne” jest mojego autorstwa, wydaje 
się ono trafnie odzwierciedlać poglądy Becka.

16  Beck wymienia warunki, pod jakimi zagrożenie może ubiegać się o status takiej ekshi-
bicjonistycznej, a zarazem kosmopolitycznej katastrofy. Są to: medialny charakter, „planetarne 
poczucie bólu” (silne oddziaływanie na emocje), istotność katastrofy dla-nas, szokowe doświad-
czenie kruchości podstawy świata (Beck 2012, 106–108).



146

politycznym implikacjom społeczeństwa ryzyka17. Podobnie rzecz się ma z glo-
balnym zasięgiem ryzyka, stanowiącym dla autora punkt wyjścia do formułowa-
nia programu kosmopolityzmu, który rozważam w pkt 3.4. Kosmopolityzm oraz 
w pkt 4.3. Prawo wobec globalizacji.

2. Społeczeństwo ryzyka i modernizacja refleksywna

2.1. Pojęcia społeczeństwa ryzyka i modernizacji refleksywnej

Pojawienie się nowej formy ryzyka, jaką jest niepewność, wyznacza 
w oczach Becka zasadniczą cezurę pomiędzy dwiema formacjami społecznymi 
nowoczesności: społeczeństwem przemysłowym oraz społeczeństwem ryzyka. 
Sam Beck tak pisał o tym przejściu: „Społeczeństwo ryzyka oznacza strukturę, 
w której wątpliwa stała się przewodnia dla epoki nowoczesnej idea kontrolowal-
ności podecyzyjnych skutków ubocznych i zagrożeń i w której z  tego względu 
nowa wiedza służy zmienianiu nieprzewidywalnego ryzyka w wyliczalne, two-
rząc jednak przez to nowe nieprzewidywalności” (Beck 2012, 31)18. Jak widać, 
koncepcja ta wiąże się wprost z omówionym wyżej pojęciem ryzyka jako nie-
pewności. To właśnie niepewność z jednej strony podważa nowoczesną ambicję 
wzrastającej kontroli świata przyrodniczego i społecznego, z drugiej zaś – przy-
czynia się do wytworzenia nowych mechanizmów radzenia sobie z  ryzykiem. 
Ta organizacja społeczeństwa ma przy tym charakter rekursywny: odpowiedzi 
na istniejące zagrożenia prowadzą do powstawania nowych zagrożeń. Wszystko 
to sprawia, że w nowej formacji społecznej to właśnie ryzyko staje się centralną 
kategorią polityczną, rozsadzając tym samym wiele (zdawałoby się stałych) pew-
ników nowoczesności.

Jedna z  podstawowych różnic pomiędzy społeczeństwem przemysłowym 
epoki pierwszej nowoczesności a społeczeństwem ryzyka dotyczy relacji pomię-
dzy logiką produkcji i dystrybucji bogactwa a  równorzędną jej logiką produkcji 
i dystrybucji ryzyka. O ile w klasycznym społeczeństwie przemysłowym przeważa 
pierwsza z wymienionych logik, o tyle w społeczeństwie ryzyka dominującą po-
zycję zyskuje druga z nich (Beck 2004, 27 i n.)19. Naczelną zasadą społeczeństwa 

17  Zob. także pkt 2.2. Rozsadzanie ram pierwszej nowoczesności na temat kryzysu tej części 
kontraktu społecznego, którą Beck określa mianem „zasady ubezpieczenia”. 

18  Jak ujął rzecz Shlomo Griner, rozwój technologiczny na tyle zwiększył „zarówno inten-
sywność, jak i zasięg naszych możliwości działania w świecie, że konsekwencje naszych czynów 
wymknęły się naszym własnym zdolnościom ich przewidzenia” (Griner, Shlomo. 2002. „Living 
in a World Risk Society: A Reply to Mikkel V. Rasmussen”. Millennium: Journal of International 
Studies 31 (1), 149 (cyt. za: Jarvis 2007, 29)).

19  W innym miejscu Beck stwierdza, że o ile w społeczeństwie przemysłowym (społeczeń-
stwie prostej nowoczesności) logiki te pozostają ze sobą zgodne, to w  społeczeństwie ryzyka  
(modernizacji refleksywnej) dochodzi między nimi do sprzeczności (Beck 2004, 236).



147

przemysłowego w sferze produkcji pozostaje więc dobrobyt, w obszarze dystrybu-
cji zaś równość; w przeciwieństwie do niego, społeczeństwo ryzyka w sferze pro-
dukcji koncentruje się na zapobieganiu, a w obszarze dystrybucji na bezpieczeń-
stwie (Beck 2004, 64). Społeczeństwo ryzyka nie potrafi już zachować, typowej dla 
nowoczesności, pozbawionej wątpliwości wiary w postęp, a tym samym traci jeden 
ze swoich kluczowych obszarów konsensusu (Beck 2004, 299–304).

Transformacja społeczeństwa przemysłowego w społeczeństwo ryzyka po-
krywa się zasadniczo z innym opisywanym przez Becka przejściem, od moder-
nizacji prostej do modernizacji refleksywnej. Najkrócej mówiąc, modernizacja 
refleksywna oznacza konfrontację nowoczesności ze skutkami ubocznymi jej 
własnych sukcesów. Do powstania społeczeństwa ryzyka dochodzi więc nie 
wskutek porażek procesu modernizacji, ale w rezultacie jej zwycięstw. W konse-
kwencji zakwestionowany zostaje jednak sam porządek nowoczesnego społeczeń-
stwa: „«Modernizacja refleksywna» oznacza – stwierdza autor – konfrontację ze 
skutkami społeczeństwa ryzyka, z którymi system społeczeństwa przemysłowe-
go, oceniając rzecz na podstawie jego instytucjonalnych standardów, nie potrafi 
sobie poradzić ani których nie potrafi zasymilować” (Beck 2009b, 17–18).

Wskutek osiągnięć modernizacji dochodzi zatem do podważenia katego-
rialnych ram samej nowoczesności i  typowej dla tej epoki formacji społecznej, 
jaką jest społeczeństwo przemysłowe. Zakwestionowane zostają m.in.: struktura 
klasowa społeczeństwa, model rodziny nuklearnej, system organizacji pracy, sta-
tus wiedzy naukowej oraz ramy procesu politycznego. Ujawnia się tym samym 
immanentna paradoksalność nowoczesności: sukcesy kluczowych zasad nowo-
czesności (racjonalizacji, emancypacji, egalitaryzmu itp.) są źródłem kryzysu jej 
podstawowych instytucji, poprzez które zasady te miały być urzeczywistniane. 
W ten sposób nowoczesność pożera własny ogon – jej zwycięstwo okazało się po-
dzwonnym dla instytucji i form społecznych, od których była ona zależna (Beck 
2012, s. 302 i n.). Przykładu dostarczają autorowi w tym zakresie choćby zmiany 
w społecznie obowiązujących modelach rodziny i związków intymnych. Mówiąc 
w  największym skrócie, nowoczesne zasady emancypacji i  równouprawnienia 
doprowadziły do osłabienia modelu rodziny nuklearnej, na której wspierała się 
nowoczesna organizacja nie tylko życia rodzinnego, ale również m.in. rynku pra-
cy czy edukacji (Beck i Beck-Gernsheim 2013).

2.2. Rozsadzanie ram pierwszej nowoczesności

Zostawiając na boku analizę poszczególnych instytucji, które ulegają pod-
ważeniu w wyniku „zwycięskiego pochodu” modernizacji (kwestiom tym po-
święcone są m.in. rozdziały III–VIII Społeczeństwa ryzyka), wskażmy generalne 
konsekwencje tego procesu, wskutek którego zmianie (metamorfozie) podlega 
cała konstytucja społeczna nowoczesności. Istniejący konsensus dotyczący ro-
zumienia procesów politycznych i demokracji przedstawicielskiej, pracy, życia 



148

prywatnego itd. – konsensus, który znajdował też swoje odzwierciedlenie w obo-
wiązujących porządkach prawnych – okazuje się w znacznej mierze zdezaktu-
alizowany. Wymyślenia na nowo wymagają m.in. mechanizmy kształtowania 
decyzji politycznych, „właściwe” formy życia rodzinnego czy wzajemne relacje 
pracownik–pracodawca; a wszystkie te odkrycia muszą być wyrażone w nowych, 
czekających na wynalezienie rozwiązaniach prawnych.

Obowiązujący konsensus społeczno-ustrojowy zostaje także wystawiony 
na próbę, jak już wspominałem, w podstawowej kwestii akceptowania i radze-
nia sobie z ryzykiem jako skutkiem ubocznym procesu modernizacji. Zdaniem 
Becka umowa społeczna w  tym zakresie zbudowana była w  oparciu o  system 
publicznych i prywatnych ubezpieczeń. Jak pisze na temat tego kontraktu jeden 
z komentatorów:

Był on szczytowym przejawem oświeceniowego optymizmu i pragmatyzmu: zastosowania 
systemów racjonalnej wiedzy do ryzyka, zwracanego w postaci kosztów zewnętrznych w procesie 
industrializacji. […] Społeczeństwo światowego ryzyka różni się, zdaniem Becka, od nowoczes-
ności przemysłowej w jednej kluczowej kwestii: ten kontrakt społeczny czy też porozumienie co 
do ryzyka podlega rosnącemu załamaniu. Różne postaci ryzyka są teraz nieobliczalne i wymykają 
się możliwościom kontroli, mierzenia, socjalizacji czy kompensacji (Jarvis 2007, 31–32).

Kryzys szerokiego kontraktu dotyczącego postępu i kompensacji jego kosz-
tów, ryzyka i ubezpieczenia przeciw niemu nie może pozostać bez wpływu także 
na system prawny. Jak stwierdza Beck, w społeczeństwie ryzyka przestaje dzia-
łać, charakterystyczna dla społeczeństwa przemysłowego, „zasada ubezpiecze-
nia” (Beck 2012, 189 i n.).

Skutkiem tych przemian strukturalnych jest intensywny proces indywidua-
lizacji, któremu Beck poświęca wiele uwagi. Nie sposób streścić tu obszernych 
rozważań autora na ten temat20, ograniczę się zatem ponownie do przedstawie-
nia w ogólnym zarysie jego myśli. Stosunek Becka do problemu dobrze oddaje 
termin „indywidualizacja wymuszona”, bowiem jego zdaniem zjawisko to nie 
jest kwestią wolnego wyboru jednostek, ale raczej formą systemowego przymu-
su, w którym poszczególni członkowie społeczeństwa zostają postawieni przed 
koniecznością indywidualnego kształtowania swojego życia i przejęcia osobistej 
odpowiedzialności za własny los. Co więcej, rezultat tego stanu rzeczy jest dalece 
nieoczywisty. Trafnie ujął to Darryl Jarvis:

Podczas gdy wielu socjologów tradycyjnie postrzegało ten proces jako drogę emancypacji 
(wyzwalającą jednostki z ograniczeń klanowych, plemiennych, religijnych czy feudalnych), dla 
Becka wyzwolenie ze społecznie ograniczających i porządkujących technik społeczeństwa prze-
mysłowego uwalnia jednostki dla turbulencji społeczeństwa ryzyka (Jarvis 2007, 27).

20  W samym tylko Społeczeństwie ryzyka jest to niemal sto stron tekstu (por. Beck 2004, 
115–205).



149

Nie chodzi tu tylko o  to, że indywidualizacja oznacza zawsze również do-
datkowy ciężar dla jednostki. Beck zauważa coś więcej: proces ten nie skutkuje 
w istocie wyzwoleniem ze społecznego gorsetu, ale nową formą uspołecznienia. 
Nie prowadzi on do wyzwolenia się jednostki z więzów społecznych, ale do od-
miennego schematu jej funkcjonowania w  społeczeństwie, wskutek którego na 
jednostkę przerzucone zostają problemy i sprzeczności systemowe. Następuje tu, 
jak pisze Beck, „zamiana przyczyn zewnętrznych we własne winy i problemów 
systemu we własne nieudacznictwo” (Beck 2004, 141–142), co autor określa jako 
„systemowo uwarunkowane złudzenie” (Beck 2004, 180). W jego ramach jednost-
ce wpaja się przekonanie, że sama ponosi odpowiedzialność za swój los, maskuje 
się natomiast wpływające na jej położenie szersze uwarunkowania strukturalne. 
Ilustracji dla tej strategii dostarcza choćby podejście do problemu bezrobocia. 
Według Becka osobie bezrobotnej (w  międzyczasie w  magiczny sposób prze-
mianowanej na „poszukującą pracy” (Hughes i Fergusson 2000, 142)) mówi się, 
że wyłącznie od jej aktywnego wysiłku zależy zmiana jej położenia. Jednocześ-
nie nie wspomina się o  systemowych źródłach braku zatrudnienia, związanych 
z procesami globalizacji, migracji miejsc pracy i przekształceń profilu gospodarek 
poszczególnych państw. Ponadto poprzez indywidualizację „historii bezrobocia” 
poszczególnych osób osłabieniu ulega świadomość wspólnoty losu tych, którzy  
– mniej czy bardziej trwale – pozostają bez pracy (Beck 2004, 136–143).

Autor dostrzega silny związek tak rozumianych procesów indywidualizacji 
z  doktryną neoliberalizmu, pod egidą której kategorie rynkowe rozciągane są 
także na inne obszary życia. W omawianym wypadku na jednostkach wymusza 
się przyjęcie roli „przedsiębiorców moralnych” (Beck 2012, 244). Przedsiębiorca 
moralny, podobnie jak jego odpowiednik w sferze gospodarki, ponosi też osta-
tecznie odpowiedzialność bardziej rozległą niż tylko za siebie samego. W istocie 
powtarza mu się, że od jego aktywności zależy funkcjonowanie całego syste-
mu, co w odniesieniu do – często globalnych – różnych postaci ryzyka prowadzi 
do nowej formuły imperatywu kategorycznego: „Działaj tak, jakby od twojego 
działania zależał los świata. Segreguj śmieci, jeźdź rowerem, korzystaj z energii 
słonecznej i  tak dalej” (Beck 2012, 244). Innymi słowy, na jednostkę nakłada 
się tu, zdaniem Becka, obowiązek odpowiadania na strukturalnie wytworzone 
problemy, nakaz „biograficznego rozwiązywania sprzeczności systemu” (Beck 
2004, 204).

2.3. �Refleksywność a refleksja. Od refleksji opartej na wiedzy  
do reflektowania niewiedzy

Osobnym wątkiem związanym z  koncepcją modernizacji refleksywnej, 
szczególnie jednak interesującym w perspektywie niniejszej pracy, są zależno-
ści pomiędzy pojęciami refleksywności a refleksji. Beck podkreśla ich nietożsa-
mość, wywodząc używany przez siebie termin od refleksu jako reakcji, odbicia. 



150

W związku z tym refleksywność nie odnosi się (nie musi się odnosić) bezpośred-
nio do wiedzy czy też jakiegoś wyróżnionego sposobu „zarządzania” wiedzą. 
Sam proces refleksywnej modernizacji i powstawania społeczeństwa ryzyka ma 
wedle autora charakter mimowolny, nieświadomy, nieplanowany, nielegitymo-
wany żadną jawną decyzją polityczną – jest rezultatem „skutków ubocznych”.

Sprawa (nie)zależności pomiędzy refleksywnością a refleksją nie przedstawia 
się jednak tak prosto, jak w pierwszej chwili mogłoby się wydawać. O ile proces 
refleksywnej modernizacji ma rzeczywiście, zdaniem autora, charakter mimo-
wolny, o tyle o jego domniemanym rezultacie w postaci powstania społeczeństwa 
ryzyka można mówić dopiero wtedy, gdy ryzyko stanie się kwestią polityczną 
– gdy więc nowe formy wytworzonej niepewności staną się jawnym problemem 
i przedmiotem refleksji (Beck 2004, 28; 2012, 162). Ryzyko uświadomione samo 
staje się „figurą refleksji” (Beck 2012, 37), prowadzi do refleksyjności rozumianej 
w sensie ścisłym, jako modus poznania i działania.

Sedno sprawy tkwi, zdaje się, w charakterze tej refleksji, do której dochodzi 
w społeczeństwie ryzyka – nie jest to (jak, zdaniem autora, w modelach alterna-
tywnych) refleksja oparta na zdobytej wiedzy, lecz raczej reflektowanie własnej 
niewiedzy. Innymi słowy, problemem i przedmiotem refleksji w społeczeństwie 
ryzyka staje się sama niepewność, niemożność zdobycia wiedzy na dany temat. 
Według Becka prowadzi to m.in. do swoistego paradoksu decyzji, polegającego 
na tym, że „im większe zagrożenie, tym większa niewiedza, tym bardziej nie-
zbędna, a zarazem mniej możliwa decyzja” (Beck 2012, 174). Właśnie ten para-
doks jednoczesnej konieczności i niemożności podjęcia decyzji staje się głównym 
tematem refleksji w omawianym modelu społeczeństwa.

Jak widać, w społeczeństwie ryzyka refleksja nie zanika, traci jednak swój 
optymistyczny, umożliwiający, otwierający na przyszłość charakter; zamiast 
tego jawi się raczej jako uświadomienie sobie własnej marności. Można powie-
dzieć, że wiedza o braku wiedzy też jest formą wiedzy i może stać się przedmio-
tem refleksji – zgodnie z Sokratejską formułą „wiem, że nic nie wiem”. Otwarte 
pozostaje jedynie pytanie, co z  tą uświadomioną niewiedzą się pocznie: czy 
wybierze się typowe dla Sokratesa dążenie do głębszego zrozumienia (choćby 
miało ono nigdy nie osiągnąć spełnienia) (por. Hadot 2000), czy też pójdzie 
się w kierunku wyznaczonym przez starożytnych sceptyków, ćwiczących się 
w epoche (rezygnacji z wyrokowania), z którą wiąże się apatheia (obojętność) 
i ataraxia (niezmącony spokój) (por. Krokiewicz 2000, zwł. 379). Beck często, 
gdy np. pisze o wspomnianym wyżej paradoksie decyzji, zdaje się bliższy dru-
giemu rozwiązaniu. Przeczy temu jednak żar i pasja, jakie biją z niemal każdej 
strony jego dzieł. Przeczą też temu wizje nowej polityki, które autor rozsnuwa 
przed oczami czytelników (nawet jeśli wizje te – jak zobaczymy dalej – mają 
głównie negatywny i  „zapobiegawczy” charakter). Prawdopodobnie nie jest 
on w tym punkcie w pełni konsekwentny, a jego twórczość całkowicie wolna 
od sprzeczności. Uprawniony wydaje się jednak wniosek, że Beckowi nie tyle 



151

chodzi o zarzucenie działania, co o podkreślenie jego immanentnie spornego 
charakteru. Wszelkie działanie wobec ryzyka przedstawione zostaje jako z na-
tury dyskusyjne, a rezultat refleksji nad ryzykiem (niepewnością) – jako otwar-
ty na refutacje i konflikty21.

Jeśli podejmowanie refleksji i decyzji (w wymiarze politycznym czy oso-
bistym) w obliczu ryzyka jest konieczne, to tym samym – zgodnie z zasadami 
klasycznej logiki – jest ono możliwe. Zarazem jednak rezultaty obu tych dzia-
łań są w społeczeństwie ryzyka nieuchronnie dyskusyjne, stanowiąc potencjal-
ne zarzewie antagonizmu. Podkreśleniu tej cechy omawianego typu refleksji 
nad niewiedzą, a zarazem jej wyraźniejszemu odróżnieniu od refleksji opartej 
na wiedzy służy odwołanie do odmiennych teorii samej wiedzy, w których oby-
dwa typy refleksji mają znajdować ugruntowanie. Beck określa te konkurencyj-
ne koncepcje mianem linearnych oraz nielinearnych. Te pierwsze zakładają za-
sadniczą jedność wiedzy, jej konsensualność oraz zamknięte kręgi jej produkcji 
i dystrybucji na forach eksperckich. Teorie nielinearne, charakterystyczne dla 
społeczeństwa ryzyka, zakładają pluralizm wiedzy, otwartość i zróżnicowanie 
sieci, w obrębie których wiedza jest wytwarzana i dystrybuowana, a także jej 
konfliktowy charakter (Beck 2012, 184–186)22. Wiedza (lub jej brak) staje się 
zarzewiem politycznych sporów i narzędziem walki o wpływy. Jak pisze sam 
autor: „Kryterium zatem ma postać: tam zamknięte, tu otwarte, tam konsen-
sualne, tu antagonistyczne sieci aktorów, problematyzacje, metody, przewod-
nie hipotezy, scenariusze, szacunki i  oceny form ryzyka i  zagrożeń” (Beck 
2012, 186). Ten sporny charakter wiedzy o ryzyku i refleksji nad nim przeni-
ka wszystkie pola społecznego dyskursu, najmocniej jednak dotyka być może 
nauki, przyzwyczajonej wcześniej do modelu „monoracjonalności”. W obliczu 
nieuniknionych sporów zmienia się zarówno jej status poznawczy, jak i  rola 
społeczna.

2.4. Społeczna rola i kontrowersje wokół nauki

Szczególny status, jaki zyskuje współcześnie nauka, możliwie najzwięźlej 
ujmuje następujący cytat ze Społeczeństwa ryzyka: „Nauka staje się (współ-) 
przyczyną, medium definicyjnym i źródłem rozwiązania problemu ryzyka. W ten 
sposób otwierają się nowe rynki unaukowienia” (Beck 2004, 238). Mamy więc 

21  Autor pisze w  swoim, jak zwykle publicystyczno-retorycznym, stylu: „W  przeciwień-
stwie do rozpowszechnionej opinii, wątpienie czyni wszystko – naukę, wiedzę, krytycyzm, mo-
ralność – możliwym, tyle tylko, że innym, kilka rozmiarów mniejszym, ostrożniejszym, zindywi-
dualizowanym, kolorowym i otwartym na doświadczenie społeczne” (Beck 2009b, 53).

22  Można na marginesie zauważyć, że jeśli przyjąć taką charakterystykę konkurencyjnych 
teorii wiedzy, afiliowanie np. Giddensa przy teorii linearnej – jak czyni to autor – staje się cokol-
wiek wątpliwe. 



152

trzy wzajemnie powiązane pola aktywności nauki: (a) tworzenie, (b) definiowa-
nie i (c) rozwiązywanie problemów.

Pierwsza ze wskazanych tu własności, jaką jest jej tendencja do wytwarzania 
ryzyka, zawarta jest już poniekąd w samym pojęciu modernizacji refleksywnej. 
Przypomnijmy, że proces ten polega na konfrontacji nowoczesności z własnymi 
sukcesami, które w znacznej mierze wiążą się właśnie z poszerzającym się zasto-
sowaniem nauki i techniki. Innymi słowy, refleksywność oznacza, że społeczeń-
stwa późnej nowoczesności zmuszone są mierzyć się z wyzwaniami, jakie rodzi 
postęp naukowy i  techniczny. Ponieważ kwestie te zostały szerzej omówione  
zarówno przy okazji analizy pojęcia ryzyka, jak i pojęcia refleksywnej moderni-
zacji, nie ma potrzeby powtarzać poczynionych tam uwag.

Także druga własność nauki, tzn. jej rola jako medium definiowania ryzy-
ka, wiąże się ze wspominanymi już cechami nowoczesnych zagrożeń, tj. głów-
nie z ich niewidocznym charakterem. Jak zostało zauważone powyżej, wskutek 
braku bezpośredniego, zmysłowego doświadczenia pewnych kategorii ryzyka 
skazani jesteśmy na pośrednią ich prezentację poprzez naukę. Tym sposobem, 
ujmując rzecz nieco metaforycznie, naukowy opis staje się dla członków społe-
czeństwa obywatelskiego protezą zmysłów i przewodnikiem – jedynym widzą-
cym wśród ślepców. Nie tylko podnosi to rangę nauki na zewnątrz, ale także 
zmienia ją samą od środka. Język nauki bowiem, od kiedy służy wyrażaniu za-
grożeń i tego, co społecznie akceptowalne, nie może już abstrahować całkowicie 
od wartości; zadomawiają się w nim takie etycznie i politycznie czynne terminy, 
jak „dopuszczalne wartości graniczne”, „problemy i wyzwania” „rekomendacje 
działania” i wiele innych, które znaleźć można w pisanych na polityczne zamó-
wienie raportach naukowych.

Wreszcie, jak sugeruje już koniec poprzedniego akapitu, nauka nie poprze-
staje na suchym definiowaniu ryzyka, ale włącza się aktywnie w formułowanie 
możliwych rozwiązań. Obserwujemy tu zatem dwustronne przenikanie: tak jak 
polityka zostaje włączona do języka nauki, tak nauka wkracza w świat polityki, 
przyjmując na siebie rolę wskazywania „właściwych” działań w odpowiedzi na 
pojawiające się problemy. Instytucje polityczne czerpią z tego przede wszystkim 
korzyść legitymizacyjną, mogąc przedstawiać swoje decyzje jako bardziej racjo-
nalne i „oparte na dowodach” (evidence-based policy).

Ten kołowy i samonapędzający się proces unaukowienia decyduje, w opinii 
Becka, o wyjątkowej pozycji nauki w społeczeństwie ryzyka. A jednak z takim 
statusem wiedzy naukowej wiąże się pewien paradoks23. Z jednej strony – jak zo-
stało powiedziane – instytucjonalna pozycja nauki ma się dobrze jak nigdy dotąd: 
nasze oparte na wiedzy społeczeństwa pozostają zależne od ustaleń nauki, która 

23  Jest to paradoks zbliżony do tego, jaki mogliśmy obserwować przy okazji analizy pojęcia 
ryzyka – coraz mniej poddającego się kontroli, a  jednak coraz mocniej poddawanego próbom 
kontrolowania.



153

zajmuje dominującą pozycję w  większości publicznych dyskursów i  procesów  
decyzyjnych. Z drugiej strony – częściowo właśnie przez to polityczne znaczenie 
i rezygnację ze swojej splendid isolation – nauka staje się przedmiotem gorących 
kontrowersji, w  ramach których zarówno jej ogólny status, jak i  poszczególne 
twierdzenia bywają żywiołowo kwestionowane. Gdy upolitycznienie nauki staje 
się coraz bardziej widoczne, staje się ona stroną i uczestniczką politycznych kon-
fliktów. Można powiedzieć, że wzrostowi znaczenia wiedzy naukowej towarzy-
szy słabnięcie autorytetu, jaki jej przysługuje. Zaprzęgnięta w służbę polityki, 
nauka coraz odważniej poddawana jest społecznej kontestacji.

Dla opisu napięć, jakie pojawiają się pomiędzy instytucjonalnym światem 
nauki a  jego społecznym otoczeniem, Beck wprowadza rozróżnienie pomię-
dzy „naukową” i  „społeczną” racjonalnością (Beck 2004, 39 i  n.). Jak komen-
tuje to jeden z czytelników Becka: „[Pojęcie] racjonalności naukowej odnosi się 
do dominujących technicznych dyskursów, wykorzystywanych przez ekspertów 
naukowych. W odróżnieniu od tego racjonalność społeczna oparta jest na uwa-
runkowanych kulturowo wartościowaniach, wywodzonych z  codziennego do-
świadczenia” (Mythen 2004, 56).

Wskutek modernizacji refleksywnej stosunki pomiędzy obydwoma rodzaja-
mi racjonalności stają się coraz bardziej konfliktowe. Mówiąc krótko, członkowie 
społeczeństwa, zdaniem Becka, coraz mniej ufają różnej maści ekspertom, któ-
rzy mają skłonność do traktowania problemów tych pierwszych jako irrelewant- 
nych, a  ich obaw jako nieracjonalnych. Z typową dla siebie uszczypliwą ironią 
Beck tak opisuje klasyczny sposób myślenia przedstawicieli nauki:

„Irracjonalność” „odbiegającego od normy” publicznego „postrzegania ryzyka” polega na 
tym, że w oczach inżynierów większość społeczeństwa zachowuje się jak studenci politechniki 
podczas pierwszego semestru albo nawet przed podjęciem studiów. Są oni wprawdzie ignoranta-
mi, ale mają dobrą wolę, starają się, chociaż ich wiedza jest znikoma. Według tej koncepcji społe-
czeństwo składa się z samych przyszłych inżynierów, którzy jeszcze nie dysponują odpowiednią 
wiedzą. Należy ich więc faszerować technicznymi detalami, wtedy przyjmą punkt widzenia i oce-
ny ekspertów na temat technicznego obchodzenia się z ryzykiem (Beck 2004, 74–75).

Takie podejście przedstawicieli nauki musi oczywiście rodzić napięcia i nie-
porozumienia. Osobną kwestią jest, czy rzeczywiście są one na tyle głębokie, 
jak widzi to Beck. Niektórzy komentatorzy zwracają uwagę, że sceptycyzm wo-
bec nauki nie jest bynajmniej zjawiskiem nowym, poziom zaufania do eksper-
tów kształtuje się zaś bardzo różnie i zależy od wielu, nieuwzględnianych przez  
autora Społeczeństwa ryzyka, czynników (Mythen 2004, 65–66). Wedle tej kry-
tyki Beck mylnie postrzega zaufanie na sposób zero-jedynkowy, jako coś, co albo 
się posiada, albo nie, podczas gdy w rzeczywistości wzorce i strategie zaufania 
do ustaleń ekspertów mogą być silnie zróżnicowane.

Jeśli jednak pójść za tezą Becka o nasilającym się kryzysie autorytetu i za-
ufania do nauki, pojawia się pytanie o  przyczyny tego stanu rzeczy. Wskazać 



154

tu można dwa czynniki, obydwa zresztą wzmiankowane już wcześniej. Pierw-
szym z  nich jest narastające upolitycznienie wiedzy naukowej, która zdaniem 
niemieckiego socjologa w coraz bardziej widoczny sposób najmuje się w służbę 
interesów wielkich graczy politycznych czy gospodarczych. Skutkuje to zresztą 
zwiększoną niejednomyślnością świata ekspertów, których różne grupy skłonne 
są uzasadniać wzajemnie sprzeczne, zgodne z  czyimiś interesami tezy. Drugi 
powód tej rosnącej nieufności jest jednak merytoryczny i wiąże się z poszerzają-
cymi się obszarami ryzyka-jako-niepewności. Im więcej niepewności, tym mniej 
sensownych rozwiązań nauka może zaproponować.

Nauka, rzecz jasna, jak każda instytucja, nie jest skłonna łatwo oddać pole 
i przyznać się do własnych słabości. Ta walka o symboliczne uznanie i instytu-
cjonalne wpływy prowadzi do kolejnego już paradoksu, czyli przepołowienia 
racjonalności naukowej. Nauka zaczyna posługiwać się dwoma odmiennymi 
wzorcami racjonalności: jednym na użytek wewnętrzny, drugim skierowanym 
na zewnątrz. Ad intra formułuje się wymagania, aby badania naukowe pozosta-
wały samokrytyczne i otwarte na refutacje, czyli refleksyjne w znaczeniu bliskim 
Popperowskiej idei falsyfikacji (por. Popper 2002, 277–279). Ad extra świat nauki 
prezentuje jednak swoje ustalenia jako pewne, autorytatywne i  niepodlegające 
kwestionowaniu24. W ten sposób, jak zauważają Barbara Adam i Joost van Loon, 
zanegowaniu ulega „fundamentalna dwuznaczność i nieokreśloność ryzyka jako 
czegoś, co jeszcze się nie przydarzyło” (Adam i van Loon 2000, 5). Ta swoista 
metodologiczna schizofrenia jest (kolejnym) zarówno przejawem, jak i źródłem 
kryzysu nauki.

Trudno traktować tę mroczną, a zarazem pełną dwuznaczności i paradok-
sów opowieść Becka jako całkowicie wierny opis rzeczywistości. Prawdopodob-
nie nie taki jest jej cel; sam autor nie zaprząta sobie zresztą zbytnio głowy jej 
empiryczną weryfikacją. Jedna niepodważalna lekcja zdaje się jednak z tej narra-
cji płynąć. Jeśli wierzyć Beckowi, nauka straciła ostatecznie swoją niewinność – 
o ile kiedykolwiek ją miała. Nie sposób myśleć o niej dłużej jako o obiektywnym 
i bezstronnym dążeniu do prawdy. Nauka stała się częścią gry, toczonej na forach 
legislacyjnych, w studiu telewizyjnym czy na sali sądowej. Wiele wskazuje też na 
to, że ten gracz nie gra do końca czysto, często ulegając pokusie ukrycia własnych 
słabości pod maską pozornej pewności. Zmienia to charakter samej nauki – ale co 
ważniejsze, zmienia także kształt rozumianej szeroko polityki. Kolejny podroz-
dział poświęcony jest zatem odpowiedzi na pytanie, jaka polityka jest – zdaniem 
Becka – możliwa w społeczeństwie ryzyka.

24  Jak sugeruje jednak Ian Welsh, to rozdwojenie racjonalności zachodzi już w  obrębie 
samej nauki (Irwin, Allan i Welsh 2000, 94 i n.).



155

3. Utopia polityczna społeczeństwa ryzyka

3.1. Zmiana konturów polityki

Pierwszym czynnikiem, który wpływa na formułowany przez Becka poli-
tyczny program dla społeczeństwa ryzyka, jest zmiana granic tego, co uznawane 
za polityczne i apolityczne. Ponieważ problem ten jest dobrze znany, a przy tym 
opisywany nie tylko przez autora, ale również przez wielu innych myślicieli spo-
łecznych, na czele choćby z Foucaultem czy z Bourdieu, powinno tu wystarczyć 
syntetyczne odniesienie się do niego.

Jak zauważa Beck, w  kwestii odróżnienia tego, co polityczne i  apolitycz-
ne, dochodzi do szczególnej zamiany miejsc. Z  jednej strony decyzje należące 
dawniej do wyłącznej domeny polityki zostają podporządkowane racjonalności 
technicznej czy ekonomicznej (vide coraz częstsze praktyki „sprzedaży” obywa-
telstwa: Gold i El-Ashram 2015; Myers 2016). Z drugiej to, co dawniej jawiło się 
jako pozbawione pierwiastka polityczności (np. innowacje technologiczne i zwią-
zane z tym inwestycje), ma, jak się okazuje, polityczny wymiar i wagę. Jak czyta-
my w Społeczeństwie ryzyka: „Potencjał kształtowania społeczeństwa przesuwa 
się od systemu politycznego do subpolitycznego systemu naukowo-techniczno-
-ekonomicznej modernizacji. Dochodzi do przykrego odwrócenia tego, co jest, 
a co nie jest polityką. To, co polityczne, staje się niepolitycznym, a co niepolitycz-
ne – politycznym” (Beck 2004, 282).

Beck unika jednak tautologicznego i w gruncie rzeczy jałowego stwierdze-
nia, że wszystko jest polityczne. Aby dany system społeczny mógł zostać uznany 
za polityczny, musi spełniać co najmniej dwa kryteria: podejmowane w jego ra-
mach decyzje muszą mieć konsekwencje polityczne (przede wszystkim w sensie 
szerokiego zasięgu ich oddziaływania), a jednocześnie w odniesieniu do tych de- 
cyzji musi wystąpić, choćby w zaczątkowej formie, „presja legitymizacyjna” ze stro-
ny opinii publicznej25.

Przyjęcie takiego punktu widzenia pozwala autorowi sformułować pojęcie 
subpolityki jako takiego obszaru, w którym zapadają decyzje natury politycznej, 
który jednak pozostaje poza tradycyjnymi granicami sfery polityki (jak były one 
rozumiane w społeczeństwie przemysłowym, zgodnie z paradygmatem prostej 
modernizacji), wraz z  charakterystycznymi dla tej sfery procedurami uprawo-
mocnienia. Co za tym idzie, w  obszarze subpolityki „zakres wywoływanych 
zmian społecznych jest odwrotnie proporcjonalny do ich legitymizacji” (Beck 
2004, 282). Świat nauki i  innowacji technologicznych jest dla Becka paradyg-
matycznym przykładem instytucji subpolitycznych; innym rozpatrywanym 
przez autora przypadkiem jest również sądownictwo (Beck 2004, 292–296). 

25  Zbliżoną charakterystykę polityczności zaproponował niedawno Rafał Mańko (2018).



156

Charakterystyczne dla tego typu instytucji pozostaje to, że zmiana społeczna  
dokonuje się w nich poza politycznym uprawomocnieniem. Wraz z dostrzeżeniem 
ich politycznego potencjału stopniowo pojawia się jednak wspomniana presja le-
gitymizacyjna, która może być punktem wyjścia dla politycznej metamorfozy 
społeczeństwa26. Dla samego Becka presja ta staje się pretekstem dla nakreślenia 
własnego programu „politycznej utopii”.

Aby w pełni zrozumieć polityczne przesłanie teorii społeczeństwa ryzyka, 
podobnie jak bardziej szczegółowe pojęcie subpolityki, konieczne jest zatem bliż-
sze przyjrzenie się dwóm wskazanym tu kwestiom. Poniżej rozpatruję kolejno oba 
te zagadnienia: na czym dokładnie polega polityczny charakter decyzji podejmo-
wanych w przestrzeni subpolityki („dystrybucja ryzyka jako problem polityczny”), 
a także jaki program polityczny wyłania się, zdaniem Becka, z obserwowanej pre-
sji legitymizacyjnej w tym obszarze („program politycznej utopii”).

3.2. Dystrybucja ryzyka jako problem polityczny

O ile w społeczeństwie przemysłowym doby prostej modernizacji jednym 
z głównych problemów politycznych jest kwestia dystrybucji dóbr (alokacji i re-
lokacji zasobów), o tyle zagadnienie skutków ubocznych nie jest publicznie prob-
lematyzowane. Powstające w wyniku postępu technologicznego i gospodarczego 
ryzyko traktowane jest właśnie jako konieczny „skutek uboczny”, który musi być 
poniesiony, jeśli społeczeństwo jako całość ma odnieść korzyść. Sytuacja zmie-
nia się, zdaniem Becka, w okresie modernizacji refleksywnej, gdy ujawnia się 
niszczycielski potencjał zdobyczy nowoczesności. Dystrybucja ryzyka ma szansę 
zaistnieć jako kwestia polityczna, zmieniając agendy publicznej debaty i progra-
my aktorów świata polityki.

Beck skłonny jest twierdzić, że w tym nowym problemie dystrybucji „skut-
ków ubocznych” tkwi potencjał politycznej transformacji, wynikający ze zrów-
nującego charakteru ryzyka. „Ryzyka nie są rzeczami” (Beck 2009a, 9), w prze-
ciwieństwie zatem do rzeczy nie mogą być wyodrębnione i przydzielone komuś 
na wyłączną własność; przecinają klasy społeczne i kładą się w poprzek istnie-
jących podziałów. Dystrybucja bogactwa nieuchronnie pociąga za sobą nierów-
ności; dystrybucja ryzyka ma, lub przynajmniej może mieć, efekt zrównujący. 
Zgodnie z  jednym z najczęściej powtarzanych sformułowań autora: „bieda jest 
hierarchiczna, smog jest demokratyczny” (Beck 2004, 48)27.

Jednocześnie autorowi nie umyka fakt, że dystrybucja zagrożeń prowadzi 
nieraz do wytwarzania nowych lub umacniania już istniejących nierówności 

26  Przypomnę, że podobnie przedstawiał Selznick przesłanki przejścia od prawa autono-
micznego do responsywnego.

27  Beck powtórzy zasadniczo tę samą myśl także w późniejszych pracach (zob. np. Beck 
2012, 60).



157

zarówno w skali lokalnej, państwa narodowego, jak i w wymiarze globalnym.  
Na wszystkich tych poziomach to najuboższe grupy społeczne skazane są zazwy-
czaj na największą absorpcję ryzyka. Przykładowo, „brudna” i  szkodliwa dla 
zdrowia produkcja lokowana jest w  pobliżu ubogich dzielnic, przekazywana 
w ręce imigrantów bądź – coraz częściej – przenoszona w ramach offshoringu do 
krajów „rozwijających się” (przy czym „rozwój” ten polega chyba przede wszyst-
kim na coraz większej absorpcji zagrożeń) (Urry 2015, rozdz. 3).

Czy zatem ryzyko rzeczywiście ma potencjał demokratyczny? Odpowiedź, 
jak zwykle u Becka, jest niejednoznaczna; wydaje się też ewoluować w czasie. 
W  Społeczeństwie ryzyka twierdzi on, że ryzyko działa zarazem różnicująco 
i zrównująco, ale ten drugi wektor przeważa nad pierwszym. Różnice (co do czer-
panych z ryzyka korzyści) są względne i przejściowe, podobieństwa (co do zagro-
żeń) – powszechne i trwałe:

„Ryzyko polaryzuje zawsze tylko częściowo, […] choć tylko na wcześniejszym etapie swoje-
go rozwoju. Gdy zagrożenie wzrasta i pojawia się w polu widzenia, korzyści topnieją, a różnice się 
zacierają. Wcześniej czy później ryzyko dostarcza również zagrożeń, które relatywizują i pozba-
wiają wartości związane z nim korzyści i właśnie przez wzrost niebezpieczeństw obejmujących 
wielorakie interesy wspólnota ryzyka staje się rzeczywistością. Doświadczenie ryzyka powoduje, 
iż niezależnie od tego, jak dalece ono sięga, powstaje, mimo różnych sprzeczności, wspólnota” 
(Beck 2004, 61).

Wydaje się jednak, że w swoich późniejszych pracach – w Społeczeństwie 
światowego ryzyka, a szczególnie w The Metamorphosis of the World – Beck re-
widuje nieco własne stanowisko w tej materii. Coraz wyraźniej dostrzega, że „ry-
zyko katastrofy grozi ubogim” (Beck 2012, 90) i że często prowadzi ono raczej do 
pogłębiania zamiast niwelowania nierówności. Znamienne zresztą, że cytowany 
wyżej bon mot autora na temat demokratycznej natury smogu, choć brzmi zgrab-
nie, nie wytrzymuje konfrontacji z rzeczywistością (por. Scott 2000, 36; Mythen 
2004, 132–134; Kruczkowska 2017). Trudno więc dopatrzyć się jakiegoś wyraź-
nie egalitarnego oddziaływania współczesnych odmian ryzyka.

Teza Becka na temat związków między ryzykiem a nierównościami społecz-
nymi, o ile chcieć ją utrzymać, nie powinna być więc rozumiana jako twierdzenie 
empiryczne. Zamiast tego należałoby dostrzec jej analityczne i polityczne zna-
czenie. Nie określa ona w sposób rozstrzygający, czy w społeczeństwie ryzyka 
dochodzi do wzrostu czy niwelowania nierówności, ale wskazuje, że przy ocenie 
tych ostatnich decydującego znaczenia nabiera właśnie dystrybucja ryzyka. Dla 
analizy nierówności trzeba więc będzie zastosować inne, rozszerzone kryteria 
w porównaniu ze społeczeństwem przemysłowym prostej nowoczesności – i to 
jest analityczny wymiar tej tezy. Jeśli chodzi o jej wymiar polityczny, to powra-
ca kwestia presji legitymizacyjnej: ujawniające się nierówności w  dystrybucji 
ryzyka stają się coraz bardziej palącym problemem politycznym, który domaga 
się rozwiązania (Beck 2016, 197–198). Jednak odziedziczone po społeczeństwie 



158

przemysłowym instytucje polityczne nie są zdolne poradzić sobie z  tym zada-
niem. W rezultacie pojawia się potrzeba przeformułowania podstawowych zało-
żeń polityki w wymiarze światowym, przestawienia jej na nowe tory. Pojawia się 
przestrzeń dla programu politycznej utopii.

3.3. Program politycznej utopii

Zauważmy na wstępie, że program polityczny, którego zręby proponuje Beck, 
stanowi świadomą odpowiedź na wyzwania i problemy społeczeństwa światowe-
go ryzyka. W tym sensie program ten ma charakter refleksyjny w ścisłym sensie, 
jest bowiem rezultatem systematycznej, wewnętrznej samokrytyki tegoż społe-
czeństwa (Beck 2004, 342–343; zob. też Beck 2009b, 16–27). Tam, gdzie ryzyko 
modernizacyjne staje się problemem – gdzie podejmuje się krytyczną refleksję 
nad jego wytwarzaniem, akceptacją i  dystrybucją, gdzie zatem społeczeństwo 
światowego ryzyka zyskuje samoświadomość (lub, jak nazwie to Beck, staje się 
światowym społeczeństwem ryzyka) – tam, zdaniem autora, pojawia się możli-
wość sformułowania i urzeczywistnienia programu radykalnej transformacji.

Nie dowiadujemy się z pism Becka, jaka miałaby być treść takiego programu, 
poza tym, że wydaje się on domagać radykalnej demokratyzacji sfer subpolity-
ki, w  których decyduje się o  poszczególnych rodzajach ryzyka. Ten nacisk na 
subpolitykę kosztem tradycyjnego politycznego centrum opiera się na założeniu 
o przesunięciu władzy w jej kierunku. Nowa władza polityczna ma więc mieć 
charakter zdecentralizowany, rozproszony po różnych polach subpolityki. Trady-
cyjne centrum systemu politycznego nie znika, zmienia się jednak jego funkcja: 
od tej pory ma ono pełnić rolę forum generalizowania partykularnych punktów 
widzenia i poszukiwania konsensu. Jest to rola mediacyjna, polegająca na „chro-
nieniu, porządkowaniu, dyskusji i symbolizowaniu” (Beck 2004, 343).

Więcej niż o treści możemy powiedzieć o formie tego programu, który wiesz-
czy Beck. Jest to program radykalny, przewidujący konieczność fundamentalnej 
zmiany („metamorfozy”), przemija bowiem postać tego świata, a instytucje wy-
nalezione w czasach prostej modernizacji i dostosowane do potrzeb społeczeń-
stwa przemysłowego nie będą w stanie sprostać pojawiającym się wyzwaniom. 
Ich ograniczenia prowadzą do wytwarzania „zorganizowanej nieodpowiedzial-
ności” (Beck 2004, 43–44; 2009a, 8)28, która służy różnym graczom do uchylania 
się od skutków ich własnych działań. Systemy: naukowy, prawny czy gospodar-
czy prostej nowoczesności nie pozwalają na pociągnięcie do odpowiedzialności 
tych, którzy przyczyniają się do powstawania ryzyka. Potrzebne jest zatem „dru-
gie oświecenie”, które sprzyjałoby ustanowieniu „nowego systemu standardów 
dowodzenia, uznawania poprawności i prawdziwości oraz porozumienia w nauce 

28  Zob. też np. Jarvis 2007, 32; Veitch 2017, passim. Szerzej na ten temat zob. pkt 4.4. Prawo 
wobec metamorfozy.



159

i w prawie” (Beck 1998, 21). Takie oświecenie pozwoliłoby objąć wreszcie to, 
co jak dotąd subpolityczne, rzetelnymi procedurami uprawomocnienia. „Decyzje 
gospodarcze podejmowane w korporacjach, programy badań naukowych, plany 
rozwoju i  rozmieszczenia nowych technologii muszą zostać otwarte i poddane 
uogólnionemu procesowi dyskusji; potrzeba także rozwinięcia prawnych i insty-
tucjonalnych ram dla ich demokratycznej legitymizacji” (Beck 1998, 21).

Beck nie waha się nazwać swojej propozycji utopijną, co w świetle jej rady-
kalnego charakteru wydaje się uzasadnione. Jest to, zgodne ze słowami autora, 
„utopia odpowiedzialnej nowoczesności” (Beck 1998, 21). Zarazem jednak, przy 
całym jej radykalizmie – a może właśnie z jego powodu – jest to propozycja „ne-
gatywna i defensywna” (Beck 2004, 64), ożywiana nie poszukiwaniem nowych 
możliwości i kierunków rozwoju, lecz chęcią zapobieżenia katastrofom. Oddając 
ponownie głos autorowi: „Tutaj idzie w gruncie rzeczy nie o to, aby osiągnąć coś 
«dobrego», ale aby zapobiec najgorszemu” (Beck 2004, 64). Czy taki program 
polityczny budowany na strachu ma w sobie dość siły sprawczej – i czy nie jest 
on ostatecznie skazany na to, że będzie służyć interesom populistycznych dema-
gogów – pozostaje pytaniem otwartym.

Tym, co szczególne w  politycznej propozycji Becka, jest przekonanie o  jej 
niedobrowolnym i wymuszonym charakterze. Wracając do znanego nam już roz-
różnienia, polityczna zmiana nie jest, zdaniem autora, rezultatem refleksji, lecz re-
fleksywności: nie stanowi procesu celowego, świadomego i planowego, lecz wymu-
szoną reakcję na narastające wskutek modernizacji konflikty i wyzwania. Powstaje 
jako kumulacja skutków ubocznych; z tego też powodu projekt ten ma w oczach 
jego autora ambiwalentny charakter, co przeciwstawia go zarówno projektom jed-
noznacznie optymistycznym (oświeceniowym), jak i pesymistycznym (postmoder-
nistycznym) (Beck 2016, passim).

Na określenie tej wymuszonej politycznej zmiany Beck proponuje pojęcie 
metamorfozy. Jak pisze w swojej ostatniej książce: „Metamorfoza świata oznacza 
epokową zmianę wizji świata, przekształcenie narodowych wyobrażeń o świe-
cie. Nie jest to jednak zmiana obrazów świata, która byłaby wywołana przez 
wojnę, przemoc czy imperialną agresję, ale zmiana spowodowana przez skutki 
uboczne sukcesów modernizacji” (Beck 2016, 5). I dalej: „Metamorfoza świata 
jest czymś, co się dzieje, a nie programem. «Metamorfoza świata» jest wyraże-
niem opisowym, a nie normatywnym” (Beck 2016, 18). W słowach tych widać 
wyraźne konotacje z takimi wprowadzonymi wcześniej przez autora pojęciami, 
jak modernizacja refleksywna czy społeczeństwo ryzyka. Można wysunąć więc 
wątpliwość, czy Beck nie zgubił gdzieś brzytwy Ockhama, mnożąc zbędne, bo 
niewnoszące nic nowego, kategorie. Sam autor twierdzi, że tak nie jest: novum, 
jakie zawierać ma pojęcie metamorfozy w stosunku do swoich poprzedników, jest 
uwzględnienie w jego ramach tego potencjału politycznej zmiany, o którym była 
już mowa, a który rodzi się w konfrontacji ze skutkami ubocznymi moderniza-
cji. Według stwierdzenia autora pojęcie to nie koncentruje się (jak wcześniejsze) 



160

na „negatywnych ubocznych skutkach korzyści [goods], lecz na pozytywnych 
skutkach ubocznych płynących z zagrożeń [bads]” (Beck 2016, 4), które to przy-
czyniają się do powstania normatywnego horyzontu dobra wspólnego we współ-
czesnym świecie.

3.4. Kosmopolityzm

Osobne miejsce należy się jednemu z najważniejszych rysów omawianego 
projektu politycznego, jakim jest jego kosmopolityczny wymiar. W skrócie ideę 
Becka można przedstawić następująco: globalny charakter ryzyka sprawia, że 
izolowane odpowiedzi na poziomie poszczególnych państw narodowych stają się 
niewystarczające jako nieefektywne. Ten powszechny zasięg potencjalnych ka-
tastrof rodzi potrzebę współpracy na poziomie światowym – kosmopolityzmu 
w  podejściu do kwestii radzenia sobie z  ryzykiem. Jednocześnie już zaistnia-
łe katastrofy pełnią funkcję oświeceniową, uświadamiając opinię publiczną na 
całym świecie zarówno w  przedmiocie realności zagrożeń, jak i  istniejących 
nierówności. Daje to impuls do kosmopolitycznego działania. Oczywiście, taka 
nowa kosmopolityczna polityka nie jest dziejową koniecznością, jest jednak pew-
ną możliwością, która otwiera się przed nami. Z  jednej strony jest ona czymś, 
czego – jako „skutku ubocznego” zagrożeń – sami nie wybraliśmy. Beck pod-
kreśla „wymuszony” charakter dokonującego się oświecenia, globalnej komuni-
kacji i samej postawy kosmopolitycznej29. Z drugiej strony tworzą one szansę na 
przemianę („metamorfozę”) świata, a co za tym idzie – na życie lepsze i bardziej 
sprawiedliwe w wymiarze globalnym.

Na określenie tego historycznego czasu, w którym globalne postaci ryzyka 
rodzą konieczność światowej współpracy, Beck proponuje sformułowanie „mo-
ment kosmopolityczny”. Jak widać, autor po raz kolejny wyraża przekonanie, że 
program polityczny dla społeczeństwa ryzyka nie jest wynikiem jakiegoś abs-
trakcyjnego, racjonalnego namysłu, ale stanowi przymus warunków, jakie sami 
sobie stworzyliśmy. Kosmopolityzm ma tu charakter wymuszony niezależnie od 
osobistych przekonań jego uczestników. Taką „brudną” kosmopolityzację Beck 
odróżnia wyraźnie od filozoficznych, normatywnych projektów kosmopolityzmu 
(Kant, Habermas), które stanowić miały w pełni świadomy wybór oświeconego 
rozumu:

„Wymuszony kosmopolityzm” oznacza, że globalne ryzyka aktywują i łączą ponad granica-
mi aktorów, którzy w innej sytuacji nie chcieliby mieć ze sobą do czynienia. Dlatego proponuję 
wyraźnie rozróżnić filozoficzne i normatywne idee kosmopolityzmu z jednej oraz „nieczystą” rze-
czywistą kosmopolityzację z drugiej strony. Punktem wyjścia jest tu pogląd, że kosmopolityzmu 

29  Kolejne wywoływane przez autora hasła brzmią: „wymuszone oświecenie”, „przymuso-
wa komunikacja ponad podziałami”, „wymuszony kosmopolityzm” (Beck 2012, 89–94).



161

nie można urzeczywistnić dedukcyjnie dzięki zastosowaniu zasad filozoficznych i że wślizguje się 
on tylnymi drzwiami w sposób niezauważalny, niezamierzony, wymuszony (Beck 2012, 94; por. 
Beck 2016, passim).

Wobec tak kreślonej wizji kosmopolityzmu pojawiają się jednak co najmniej 
dwie wątpliwości – i  to abstrahując nawet od pytania, co miałoby znaczyć, że 
współczesne ryzyko ma charakter globalny (zob. uwagi na ten temat w pkt 5.2 
bieżącego rozdziału). Jeśli bowiem mamy mówić o światowej (kosmopolitycz-
nej) polityce, określenia wymagają zarówno możliwe fora, jak i podmiot takiej 
polityki. Jaki jest więc główny polityczny aktor postulowanego przez Becka 
światowego społeczeństwa ryzyka i  gdzie mógłby on kształtować swoją opi-
nię? Autor wydaje się mieć problem z odpowiedzią na oba te pytania. Zakłada 
wyłonienie się światowej opinii publicznej, jednak próby znalezienia forów jej 
kształtowania (Internet, mass media informujące o katastrofach w różnych częś-
ciach świata) są mało przekonujące, szczególnie w świetle obserwacji realiów ich 
funkcjonowania. Podobnie, już pod koniec lat osiemdziesiątych ubiegłego wie-
ku, autor pisał o potrzebie odkrycia dla siebie nowego podmiotu politycznego, 
który mógłby zająć to miejsce, jakie w społeczeństwie klasowym przynależało 
(w myśl marksizmu) proletariatowi (Beck 2004, 63–64); dziś jednak, po trzy-
dziestu latach, nadal taki domniemany podmiot jest słabo widoczny30. Niektórzy 
próbują obsadzać w  tej roli prekariat, jednak skuteczność tych zabiegów jest 
wątpliwa (por. Standing 2014). Inni (Klein 2016) budują tę polityczną wspólno-
tę wokół uświadomionych zagrożeń ekologicznych i jest to niewątpliwie droga 
bliska samemu Beckowi. Nadal jednak nie znamy odpowiedzi na pytanie, na 
ile może być ona skuteczna. Także próby obsadzenia w tej roli związku „świa-
towych miast”, podjęte w ostatnich tekstach autora (Beck 2016, 164 i n.), mogą 
budzić mieszane reakcje.

4. Prawo refleksyjne w społeczeństwie ryzyka

Pora zadać kluczowe z  punktu widzenia pracy pytanie, czym będzie pra-
wo refleksyjne w ujęciu wpisującym się w rozważaną teorię. Najkrótsza możliwa 
odpowiedź sprowadza się do stwierdzenia, że jest to prawo, które odzwiercied-
la wyzwania społeczeństwa ryzyka, które zatem stanowi zarazem przejaw, jak 
i wynik konfrontacji tego społeczeństwa z jego własnymi wytworami.

30  Ponieważ postulaty Becka, co on sam wprost przyznaje, bliskie są ideałom lewicy, war-
to odnotować dzisiejsze problemy tej ostatniej ze znalezieniem podmiotu politycznego zdolne-
go i  chętnego do podjęcia jej programu. Przykładu dość desperackiego poszukiwania takiego 
podmiotu, w obliczu opuszczenia współczesnej lewicy przez klasę robotniczą, dostarcza choćby  
B. Rothstein 2017a; 2017b.



162

Jak cała teoria Becka, pojęcie prawa refleksyjnego w tej interpretacji będzie 
mieć charakter krytyczny oraz ironiczny. Oznacza to, że w obszarze prawa ujaw-
niać się będzie wiele z  tych współczesnych paradoksów i  ambiwalencji, które 
z takim zapałem śledzi Beck, a które jego zdaniem wynikają z krzyżowania się 
przeciwstawnych logik, do jakiego dochodzi w społeczeństwie ryzyka.

Na poziomie analitycznym należałoby być może odróżnić od siebie prawo 
refleksywne oraz prawo refleksyjne. Pierwsze pojęcie rozumiane byłoby na wzór 
modernizacji refleksywnej: byłby to zatem porządek prawny okresu przejściowe-
go, porządek, w którym ujawniałyby się napięcia i sprzeczności typowe dla cza-
su tranzytu od społeczeństwa przemysłowego do społeczeństwa ryzyka. Chcąc 
badać prawo refleksywne, należałoby śledzić, w jaki sposób w konkretnych in-
stytucjach prawnych ujawnia się niezdolność modernistycznie zaprojektowanego 
prawa do radzenia sobie z dzisiejszymi, jakościowo nowymi wyzwaniami – do-
tychczasowe instytucje byłyby tu traktowane niczym stary garnitur, z którego 
społeczeństwo już wyrosło i który wyraźnie je uwiera. W odróżnieniu od tego 
krytycznego pojęcia prawo refleksyjne stanowiłoby pojęcie normatywne, będąc 
istotną składową refleksyjnego programu politycznej utopii. Byłaby to zatem wi-
zja nowego prawa światowego, które ma nadejść po przezwyciężeniu ograniczeń 
okresu przejściowego.

Z powyższym analitycznym rozróżnieniem wiąże się jednak ten kłopot, że 
sam Beck nie oddziela konsekwentnie refleksywności od refleksji. Była już o tym 
mowa: z  jednej strony same pojęcia społeczeństwa ryzyka oraz modernizacji 
refleksywnej zakładają pewną dozę refleksji qua samoświadomości. Z  drugiej 
strony utopijny program politycznej metamorfozy nie ma dla Becka charakteru 
czysto normatywnego, ale jest w znacznej mierze wymuszony przez refleksywne 
problemy obecnego etapu modernizacji. Na tym właśnie polega ironiczny charak-
ter omawianej teorii: refleksywność (mimowolna) i refleksja (świadoma) pozosta-
ją splecione, a dotyczy to w równej mierze ogólnego pojęcia społeczeństwa oraz 
bardziej partykularnych koncepcji polityki czy prawa. Innymi słowy, w porządku 
prawnym (dzisiejszym czy przyszłym) łączą się ze sobą elementy refleksywne 
z refleksyjnymi.

Bliższa postawie Becka byłaby zatem chyba droga pośrednia, łącząca oba 
sposoby opisu: droga budowy refleksyjnej teorii prawa refleksywnego. W typowy 
dla tego autora sposób teoria taka ukazywałaby, jak w rzeczywistości społecz-
nej łączą się ze sobą teoretycznie sprzeczne tendencje czy zjawiska. Refleksyjna 
teoria prawa refleksywnego byłaby teorią głównie krytyczną, ukazując niekon-
sekwencje porządku prawnego okresu przejściowego modernizacji refleksywnej. 
Zarazem jednak musiałaby zawierać, choćby w  zaczątkowej formie, elementy 
pozytywnej, normatywnej wizji prawa refleksyjnego, jakie odpowiadałoby ocze-
kiwaniom światowego społeczeństwa ryzyka.

Istnieją jednak co najmniej dwa powody, dla których na kanwie dorobku 
Becka nie sposób zbudować typowej, spójnej i całościowej teorii prawa – choćby 



163

pokroju tych, jakie proponują Luhmann, Teubner czy Selznick. Pierwszy wiąże 
się z faktem, że rozważania Becka mają odmienny od przywoływanych kon-
cepcji status metodologiczny, koncentrując się na podejściu krytycznym. Drugi 
powód związany jest ze stylem, jaki przyjmuje niemiecki socjolog: programo-
wo ateoretycznym, wielowątkowym, migotliwym. Aplikacja jego myśli w pra-
woznawstwie z konieczności będzie zachowywać ten charakter. Kto zatem po-
szukiwałby u Becka podstaw dla budowy klasycznie rozumianej teorii prawa, 
odejdzie rozczarowany.

Idąc tym tropem, będzie właściwiej – bo wierniej wobec pierwotnego za-
mysłu niemieckiego socjologa – wskazać raczej te różnorakie problemy i zja-
wiska, w odniesieniu do których koncepcja społeczeństwa ryzyka może po-
wiedzieć coś ciekawego o prawie. Co przy tym oczywiste, konsekwencje, jakie 
teoria ta może mieć dla porządku prawnego, są zbyt rozległe, aby je całościowo 
przedstawić w ramach jednego opracowania, nie mówiąc już o pojedynczym 
podrozdziale. Skoro społeczeństwo ryzyka i modernizacja refleksywna doty-
czą, jak twierdzi Beck, całościowej konstytucji społeczeństwa, nie dziwi, że 
ich wpływ odnotować można w każdej gałęzi prawa: prawie konstytucyjnym, 
administracyjnym, cywilnym (szczególnie w zakresie odpowiedzialności de-
liktowej), rodzinnym, prawie pracy, ubezpieczeń społecznych, prawie karnym, 
prawie finansowym itd., nie wspominając o  tak oczywistych obszarach jak 
regulacje dotyczące ochrony środowiska czy przeciwdziałania terroryzmowi. 
Próba prześledzenia wszystkich rysujących się tu wątków byłaby więc z góry 
skazana na porażkę. Zamiast tego można uporządkować większość tych róż-
norodnych kwestii poprzez wyróżnienie trzech podstawowych wymiarów mo-
dernizacji refleksywnej. Są to, przypomnę: centralna rola ryzyka, wymuszona 
indywidualizacja oraz wielowymiarowa globalizacja (Beck 2012, 29). Warto 
więc prześledzić, na jakie sposoby wyzwania charakterystyczne dla tych ob- 
szarów znajdują swój wyraz we współczesnych porządkach prawnych. Ponad-
to wszystkie te – dość odległe od siebie – kwestie łączy fakt, że stanowią 
one w oczach Becka różne wymiary tego samego zjawiska metamorfozy. Na 
koniec przyjdzie zatem poświęcić nieco uwagi bezpośrednio temu ostatniemu 
zagadnieniu.

4.1. Prawo wobec ryzyka

W  obszarze prawa obserwować możemy wzmiankowany już przy okazji 
rozważań nad pojęciem ryzyka paradoks: rosnącej niepewności i malejącej zdol-
ności kontroli towarzyszy intensyfikacja działań nakierowanych na zarządzanie 
ryzykiem. Można więc powiedzieć, że dwa odrębne paradygmaty postrzegania ry-
zyka – jako prawdopodobieństwa oraz jako niepewności – konkurują ze sobą 
w tym obszarze.



164

Mechanizmy zarządzania ryzykiem wykorzystywane są szeroko zarówno 
w sferze tworzenia, jak i stosowania prawa. W tym ostatnim naturalnym benefi-
cjentem strategii opartej na zarządzaniu ryzykiem jest niewątpliwie administra-
cja publiczna. Do metod zarządzania ryzykiem sięga się zatem w obszarach opie- 
ki społecznej, zapobiegania przestępczości czy zdrowia publicznego; podejście  
to jednak zdobywa dla siebie miejsce także na sali sądowej.

Jeszcze wyraźniej podejście takie dochodzi do głosu w obszarze tworzenia 
prawa, gdzie zyskało wręcz status pełnoprawnego programu politycznego, okre-
ślanego mianem regulacji opartej na ryzyku, o którym mowa będzie w rozdziale V. 
Wydaje się, że jest to dominująca optyka najważniejszych aktorów w tej dziedzi-
nie zarówno w wymiarze międzynarodowym, jak i wielu państw narodowych. 
Dwa najbardziej wpływowe programy polityki regulacyjnej o zasięgu ponadna-
rodowym, jakimi są program Komisji Europejskiej „Lepsze regulacje” (Better 
Regulation lub Smart Regulation (zob. Komisja Europejska, Better regulation 
2017; Komisja Europejska 2017a)) oraz afiliowany przy Organizacji Współpracy 
i Rozwoju Gospodarczego (OECD, Organisation for Economic Cooperation and 
Development) program „Polityka regulacyjna” (OECD, Regulatory policy 2018)31, 
jednoznacznie promują myślenie o legislacji w kategoriach ryzyka i zalecają włą-
czenie technik zarządzania ryzykiem jako elementu właściwej metodologii two-
rzenia prawa. W ślad za nimi idzie wiele agend państw członkowskich, przyjmu-
jących i realizujących odpowiednie programy na poziomie krajowym. Dotyczy to 
również Polski, gdzie flagowym programem regulacyjnym sięgającym po tech-
niki zarządzania ryzykiem był do niedawna program „Lepsze regulacje 2015” 
(Rada Ministrów 2013).

Wspomniane programy zakładają również opisywaną przez Becka subpo-
lityczność procesu kształtowania regulacji. Tu przede wszystkim w rozumieniu 
negatywnym: to, co dotąd uznawane było za działalność stricte polityczną (two-
rzenie prawa), traci swój jednoznacznie polityczny charakter. Nadrzędny cel re-
gulacji zdefiniowany zostaje nie w kategoriach politycznych, ale ekonomicznych, 
jako poprawa konkurencyjności i wzrost gospodarczy32. Sam proces podporząd-
kowany zostaje racjonalności technicznej i  wiedzy eksperckiej, udział w  nim 
czynnika politycznego (rola parlamentu) postrzegany jest zaś jako „problem” do 
przezwyciężenia (Rada Ministrów 2013, 13).

Z drugiej strony jako inny przejaw subpolityzacji postrzegać można nacisk, 
jaki programy te kładą na udział w procesie legislacyjnym podmiotów niebędą-
cych typowymi aktorami politycznymi, czyli tzw. interesariuszy: grup obywateli,  

31  Unia Europejska oraz OECD prowadzą również od 2008 roku wspólny projekt zatytuło-
wany Better Regulation in Europe.

32  Tak został on zdefiniowany np. w  opracowaniu uznawanym za historycznie pierw-
szy międzynarodowy dokument dotyczący problematyki regulacji (OECD 1995), gdzie mowa 
o „wzroście gospodarczym i efektywnym wykorzystaniu zasobów ekonomicznych”. Zob. także 
Komisja Europejska 2017a, 3.



165

organizacji społecznych, przedsiębiorców i  ich zrzeszeń itp. (Ministerstwo  
Gospodarki 2006, 19–22; Rada Ministrów 2013, 34–40). Poszukuje się tu zbliże-
nia pomiędzy podmiotem regulującym a adresatami regulacji, często z pominię-
ciem tradycyjnych politycznych forów. Przy czym te dwie tendencje – nazwijmy 
je ekspercką oraz partycypacyjną – pozostają co do zasady wzajemnie przeciw-
stawne. Ich mieszanka, z jaką mamy do czynienia w obecnych programach poli-
tyki regulacyjnej, może być więc odczytywana jako kolejne świadectwo ambiwa-
lencji społeczeństwa ryzyka.

Wskazane powyżej programy i  strategie tworzenia czy stosowania prawa 
formułowane są w zasadzie w  ramach paradygmatu ryzyka-jako-prawdopodo-
bieństwa. Przyjmując obiektywizujące i  techniczne podejście do ryzyka, za-
kładają możliwość jego regulacji i kontroli. Warto jednak odnotować, że w ofi-
cjalnych politykach tworzenia i stosowania prawa pojawia się również myślenie 
o ryzyku w kategoriach niepewności. Najbardziej chyba czytelnym tego przeja-
wem jest tzw. zasada przezorności (niem. Vorsorgeprinzip, ang. precautionary 
principle)33. Wzorcowym dokumentem dla sformułowania zasady przezorności 
w prawie międzynarodowym pozostaje niewątpliwie Deklaracja z Rio w sprawie 
środowiska i rozwoju z 1992 roku – jakkolwiek znane są przypadki jej przywoła-
nia we wcześniejszych aktach (Harremoës 2002, 13–14). Wspomniana deklaracja 
stanowi dokument końcowy konferencji Narodów Zjednoczonych „Środowisko 
i Rozwój”; zgodnie z Zasadą 15 tego dokumentu: „Wszystkie państwa powinny 
szeroko stosować działania zapobiegawcze [ang. precautionary approach – M.P.] 
dotyczące ochrony środowiska, mając na uwadze ich własne możliwości w tym 
zakresie. Tam, gdzie występuje zagrożenie poważnymi lub nieodwracalnymi 
zmianami w  środowisku, brak co do tego całkowitej, naukowej pewności nie 
może być powodem opóźnienia efektywnych działań, których realizacja zapobie-
gałaby degradacji środowiska” (ONZ 1992). Do dziś obszar ochrony środowiska 
i klimatu jest jednym z głównych miejsc zastosowania tej zasady.

Zauważmy, że sposób sformułowania omawianej zasady, z jakim mamy do 
czynienia w przypadku Deklaracji z Rio, nie zakłada, że obecna niepewność musi 
w przyszłości ustąpić pod wpływem zdobytych dowodów naukowych. Tak rozu-
miana, zasada przezorności może być uznana za normatywny wyraz spojrzenia 
charakterystycznego dla koncepcji społeczeństwa ryzyka, a także bezpośrednich 
postulatów formułowanych przez jej autora jeszcze w  latach osiemdziesiątych 
ubiegłego wieku. Pisał on wtedy:

Warianty rozwoju mogą […] przyszłość zamurować albo pozostawić otwartą. […] Musimy 
więc wybierać takie warianty rozwoju, które nie zamykają nam przyszłości i które proces moder-
nizacji przemienią w proces uczenia się, gdzie rysująca się perspektywa rewizji podjętych posta-
nowień zawsze pozwala na cofnięcie później rozpoznanych skutków ubocznych (Beck 2004, 273).

33  Zasada przezorności jest najbardziej znana pod jej angielską nazwą, jednak, jak wskazuje 
np. Jenny Steele, wywodzi się ona pierwotnie z doktryny niemieckiej (Steele 2004, 196–197).



166

Zasada przezorności została także uznana oficjalnie za składową polityki 
Unii Europejskiej (por. np. Komisja Europejska 2000). Zauważamy tu jednak 
istotną zmianę w  jej rozumieniu. Dobrej ilustracji tego odmiennego podejścia 
dostarcza przyjęty przez Komisję Europejską dokument pt. Wytyczne dla Oceny 
Regulacji, w którym to możemy przeczytać, że zgodnie z zasadą przezorności 
„możliwe jest podjęcie tymczasowej decyzji w oparciu o ograniczone lub niekon-
kluzywne dowody, przy odroczeniu trwalszych rozstrzygnięć do momentu uzy-
skania niezbędnej naukowej oceny problemu” (Komisja Europejska 2009). Tak 
wyrażona, zasada ta nadal stanowi formę przyznania się i  praktycznej reakcji 
na ograniczoność ludzkiej wiedzy o ryzyku; nie można jednak pominąć faktu, 
że w powyższym sformułowaniu widoczne jest równocześnie przeświadczenie 
o możliwości ostatecznego naukowego rozstrzygnięcia problemu – a zatem prze-
miany niewiedzy w  prawdopodobieństwo. Te dwie alternatywne interpretacje 
zasady przezorności wydają się zatem odzwierciedlać odmienne sposoby pojmo-
wania ryzyka, do których w swoich pracach nawiązuje Beck34.

4.2. Prawo wobec indywidualizacji

Przypomnijmy, że tym, co oryginalne w  sposobie rozumienia problemu  
indywidualizacji przez Becka, jest przede wszystkim dostrzeżenie jej wymuszone-
go charakteru. Indywidualizacja w tym ujęciu nie polega na przyznaniu jednostce 
szerszego pola wolności, ale na nowym schemacie jej uspołecznienia, w której 
nakłada się na nią obowiązek odgrywania roli „przedsiębiorcy moralnego”, czy-
li, jak pisze Beck, „biograficznego rozwiązywania sprzeczności systemu” (Beck 
2004, 204).

Jeśli przyjąć taką wizję indywidualizacji, zauważyć należy, że prawo sta-
nowi – obok kultury masowej – jedno z  głównych narzędzi w  tym procesie. 
W  wielu gałęziach prawa i  obszarach regulacji możemy dziś obserwować, jak 
prawo wspiera, a nieraz wprost wymusza indywidualizację. Dotyczy to przede 
wszystkim – ale nie wyłącznie – prawa pracy, prawa rodzinnego czy prawa za-
bezpieczeń społecznych (Hughes i Fergusson 2000). Zjawiska indywidualizacji 
(i  prywatyzacji) obejmują także obszar bezpieczeństwa i  prawa karnego (nurt 
‘responsibilization’)35. Również nowe instytucje procesowe, których celem jest 

34  Nie są to, oczywiście, wszystkie kontrowersje związane z praktyczną interpretacją zasady 
przezorności ani też jedyne, w których rozumienie może wnieść wkład teoria społeczeństwa ryzy-
ka. Nierozstrzygnięte pozostaje np. pytanie, czy zasada ta oznacza przede wszystkim preferencję 
dla niedziałania, czy też może ona wskazywać na konieczność pozytywnych działań (Steele 2004, 
194–196).

35  Barbara Hudson odnotowuje np.: „Zajęcie się kwestią bezpieczeństwa kobiet dokonuje się 
niemal wyłącznie za pomocą strategii indywidualnej odpowiedzialności. Kobiety są bombardo-
wane poradami na temat unikania ciemnych miejsc, samotnego przebywania na zewnątrz w po-
rze nocnej czy noszenia prowokacyjnych strojów; są one również najważniejszą grupą docelową,  



167

zwiększanie wpływu stron na przebieg postępowania, a  także rozwój alterna-
tywnych metod rozwiązywania sporów (ADR) mogą być uznane za przejawy 
i katalizatory indywidualizacji.

Teoria społeczeństwa ryzyka i  wymuszonej indywidualizacji była zresztą 
dość wcześnie odnoszona do co najmniej jednej z  wyróżnionych wyżej gałęzi 
prawa, jakim jest prawo pracy, przez Johna Allena oraz Nicka Henry’ego (Allen 
i Henry 1997). Odwołanie do koncepcji Becka pozwoliło autorom zauważyć, że 
zmiany zachodzące na rynku zatrudnienia oraz w prawie pracy, dokonywane pod 
szyldem „uelastycznienia” – zatem procentowy wzrost zatrudnienia częściowe-
go, czasowego lub na podstawie umów cywilnoprawnych – prowadzą de facto 
do systemowo wymuszanej indywidualizacji oraz wzrostu ryzyka i niepewno-
ści pracy. W badanych przez autorów grupach pracowników firm świadczących 
usługi sprzątające, ochroniarskie oraz gastronomiczne – tj. słabo opłacanych prac 
wymagających niskich kwalifikacji – przekłada się to często nie tylko na słabszy 
poziom ochrony i pewności zatrudnienia, ale również na niższe zarobki. Nakłada 
się na to postępujące zróżnicowanie: ta sama praca – nawet w ramach jednego 
przedsiębiorstwa – może być wykonywana na podstawie odmiennych form za-
trudnienia i inaczej wynagradzana.

Indywidualizacja pracy nie ogranicza się jednak do wymiaru prawnego czy 
ekonomicznego. Obejmuje także wymiar społeczny, czyli słabnące więzi soli-
darności pomiędzy osobami zatrudnionymi w  jednym miejscu lub u  jednego 
pracodawcy. Tendencja ta stanowi m.in. rezultat – powszechnego w  badanych 
przez Allena i Henry’ego segmentach rynku pracy – systemu outsourcingu usług, 
świadczonych przez duże, obsługujące wiele podmiotów i placówek korporacje. 
Skutkuje to tym, że z jednej strony osoby zatrudnione w tym samym przedsię-
biorstwie praktycznie nie mają kontaktu ze sobą (każda z nich wykonuje swoją 
pracę na rzecz innego usługobiorcy i w jego lokalu), z drugiej zaś – w tym samym 
lokalu pracują osoby zatrudnione w różnych firmach. Tak np. pracownik ochro-
ny, zatrudniony przez firmę X i wykonujący pracę w lokalu firmy Y, ma silnie 
ograniczone możliwości zbudowania więzi społecznych z innymi pracownikami 
– zarówno własnego pracodawcy (tych wszak nie spotyka, skoro każdy pracuje 
w innym miejscu), jak i przedsiębiorstwa, na terenie którego faktycznie wykonuje 
swoją pracę (jako pracownik „zewnętrzny” spotyka się z realną barierą) (Allen 
i Henry 1997, 191).

Allen i Henry dokumentują przy okazji klasowy charakter ryzyka: indywi-
dualizacja i „uelastycznienie” na rynku pracy mogą być atrakcyjne dla wysoko 

do której kieruje się kampanie reklamowe sprzętu ochrony osobistej”. Na tym przykładzie wi-
dać też, że taka „odgórna” indywidualizacja nie przekłada się na trend odwrotny, czyli większą 
słyszalność jednostek na forum instytucjonalnym: „Znacznie rzadsze są konsultacje obejmujące 
kobiety na temat ich potrzeb, czy też rozwiązania publiczne uwzględniające to, jak same kobiety 
opisują swoje obawy bądź doświadczenia zagrożenia” (Hudson 2003, 71).



168

wykwalifikowanych specjalistów, jednak w przypadku pracowników o niskich 
kwalifikacjach, jak ci należący do badanych przez autorów grup, oznaczają one 
dość oczywiste pogorszenie ich sytuacji (Allen i Henry 1997, 194). To zróżnico-
wanie pokazuje po raz kolejny, że w społeczeństwie ryzyka zacieranie się różnic 
klasowych jest raczej wyjątkiem niż regułą.

Przywoływana praca rozwija argumentację Becka w jeszcze jednym zakre-
sie. Jak bowiem wynika z jej lektury, indywidualizacja „odgórna” nie przekłada 
się na „oddolną”, która polegałaby na większej słyszalności jednostek na forum 
instytucjonalnym. W  rzeczywistości głos jednostki, wyalienowanej od więzi 
z innymi wskutek procesów wymuszonej indywidualizacji, staje się słabszy, a nie 
silniejszy.

Innym, niezwiązanym już z prawem pracy, lecz niezwykle obrazowym przy-
kładem systemowo wdrażanej indywidualizacji w obszarze prawa są… poradniki 
prawne pisane dla laików. Ujmując kwestię szerzej, tak popularne obecnie po-
radniki książkowe – od biznesowych, przez dietetyczne, po psychologiczne czy 
duchowe – stanowią wehikuł refleksyjnej indywidualizacji (Giddens 2006, 98 i n.). 
Nie inaczej rzecz się ma w obszarze prawa, gdzie publikacje tego typu mają uła-
twiać, a  jednocześnie zachęcać jednostkę do „brania spraw w swoje ręce” (raz 
jeszcze, responsibilization). Przykładowo, wydane w naszym kraju poradniki do-
tyczące postępowań prawnych (zarówno procesowych, jak i przedprocesowych, 
a także procedur ADR) pełne są apeli w rodzaju: „nie bądź bierny!”, „nie bądź 
bezczynny!”, „masz prawo wiedzieć, co się dzieje”, „od podjętych przez Ciebie 
działań zależy więcej, niż myślisz”, a o tej czy innej instytucji prawnej możemy 
dowiedzieć się, że „daje [ona] możliwość wyjścia poza stanowisko o charakterze 
czysto prawnym i uzyskania zindywidualizowanego rozwiązania”, że „zapewnia 
stronom możliwość decydowania o jej ostatecznym wyniku”, że pozwala „przejść 
od rozpamiętywania przeszłości do planowania przyszłości” lub że dzięki niej 
sprawca „przejmuje odpowiedzialność za własne czyny i decyzje” (Rękas 2010, 
passim; Sroka 2010, passim)36.

Użyty w cytowanych publikacjach język nie pozostawia wątpliwości, że in-
dywidualizacja jest nie tylko największym przywilejem, ale i  zobowiązaniem 
obywatela, przedstawianego jako „przedsiębiorca moralny”. Utrata kontroli 
i poddanie się pod instytucjonalne rozstrzygnięcia – choćby firmowane były one 
autorytetem sądu – są odrzucane jako źródło napięć. Tym, o czym się nie mówi, 
jest fakt, że to przerzucenie części odpowiedzialności za wynik postępowania 
z instytucji prawnych na jednostkę samo w sobie jest rozstrzygnięciem instytu-
cjonalnym. Jednostka może się do tego modelu dostosować, wchodząc w wyzna-
czoną jej rolę „przedsiębiorcy moralnego”, sam jednak model ukształtowany jest 
systemowo. Potwierdza to diagnozę Becka o wymuszonej indywidualizacji, która 
– jak widzimy – dokonuje się również w prawie i poprzez prawo.

36  Zob. na ten temat także Jabłoński i Pichlak 2013, 270–271.



169

Na tle tych dwóch, dość wyrywkowo dobranych przykładów dziwi, jak mało 
wzajemnej uwagi poświęcają sobie w  kwestii indywidualizacji nauki prawne 
oraz teoria społeczeństwa ryzyka. Z jednej strony analizy instytucji prawnych, 
które pojawiają się u Becka przy okazji rozważań nad indywidualizacją, są skró-
towe i powierzchowne. Z drugiej strony w  literaturze prawniczej nawiązującej 
do tego problemu rzadko można spotkać odesłania do prac niemieckiego socjo-
loga. Obustronna ignorancja jest doprawdy zaskakująca, wydaje się bowiem, że 
istnieje tu spory potencjał wzajemnego inspirowania się. W szczególności teoria 
Becka może dostarczać alternatywnego i krytycznego spojrzenia w stosunku do 
dominujących, dość jednostronnych ujęć zjawiska indywidualizacji w literaturze 
prawniczej.

4.3. Prawo wobec globalizacji

Problem wpływu globalizacji na prawo jest tak obszerny i szeroko dyskuto-
wany, że nie sposób odnieść się do niego w tym miejscu choćby ogólnikowo37. 
Wydaje się, że jest to jeden z  absolutnie podstawowych problemów socjologii 
prawa na początku XXI wieku (Savelsberg 2013). Zarazem proste stwierdzenie, 
że globalizacja zachodzi i że oddziałuje także na istniejące porządki prawne, trą-
ci banałem. William Twining – jeden z klasyków badań nad prawną globalizacją 
– wyróżnia w  tym kontekście pięć rozległych obszarów badawczych dla nauk 
prawnych. Po pierwsze, będzie to wzrost znaczenia tradycyjnych „globalnych” 
obszarów prawa, jak publiczne prawo międzynarodowe czy międzynarodowe 
prawo handlowe, a także wykształcanie się nowych, ab initio ponadnarodowych 
gałęzi prawa: prawa Internetu, międzynarodowego prawa podatkowego czy mię-
dzynarodowego prawa karnego (materialnego i procesowego). Po drugie, rosną-
cym zainteresowaniem cieszą się prawne aspekty tych różnorodnych zjawisk, 
które „z natury” mają wymiar ponadnarodowy: zmiany klimatycznej, migracji, 
wojen, międzynarodowego terroryzmu, mass mediów czy wspólnego dziedzi-
ctwa ludzkości. Po trzecie, zwiększa się nacisk na ponadnarodowe aspekty tych 
gałęzi prawa (i odpowiadających im dyscyplin prawoznawstwa), które tradycyj-
nie postrzegane były jako „typowo” krajowe. Będą to: prawo rodzinne, prawo 
karne, prawo pracy czy prawo własności intelektualnej. Po czwarte, pojawiają się 
badania nad transgraniczną „dyfuzją” prawa, do jakiej dochodzi zwłaszcza wsku-
tek migracji i wykształcania się w poszczególnych państwach licznych, spójnych 
grup mniejszościowych. Mniejszości takie dokonują bowiem nieformalnej insty-
tucjonalizacji praktyk i norm z krajów pochodzenia – często o zwyczajowym czy 
religijnym rodowodzie. Po piąte wreszcie, nowego (centralnego) znaczenia dla 

37  Przeglądowe omówienie badań w tym zakresie zob. np. Halliday i Osinsky 2006; Deflem 
2008, 250–270; Michaels 2013.



170

nauk prawnych nabiera komparatystyka prawnicza, wraz z  przynależnymi jej 
problemami i metodami badawczymi (Twining 2009, 446–447)38.

Wobec tej mnogości problemów należy zapytać, czy jest coś szczególnego 
w koncepcji globalizacji, jaką proponuje autor Społeczeństwa ryzyka, a co stano-
wiłoby użyteczne narzędzie opisu zmian w świecie prawa. Wydaje się, że istota 
poglądów Becka w tym zakresie daje się sprowadzić do trzech haseł. Są to: kos-
mopolityzm (odejście od punktu widzenia państw narodowych), światowe ryzyko 
oraz emancypacyjny potencjał światowych katastrof. Pierwsze z pojęć oznacza, 
przypomnijmy, że w nowym światowym porządku coraz mniejszą rolę odgry-
wają państwa narodowe, które z natury przyjmują zbyt wąski horyzont myślowy 
i zbyt ograniczony zakres działań. Na źródła tej słabości wskazuje drugie z pojęć, 
jakim jest światowe ryzyko. Zdaniem autora to właśnie formy ryzyka o global-
nym zasięgu stanowią najbardziej palący problem i wyznaczają logikę rozwoju 
współczesnych społeczeństw. Istnienie tych postaci ryzyka sprawia, że kosmo-
polityzm nie jest – jak pisałem wyżej – czysto normatywnym programem, ale 
faktem. Jednocześnie ryzyko jest, oczywiście, czymś zasadniczo negatywnym, 
ale nawet w jego najgorszych postaciach kryje się pewien pozytywny potencjał. 
Urzeczywistnione (a czasem nawet tylko antycypowane) ryzyko budzi bowiem 
świadomość i wyzwala energię, które są niezbędne do politycznej zmiany. I  tu 
dochodzimy do trzeciego ze wskazanych pojęć: najgorsze katastrofy, relacjono-
wane natychmiast na cały świat, mają w sobie potencjał emancypacyjny. Budzą 
świadomość, wzywają do solidarności i wyzwalają emocje, które mogą stać się 
podglebiem dla społecznej metamorfozy, ukierunkowanej na urzeczywistnienie 
utopijnej wizji światowego społeczeństwa.

Wydaje się zatem, że teoria Becka będzie dostarczać wsparcia dla tych teo- 
rii prawnej globalizacji, które podkreślają niewystarczalność państw narodo-
wych i stanowionego przez nie prawa jako skutecznego narzędzia rozwiązywania 
współczesnych problemów, a nawet więcej – które postulują dążenie do budowy 
światowego porządku prawnego o powszechnym zasięgu oddziaływania. Jedne-
go z najlepiej obecnie rozpoznawalnych przykładów takiego podejścia dostarcza 
Rafael Domingo w swojej „antroparchicznej” koncepcji prawa globalnego (Do-
mingo 2010). Ta propozycja teoretyczna jest już stosunkowo dobrze znana także 
w polskiej literaturze (zob. Widłak 2012; Dybowski i Romanowski 2014; Dobrze-
niecki 2018). Warto zwrócić uwagę na zbieżność, jaką w wielu punktach – mimo 
ugruntowania na odmiennych założeniach filozoficznych – ujawnia z teorią spo-
łeczeństwa światowego ryzyka. Podobna jest już struktura argumentacyjna obu 

38  Autor wskazuje jeszcze szóstą grupę problemów, które jednak nie wydają się związane 
bezpośrednio z globalizacją: w jaki sposób nowe podejścia badawcze w naukach prawnych (femi-
nistyczne prawoznawstwo, prawa człowieka, teorie krytyczne i postmodernistyczne) podważają 
zastane klasyfikacje dyscyplinowe oraz siatkę pojęciową. Inne uporządkowanie pola badawczego 
prawa i globalizacji proponują Halliday i Osinsky (2006, 449–452).



171

projektów: w obydwu przypadkach wychodzi się od rozpoznania nowych form 
zagrożeń, które przekraczają tradycyjnie wytyczone granice państw narodo-
wych, aby w konsekwencji postulować polityczną i prawną instytucjonalizację 
o zasięgu światowym. Instytucjonalizacja ta musi oznaczać zarazem demokra-
tyzację, poprzez wydobycie (sub)politycznych treści ukrytych dotąd w pozornie 
technokratycznych decyzjach (Domingo 2010, xviii). Uznaje się przy tym, że taka 
kosmopolityzacja – choć otwarcie utopijna (Domingo 2010, 120) – jest zarówno 
programem normatywnym, jak i faktem, wynika bowiem z obiektywnie istnieją-
cych uwarunkowań (Domingo 2010, 105).

Oprócz ewentualnych inspiracji merytorycznych znaczące dla nauk praw-
nych mogą być także metodologiczne propozycje autora Społeczeństwa ryzyka. 
W sposób szczególny dotyczy to formułowanego przezeń postulatu wyjścia poza 
„metodologiczny nacjonalizm” (np. Beck 2006, 145–149; zob. też Wimmer i Glick 
Schiller 2002; de Vries 2017, 31–35). Podejście „nacjonalistyczne” jest wszak ty-
powe dla metodologii szczegółowych nauk prawnych, siłą rzeczy skoncentrowa-
nych na danym porządku krajowym39. Dotyczy to zarówno dogmatyk prawa kra-
jowego, jak i klasycznego publicznego prawa międzynarodowego, ufundowanego 
na paradygmacie „westfalskim”40.

Jak ujął to jeden z komentatorów: „Państwo [narodowe – M.P.] długo określa-
ło milczące ramy dla naszego myślenia zarówno w teorii prawa, jak i społeczeń-
stwa” (Michaels 2013, 288). Skoro nauki społeczne próbują poza te ramy wykra-
czać – a zasługi Becka zajmują w tym zakresie poczesne miejsce – nie dziwi, że 
podobne dążenia ujawniają się także w prawoznawstwie. Metodologiczne apele 
niemieckiego socjologa są więc bliskie zapatrywaniom czołowych teoretyków 
prawnej globalizacji.

Można jednak zauważyć, że badacze ci odnotowują złożoność globalizacji, 
która wydaje się umykać – chyba jednak zbyt upraszczającemu – spojrzeniu 
Becka. Wiele bowiem z tego, co zwykło się określać za pomocą „wyrazów na 
literę g” (określenie Twininga) – takich jak globalny, globalizujący się, glo-
balizacja itp. – ma w rzeczywistości bardziej ograniczony, „subglobalny” (np. 
regionalny) zasięg (Twining 2009, 14). Przeciwstawienie „lokalny–globalny” 
może być przy tym uznane w ogóle za fałszywe, globalizacja polega bowiem 
raczej na wzajemnym przenikaniu się i oddziaływaniu tych dwóch poziomów 
(Michaels 2013). Podobnie rzecz się ma z, widoczną także u Becka, opozycją 
pomiędzy perspektywą globalną (kosmopolityczną) a perspektywą państw na-
rodowych – te ostatnie bowiem pozostają wciąż jednymi z głównych aktorów 
globalizacji (Michaels 2013).

39  Taka optyka dominowała zresztą również w teorii i filozofii prawa, w które prawo mię-
dzynarodowe traktowane było zazwyczaj jako marginalny i w jakimś sensie ułomny typ prawa 
(„pozytywna moralność”).

40  W Polsce pisał na ten temat m.in. Raburski 2012, 21–23.



172

Globalizacja nie jest ani jednorodnym procesem, który w taki sam powszech-
ny sposób obejmowałby cały świat, ani nie jest uporządkowana w  jakikolwiek 
wyraźny, jednolity system. (Choć często, w uproszczeniu, skłonni jesteśmy tak 
o niej myśleć, wyobrażając sobie czy to przylegające ciasno do siebie regiony, 
oznaczane na mapie odmiennymi kolorami, czy to koncentryczne kręgi o coraz 
szerszym zasięgu, niczym obejmująca całą planetę tarcza strzelnicza). W rzeczy-
wistości „globalizacja” to wiązka różnorodnych, dotyczących odmiennych kwe-
stii i  chaotycznie powiązanych ze sobą procesów, aktorów i  struktur o bardzo 
zróżnicowanym zasięgu i stopniu rozproszenia. Podawana przez Twininga jako 
przykład lista to mieszanka zapierająca dech w piersiach: „subświaty”, takie jak 
krąg common law, świat arabski, świat islamu czy chrześcijaństwo; grupy władzy 
i interesu, jak G-7, G-8, NATO, Unia Europejska lub wspólnota Commonwealth; 
korporacje międzynarodowe, ponadnarodowe syndykaty zbrodni, organizacje 
oraz sieci pozarządowe; do tego jeszcze imperia, sojusze, koalicje, diaspory, „sie-
ci”, szlaki handlowe i [społeczne?] ruchy (Twining 2009, 14–15). Lista ta nadal 
zresztą wydaje się niepełna, skoro zabrakło na niej m.in. tradycyjnych organizacji 
międzynarodowych czy federacji sportowych.

Twining przestrzega w związku z tym przed takim podejściem teoretycznym 
do zjawisk związanych z globalizacją, które polega na uniwersalizowaniu, prze-
milczaniu (lokalnych, kulturowych etc.) różnic i upraszczającym sprowadzaniu 
wszystkiego do wspólnego mianownika (Twining 2009, 17–18). Autor odnoto-
wuje takie błędne nastawienie w niektórych inicjatywach na rzecz ujednolicania 
lub harmonizowania prawa; wydaje się, że podobny problem dotyka w  jakimś 
stopniu teorię społeczeństwa światowego ryzyka.

4.4. Prawo wobec metamorfozy

Różnorodność problemów, jakie mieści w sobie teoria społeczeństwa ryzyka 
– i jakie zostały tu wskazane w odniesieniu do prawa – nakazuje powrócić do py-
tania, czy cokolwiek łączy je ze sobą. Niepozbawiony podstaw wydaje się zarzut, 
jakobyśmy mieli tu do czynienia z „teorią wszystkiego”, przeskakującą z tematu 
na temat bez wyraźnego związku między nimi. Ten sposób uprawiania socjologii 
przez Becka określiłem wyżej jako „migotliwy”. Zarazem jednak te odlegle od 
siebie wątki, które pojawiają się w jego rozważaniach, spaja co najmniej jedno: 
wszystkie one stanowią jakiś przejaw zjawiska modernizacji refleksywnej, czy 
też (zasadniczo z nią tożsamej) metamorfozy.

Pojęcie metamorfozy oznacza radykalną zmianę warunków społecznych; 
zdaniem autora polega ona na „epokowej zmianie obrazów świata, refiguracji na-
rodowego obrazu świata. Nie jest ona jednak zmianą obrazów świata wywołaną 
przez wojnę, przemoc czy imperialną agresję, lecz taką, która jest spowodowana 
przez skutki uboczne udanej modernizacji” (Beck 2016, 5). Beck uszczegóławia 



173

dalej, że tak rozumiana metamorfoza świata społecznego dokonuje się w trzech 
wymiarach: kategorialnym (zmiana w potocznych sposobach postrzegania świa-
ta i znaczeniu podstawowych pojęć socjologicznych), instytucjonalnym (zmiany 
istniejących instytucji społecznych) oraz normatywno-politycznym (przyjmowa-
nych agend i programów politycznych, będących wynikiem „ukrytych emancy-
pacyjnych skutków ubocznych światowego ryzyka”) (Beck 2016, 75–76).

Z pojęciem metamorfozy ściśle wiąże się – istotne dla prawa – odróżnienie 
dwóch sposobów uprawiania polityki: kierowanej przez reguły oraz zmieniającej 
reguły (metapolityki, polityki polityki (Beck 2005, 20–25; 2009b, 56–59; 2016, 
150 i n.)). Co istotne, drugi z wyróżnionych typów ma dwie cechy, które czynią 
współczesną grę polityczną niezwykle problematyczną dla jej uczestników, po-
tęgując w nich uczucie zagubienia. Po pierwsze, zmiana zasad gry dokonuje się 
w  ramach samej tej gry i  za pomocą innych funkcjonujących w niej reguł. Po 
drugie, oba rodzaje gry politycznej współwystępują obok siebie i mieszają się ze 
sobą: jedni próbują grać według starych, znanych im reguł i ich oburzenie wywo-
łuje fakt, że inni gracze reguły te kwestionują i zmieniają na bieżąco. Nie może 
być zatem mowy o jakimś świadomym, zero-jedynkowym przejściu od systemu 
starego do nowego, które to oddzielone byłyby od siebie wyraźnie umiejscowio-
nym w  czasie „momentem konstytucyjnym”. Stary i  nowy system polityczny 
mieszają się wzajemnie, a przejście pomiędzy nimi dokonuje się w sposób niecią-
gły, rwany i konfliktowy.

Powyższe rozróżnienie jest o tyle ważne, że z podobnymi procesami mamy 
do czynienia w świecie prawa. Także tu można wyróżnić „grę w prawo” pole-
gającą na przestrzeganiu reguł oraz taką, która polega na ich zmienianiu. Pod-
stawowe kategorie prawne poddawane są kwestionowaniu lub reinterpretacji. 
Kryzys liberalnego porządku polityczno-prawnego, jaki ujawnia się obecnie za-
równo w wielu „starych demokracjach” Zachodu, jak i „młodych” porządkach 
demokratycznych (Blokker 2015; Skąpska 2017), stanowi dość spektakularny, 
ale niejedyny przejaw takiej metamorfozy. Wiele wskazuje na to, że zachodzi 
ona również w mniej widowiskowych obszarach prawa, związanych z codzienną 
praktyką jego stosowania41.

Znamienne, że poszczególne składowe porządku prawnego – takie jak insty-
tucje prawne, normy i zasady, reguły argumentacji prawniczej czy pojęcia języka 
prawnego i prawniczego – mogą występować w tych procesach w dwojakiej roli: 
mogą stanowić zarówno przedmiot, jak i narzędzie metamorfozy. Innymi słowy, 
pewne elementy prawniczego instrumentarium są tu rozgrywane „przeciwko” 
innym, służąc do podważania tych ostatnich. Scott Veitch rozróżnia w tym kon-
tekście dwa warianty „kwestionowania”, z  jakimi możemy mieć do czynienia 

41  Ten ścisły związek procesów makrosocjologicznych oraz zmian w  codziennym życiu 
jednostek jest jednym ze znaków szczególnych teoretyzowania Becka (por. np. Beck i  Beck-
-Gernsheim 2013, passim).



174

w praktyce prawniczej oraz nauce prawa: kwestionowanie istniejących praktyk 
za pomocą zastanych kategorii języka prawnego i  prawniczego, albo też kwe-
stionowanie samych tych kategorii jako nieadekwatnych dla obecnych realiów 
(Veitch 2017, 57–59). Jednocześnie, zdaniem tego autora – zgodnie z „mieszaną” 
naturą metamorfozy – „potrzebna jest jakaś kombinacja obu tych podejść. Jeśli 
chce się czerpać inspirację z «metamorfozy świata prawa» oraz z emancypacyj-
nego potencjału społeczeństwa światowego ryzyka, konieczne jest takie kreatyw-
ne korzystanie z prawa [lawyering]” (Veitch 2017, 59).

Prawo, oczywiście, zmienia się nieustannie; aby jakaś zmiana mogła zostać 
uznana za przejaw metamorfozy w rozumieniu teorii społeczeństwa ryzyka, musi 
spełniać co najmniej dwa warunki: powinna powstawać wskutek wykształcania 
się nowych, opisywanych przez tę teorię form ryzyka, a  także winna dotyczyć 
fundamentalnych dla prawa pojęć lub zasad. Pewne przykłady takiej metamor-
fozy – np. w odniesieniu do pojęcia państwa narodowego i zasady suwerenności 
– zostały już przywołane w  poprzednich punktach. W  tym miejscu wskażmy 
kolejny przypadek, dotyczący reinterpretacji – kluczowej dla prawa – kategorii 
odpowiedzialności.

Problemem odpowiedzialności, szczególnie w  rozumieniu deliktowym, 
zajmował się Beck bezpośrednio. W  rzeczy samej, kwestia ta stanowi jeden 
z głównych wątków Społeczeństwa ryzyka, a także wielu późniejszych prac tego 
autora. I  to właśnie jego dorobek pomógł prawnikom zrozumieć ukryte prze-
słanki prawa deliktowego, którego zasady oparte są na określonej wizji relacji 
społecznych i działania (sprawczości). Zarówno technologiczne, jak i społeczne 
zmiany sprawiają, że prawnicze ramy pojmowania odpowiedzialności okazują 
się przestarzałe, przyczyniając się niejednokrotnie do wytwarzania i  uprawo-
mocniania sfer nieodpowiedzialności. Beck analizował ten problem na przykła-
dzie zanieczyszczania powietrza przez nowoczesny przemysł, gdzie niemożność 
udowodnienia – w prawnie satysfakcjonujący sposób – związku przyczynowego 
(np. pomiędzy działalnością fabryki a pojawiającymi się u okolicznych miesz-
kańców problemami zdrowotnymi) sprawia, że „truciciel” umyka odpowiedzial-
ności (Beck 2004, 79–90).

Uogólniając, teoria Becka wskazuje na specyficzne właściwości nowych po-
staci ryzyka, które podmywają adekwatność dotychczasowej prawniczej aparatu-
ry pojęciowej (Fanning 2017, 122–124)42. Najpełniej ujawnia się to w przypadku 
postaci ryzyka „wielkiej skali” (zmiana klimatyczna, zanieczyszczenie oceanów, 

42  Autor na podstawie analizy kanonicznej dla angielskiego tort law sprawy Donoghue  
v. Stevenson wykazuje zbieżność podstawowych zasad prawa deliktów z realiami społeczeństwa 
przemysłowego. Jakkolwiek szczegóły argumentacji autora związane są ze specyficznymi, wy-
pracowanymi w licznych precedensowych rozstrzygnięciach, zasadami odpowiedzialności delik-
towej w angielskim porządku common law, generalna konkluzja wydaje się mieć szersze zasto-
sowanie: nowe postaci ryzyka, o  których pisze Beck, wymagają zmiany zasad przypisywania 
odpowiedzialności.



175

katastrofa nuklearna itp.), które mają trzy cechy: po pierwsze, przekraczają gra-
nice przestrzenne i czasowe, które często pozostają nieprzepuszczalne dla prawa; 
po drugie, ich katastroficzny potencjał sprawia, że urzeczywistnione ryzyko jest 
nieodwracalne i niemożliwe do naprawienia – co podważa sens samej instytucji 
odszkodowania; po trzecie, dochodzi tu do głosu problem atrybucji, czyli przy-
pisania zindywidualizowanej odpowiedzialności poszczególnym podmiotom43. 
Pozwala to Beckowi mówić o „zorganizowanej nieodpowiedzialności”, do której 
dochodzi – za pośrednictwem prawa – we współczesnych społeczeństwach (Beck 
2004, 43–44; 2009a, 8; zob. też Jarvis 2007, 32).

Wszystko to wymaga zmiany myślenia o prawie deliktowym44, którego podsta-
wowe zasady wywodzą się z epoki społeczeństwa przemysłowego prostej nowoczes-
ności. Wynegocjowane wówczas standardy ustalania związków przyczynowych, 
przypisywania sprawczości i odpowiedzialności zawodzą w  istotnie zmienionych 
warunkach społeczeństwa ryzyka. Jak pisał Beck, przyjmowane pojęcie przyczy-
nowości (i związanej z nią odpowiedzialności) zawsze stanowi rezultat społecznej 
umowy, która powinna znaleźć swoje odzwierciedlenie w obowiązujących standar-
dach prawnych (Francot i de Vries 2009; Bleeker i Fransen 2017, 200). Dziś potrzeb-
ne jest nowe porozumienie tego rodzaju. Oddając ponownie głos Veitchowi:

Najlepsze, co możemy zrobić, to zacząć od samych przypadków szkody, a następnie śledzić 
uważnie, w jaki sposób przerywane są więzi odpowiedzialności prowadzące do sprawców. Jednak 
w tym celu prawnicy muszą stać się wyjątkowo uwrażliwieni na socjologiczne techniki i struktu-
ry, w których działają instytucje prawne – a to po to, aby być świadomymi zarówno możliwości, 
jak i, szczególnie, ograniczeń prawnych schematów regulacji odpowiedzialności (Veitch 2017, 59).

Można wskazać, że systemy prawne stopniowo uznają potrzebę takiej zmiany 
(Fanning 2017, 126–133), choć z pewnością nadal dzieje się to w niewystarczającym 
stopniu, przez co prawo może miejscami wzmacniać i uprawomocniać brak odpo-
wiedzialności (Veitch 2010, zwł. rozdz. 3; Bleeker i Fransen 2017) – wszak funda-
menty prawniczych konstrukcji pojęciowych niełatwo poddają się zmianie.

5. Krytyka

Teoria Becka należy, jak już powiedziano, do najbardziej wpływowych 
i  popularnych koncepcji we współczesnej socjologii. Jest jednocześnie jedną 
z chętniej krytykowanych. Warto zapewne docenić, że temperament autora nie 

43  Ten ostatni problem ujawnia się nie tylko w przypadku form ryzyka wielkiej skali; jest to 
również jeden z kluczowych prawnych aspektów działania produktów opartych na sztucznej inteli-
gencji (AI), takich jak autonomiczne pojazdy, drony wojskowe czy programy komputerowe. 

44  Zmiany dotykają zresztą również pojmowania odpowiedzialności w prawie zobowiąza-
niowym (Boom 2017).



176

pozwalał mu na pisanie „bezpieczne”, które chroniłoby się przed ewentualnym 
atakiem za osłoną wielopiętrowych zastrzeżeń i ogólnikowych stwierdzeń. Beck 
– wciąż przestrzegający nas przed ryzykiem – sam był typem niepohamowanego 
naukowego ryzykanta, działającym na granicy powagi i prowokującym kolejnymi 
śmiałymi tezami. O specyfice jego pisarstwa decyduje nie tylko ta brawurowość, 
ale również zamiłowanie do ironii i  paradoksów. „Ambiguity, oscillation and 
dramatic effect” (Mythen 2004, 8) – oto najkrótsze podsumowanie ulubionych 
zabiegów pisarskich Becka. Jak zauważyłem na wstępie, nie ułatwia to odczy-
tania jego rzeczywistych intencji; może to również prowadzić do osadzania go 
w roli satyryka i błazna, którego wypowiedzi brane są z przymrużeniem oka45. 
W takim wypadku krytyka wydaje się bezcelowa. Kto wdaje się w krytykę słów 
błazna, ośmiesza sam siebie. Kto go słucha, godząc się na intelektualne prowoka-
cje, może wynieść z tego naukę.

Takie potraktowanie autora Społeczeństwa ryzyka nie wydaje się jednak 
uczciwe. Za ironiczną formą kryje się bowiem poważne przesłanie. Jego autor 
wyraźnie chce, aby było ono potraktowane z powagą należną wadze podnoszo-
nych przezeń kwestii. Spróbujmy zatem, zgodnie z  intencjami samego Becka, 
potraktować jego teorię jako pełnoprawnego partnera do dyskusji. Znaczy to 
również – na sposób krytyczny. Poniżej odnotowuję najważniejsze zarzuty, na ja-
kie narażona jest teoria społeczeństwa ryzyka, a także wewnętrzne sprzeczności, 
w które wydaje się ona popadać. Publicystyczny styl Becka jest bowiem atrakcyj-
ny, ale – jak zobaczymy – jego możliwości dość szybko się wyczerpują, gdy do-
pytujemy o teoretyczne podstawy jego tez. Ta wątła podbudowa teoretyczna nie 
przystaje do wagi podnoszonych przez autora problemów. O ile więc w przypad-
ku Luhmanna odnotowywałem poczucie, że autor ten „strzela z armat do koma-
rów”, o Becku można powiedzieć, że zasadza się on na słonie z kapiszonowcem.

5.1. Podstawowe zarzuty

Na wstępie odnotujmy, że teoria społeczeństwa ryzyka osadzona była 
(szczególnie na jej wczesnym etapie) w ściśle niemieckim kontekście. Sprawa 
może wydawać się drugorzędna, jak jednak zobaczymy, jest to punkt wyjścia 
dla wskazania kilku istotnych mankamentów całej rozważanej koncepcji. Jak 
zatem wylicza Robert Dingwall (1999, 475): „większość cytatów odwołuje się 
do innych niemieckich autorów, podziękowania kierowane są do niemieckich 
kolegów, a fakt redagowania książki «na wzgórzu nad jeziorem Starnberg» zo-
stał uroczo odnotowany”. Mówiąc odrobinę poważniej, teoria Becka jest ści-
śle „niemiecka” w  co najmniej trzech aspektach: teoretycznym, jako kolejna 
odmiana krytyki modernizacji i  racjonalności instrumentalnej (uprawianej 

45  Jak odnotowuje Gabe Mythen, Beck postrzegany jest w swojej ojczyźnie w równej mie-
rze jako story-teller, czyli „gawędziarz”, co poważny naukowiec (Mythen 2004, 183).



177

wcześniej między innymi przez Webera, Heideggera46, Horkheimera i  Ador-
na czy Habermasa); politycznym, wpisując się w niemieckie spory o program 
„zielonej polityki”; empirycznym, przywoływane przykłady dotyczą bowiem 
w przeważającej mierze właśnie realiów zachodnioniemieckich. I choć w swo-
ich późniejszych pracach Beck stara się rozszerzyć zakres swoich rozważań, to 
do ostatniej strony ostatniej książki czytelnikowi może towarzyszyć poczucie, 
że – jak to ujmuje Alan Scott (2000, 34) – „«Niemcy» oraz «rozwinięte społe-
czeństwo współczesne» są tu traktowane jako synonimy”. Może to prowadzić 
do uznania ograniczonej ważności propozycji autora. Jednak, co istotniejsze, 
w  tym zarzucie „niemieckości” koncentrują się trzy słabości wytykane całej 
teorii społeczeństwa ryzyka, jakimi są: jej wątpliwa podbudowa empiryczna, 
nadmierne generalizowanie konkretnych, partykularnych doświadczeń oraz 
niedostrzeganie znaczenia uwarunkowań kulturowych.

Słaba podbudowa empiryczna uznawana bywa za rodzaj grzechu pierwo-
rodnego teorii Becka. Wielu autorów poświęciło niemało wysiłku wykazaniu, że 
w świetle faktów sporo jej twierdzeń jest co najmniej wątpliwych. Nie miejsce 
tu na referowanie szczegółów, w znakomity sposób zebranych choćby w pracy 
Gabe’a Mythena, do której wypada odesłać zainteresowanego tą kwestią czy-
telnika (Mythen 2004). Dość powiedzieć, że Beckowi zarzuca się skłonność do 
dobierania przemawiających do wyobraźni, jednak skrajnych przykładów pod 
z góry przyjęte tezy, ignorowania natomiast faktów mogących uzasadniać sta-
nowisko przeciwne. Co więcej, spora część przywoływanych przezeń ilustracji 
empirycznych ma charakter anegdotyczny, niepotwierdzony rzetelnymi studia-
mi. Z  tego też powodu autor przecenia znaczenie wielkich katastrof zarówno 
w  wymiarze deskryptywnym, jako rzekomych dowodów naszej niezdolności 
radzenia sobie z ryzykiem, jak i politycznym, jako katalizatorów społecznej mo-
bilizacji (Jarvis 2007)47. Wizja takich apokaliptycznych zdarzeń jest, owszem, 
poruszająca. Na co dzień jednak praktyczne zaangażowanie aktorów świata 
społecznego koncentruje się na bardziej przyziemnych rodzajach ryzyka. Utrata 
pracy, brak zdolności kredytowej, choroba dziecka – to tego typu ryzyko za-
prząta naszą uwagę silniej niż wizja nuklearnej czy klimatycznej katastrofy. Co 
za tym idzie, rzeczywistość jest – twierdzą krytycy – znacznie bardziej zróż-
nicowana niż w obrazach malowanych przez Becka, a strategii radzenia sobie 
z ryzykiem jest znacznie więcej, niż wynikałoby to z upraszczającej „wielkiej 
narracji” społeczeństwa ryzyka.

46  Na temat związków między Heideggera filozofią techniki a teorią społeczeństwa ryzyka 
zob. Adam i van Loon 2000, 7–8.

47  Alan Scott twierdzi, że błędy Becka w  tym zakresie polegają na kopiowaniu na grun-
cie nauk społecznych strategii wypracowanych przez ruchy obywatelskie (których wzorcowym 
przykładem może być Greenpeace). To, co sprawdza się w przypadku tego typu ruchów – czyli 
koncentracja na groźbie katastrofy oraz wizja „świata wolnego od ryzyka” – w teorii społecznej 
okazuje się metodologicznie i politycznie nietrafne (Scott 2000, 42–43).



178

Jak widać, ta empiryczna nonszalancja autora idzie w  parze z  dwiema  
kolejnymi wątpliwymi cechami jego analiz. Wytyka mu się, że zwykł przeceniać 
znaczenie partykularnego kontekstu, warunkowanego wieloma lokalnymi czyn-
nikami, w którym przyszło mu rozwijać swoją koncepcję. Chodzi tu o doświad-
czenia społeczeństwa niemieckiego z końca ubiegłego wieku, które Beck dość 
naiwnie uniwersalizuje do rangi doświadczenia globalnego48. W jakie ślepe zauł-
ki prowadzi ta strategia, zobaczymy wyraźniej w następnym punkcie, w którym 
odsłonięte zostaną sprzeczności proponowanego tu uniwersalizmu. Co więcej, 
to generalizowanie własnych doświadczeń łączy się z ogólną ignorancją na kul-
turowe uwarunkowania, które często różnicują podejście do zbliżonych postaci 
ryzyka – czy to w odniesieniu do grup społecznych, czy państw narodowych. 
Beck krytykuje współczesną mu socjologię za, jak to określa, „metodologiczny 
nacjonalizm”, sam jednak może być krytykowany za niepodparty realiami meto-
dologiczny kosmopolityzm. Istnieje sporo badań dowodzących istotnych różnic, 
jakie w obchodzeniu się z ryzykiem można zaobserwować pomiędzy poszczegól-
nymi narodowościami czy regionami, a które nie zostały wzięte pod uwagę przez 
autora Społeczeństwa ryzyka (zob. np. Dingwall 1999; Scott 2000; Mythen 2004, 
passim; Rothstein, Borraz i Huber 2013).

Myliłby się jednak ten, kto uznałby, że niewrażliwość Becka na kontekst 
kulturowy stanowi efekt zwykłego przeoczenia czy wygodnictwa. Mamy tu 
raczej do czynienia z konsekwencją przyjętych (bardziej lub mniej świadomie) 
podstawowych założeń teoretycznych, dotyczących ontologii świata społecznego. 
Jak stwierdza Mythen, te „kulturowe uproszczenia” teorii społeczeństwa ryzyka 
łączą się z „instytucjonalną reifikacją”, a obie tendencje stanowią wynik „ultra-
strukturalnego podejścia” omawianej teorii (Mythen 2004, 63). Rzeczywiście, 
wyraźna jest u Becka orientacja strukturalistyczna, zgodnie z którą to uwarun-
kowania strukturalne stanowią kluczowy czynnik decydujący o kształcie rzeczy-
wistości społecznej. I  choć w wykuwaniu „nowej polityki” wedle wizji autora 
muszą wziąć udział ruchy i zrzeszenia społeczeństwa obywatelskiego, to wydaje 
się, że ich ewentualny sukces zależeć będzie od zmian zachodzących na poziomie 
społecznych struktur (Beck 2005; 2009b). W świecie widzianym oczami Becka 
trudno spotkać jednostki jako aktywne podmioty; zostaje on natomiast zalud-
niony przez takie metafizyczne byty, jak „klasy”, „nauka”, „przemysł” itp. Tym 
sposobem autor od innej strony zbliża się do opisywanej przeze mnie w poprzed-
nim rozdziale pozycji Selznicka, z której instytucje społeczne postrzegane są jako 
rzeczywiste, odrębne i wewnętrznie jednorodne byty. Tym, co przy tym spojrze-
niu zostaje zapoznane, jest zarówno twórcza rola jednostek, jak i  wewnętrzne 
niespójności czy napięcia wynikające z  interakcji pomiędzy różnymi grupami 

48  W ostatnim czasie np. Veitch wysunął hipotezę, że teoria społeczeństwa ryzyka z trudem 
może być stosowana do analizy „przypadku Chin” – ich rozwoju i globalnej roli (Veitch 2017, 
52–53).



179

w ramach danej instytucji49. Paradoksalnie podejście to może umacniać tak kry-
tykowaną przez Becka „zorganizowaną nieodpowiedzialność”, skoro ryzyko nie 
jest wytwarzane przez konkretne jednostki, ale przez bezosobowe instytucjonal-
ne struktury (Mythen 2004, 69–70).

Przedstawione powyżej zarzuty dotyczą warstwy empirycznej oraz teore-
tycznej rozważanej koncepcji, co można uzupełnić o krytykę jej aspektów nor-
matywnych. Chodzi tu o analizę programu politycznego zawartego w teorii spo-
łeczeństwa ryzyka. Że jest to program radykalny, wspominałem już kilkukrotnie. 
Dlaczego w swoim radykalizmie wydaje się nie do końca spójny, zostanie ukazane 
w punkcie kolejnym. Teraz zatrzymajmy się jednak nad podstawowym uzasad-
nieniem, jakie proponuje Beck dla głoszonych przez siebie sądów normatywnych. 
Jak bowiem zobaczymy, ujawniające się tu wątpliwości łączą się w pewnym sen-
sie z przedstawioną przed chwilą krytyką empiryczną i teoretyczną.

Podstawowe polityczne przesłanie Becka, które można zamknąć w  haśle 
„normatywnego kosmopolityzmu”, było już przywoływane wyżej. Powtórzmy: 
globalny charakter ryzyka sprawia, że izolowane odpowiedzi na poziomie po-
szczególnych państw narodowych stają się niewystarczające jako nieefektywne. 
Ten powszechny zasięg potencjalnych katastrof rodzi potrzebę współpracy na 
poziomie światowym – kosmopolityzmu w podejściu do kwestii radzenia sobie 
z ryzykiem. Jednocześnie już zaistniałe katastrofy pełnią funkcję oświeceniową, 
uświadamiając opinię publiczną na całym świecie tak w przedmiocie realności 
zagrożeń, jak i  istniejących nierówności, co daje impuls do kosmopolitycznego 
działania.

„Normatywny kosmopolityzm” Becka okazuje się jednak nader wątły i roz-
myty w swej normatywności, oparty w głównej mierze na reakcji emocjonalnej, 
a przez to pozbawiony trwałości i ukierunkowania (por. Beck 2012, 271–275). 
Trudno odpowiedzieć na pytanie, co miałoby tu być rzeczywistym źródłem nor-
matywności, w imię czego miałoby się dokonywać normatywne zaangażowanie. 
Widać to wyraźnie, gdy normatywny kosmopolityzm zestawić z  tradycyjnymi 
perspektywami normatywnymi: liberalizmem, socjalizmem, republikanizmem 
itd. – wszystkie one wskazują jakiś zespół podstawowych wartości, na których są 
zbudowane. Każda poważna filozofia moralna zawiera artykulację takiej podsta-
wy. Tego właśnie elementu pozbawiony jest normatywny kosmopolityzm, który 
angażuje (przelotnie) w imię poruszenia wywołanego obrazkiem na ekranie tele-
wizora czy smartfona. Jak jednak zauważa cytowany przez samego Becka Kevin 
Robins: „Ekran wystawia [wprawdzie] przeciętnego widza na okrutne realia, jed-
nocześnie jednak ekranuje on okrucieństwo tych realiów. Gwarantuje to doznanie 

49  Beck, jak zwykle, nie jest jednak w tej kwestii w pełni konsekwentny. Pracą, w której 
wydaje się najbardziej oddalać od opisywanego tutaj podejścia strukturalistycznego na rzecz 
bardziej interakcjonistycznej perspektywy, pozostaje książka Władza i przeciwwładza w epoce 
globalnej.



180

bez żądania odpowiedzialności, wciąga nas w spektakl bez angażowania w zło-
żoność stojącej za nim rzeczywistości”50.

Strategię Becka można zrozumieć szczególnie w  kontekście typowego 
dla niemieckiej socjologii dążenia do Wertfreiheit i  podejrzliwości wobec ja-
kichkolwiek zewnętrznych (a  przez to abstrakcyjnych i  arbitralnych) ideałów 
normatywnych (Beck 2012, 299). Badacz wydaje się akceptować ten głęboki 
sceptycyzm wobec idealizmu, zarazem jednak nie godzi się na zawarte w nim 
ograniczenia – dlatego też podejmuje próbę budowy projektu normatywnego 
„od wewnątrz”, z wnętrza socjologicznego opisu społeczeństwa. Jak wprost de-
klaruje: „Normatywności tej nie należy wprowadzać za pośrednictwem filozofii 
czy etyki, lecz trzeba wydobyć ją z rzeczywistej dynamiki powstawania społe-
czeństwa światowego ryzyka i z rozmaitych ambiwalencji tego społeczeństwa” 
(Beck 2012, 75). Jak widać, jest to odmienne rozwiązanie zadania postawionego 
już przez Teubnera – wyprowadzenia normatywności z  samego ruchu reflek-
syjności. W konsekwencji jednak, jak już powiedziano, normatywność w jego 
ujęciu jest widmowa. Zdaje się on mieszać motywy i racje działania, czyli im-
pulsy motywacyjne z  dyskursywnie uprawomocnionymi zasadami (występu-
jącymi w  teorii moralności zarówno w roli wytycznych, jak i uzasadnień dla 
działań); ostatecznie zaś zmierza w kierunku psychologicznej redukcji proble-
mu normatywności.

5.2. Wewnętrzne sprzeczności

W świetle tego, co powiedziano o  stylu argumentowania przyjętym przez 
Becka, nie dziwi, że jego teoria nie jest wolna od wewnętrznych niespójności 
i sprzeczności. Nad niektórymi z nich można ewentualnie przejść do porządku 
dziennego, niektóre jednak skutkują poważnymi trudnościami interpretacyjny-
mi w odniesieniu do całego projektu. W tym miejscu koncentruję się na trzech 
takich, jak się zdaje – kluczowych, niezgodnościach. Chodzi tu o  jednoczesne 
(i jednocześnie się wykluczające): realizm i konstruktywizm, relatywizm i kos-
mopolityzm, a także normatywny optymizm i sceptycyzm przyjęte w teorii spo-
łeczeństwa ryzyka.

Niezdolność Becka do opowiedzenia się po którejś ze stron sporu pomię-
dzy realizmem a konstruktywizmem w rozumieniu ryzyka jest być może matką 
wszystkich pozostałych problemów tu wskazywanych. Oczywiście, nie chodzi 
o konieczność zajęcia skrajnego stanowiska w tym starym teoretycznym sporze. 
Problem polega na tym, że Beck nieustannie wypowiada się w sposób skrajny, tyle 
że czyni to raz z jednej, raz z drugiej strony barykady. Widać to dobrze w jego sto-
sunku do teorii systemów Luhmanna. Z jednej strony krytykuje charakterystyczne 

50  Robins, Kevin. Into the Image: Culture and Politics in the Field of Vision. New York: 
Routledge, s. 80 (cyt. za: Beck 2009a, 5).



181

dla tej teorii założenie, zgodnie z  którym ryzyko jest wewnętrzną konstrukcją  
poszczególnych podsystemów (nie istnieje ryzyko, dopóki nie zostanie zdefinio-
wane przez któryś z podsystemów społecznych). Zarzuca Luhmannowi stawianie 
sprawy na głowie. To nie ryzyko nie istnieje, dopóki któryś z systemów nie ra-
czy go dostrzec, ale raczej – zdaniem autora – współczesne społeczeństwo, wraz 
z jego podsystemami, nie jest w stanie poradzić sobie z najbardziej palącymi ro-
dzajami ryzyka (Beck 2009a, 8). W takim podejściu ryzyko jest traktowane jako 
„rzecz sama w sobie”, realny fakt, który przywraca socjologii niezbędny kontakt 
z  rzeczywistością. Nie przeszkadza to jednak Beckowi stronę dalej stwierdzać, 
w wybitnie luhmannowskim duchu, że „nie ma czegoś takiego jak ontologia ry-
zyka. Ryzyka nie istnieją niezależnie, jak rzeczy” (Beck 2009a, 9), pomiędzy zaś 
ryzykiem a jego „inscenizacją” (społeczną ekspozycją i percepcją) zachodzi znak 
równości (Beck 2012, 22–28).

Można powiedzieć, że w  podejściu do tej kwestii (na ile ryzyko istnieje  
realnie, na ile zaś jest społecznie kreowane) ujawnia się programowo ateoretyczny 
charakter jego rozważań. Nawet tam, gdzie wprost odnosi się do tej teoretycznej 
kwestii (Beck 2012, 129–140), pozostaje rozczarowująco oszczędny i  niejasny 
w słowach. Zainteresowany jest przede wszystkim konsekwencjami dokonanego 
w tej materii wyboru, a nie jego wyjaśnieniem czy uzasadnieniem. Jak wprost 
zresztą stwierdza:

Wyboru pomiędzy realizmem a konstruktywizmem nie postrzegam w kategoriach alterna-
tywy albo–albo, ani też jako wyłącznie kwestii przekonań. Nie powinniśmy składać przysięgi 
lojalności wobec żadnego konkretnego punktu widzenia czy perspektywy teoretycznej. Decyzja 
co do tego, czy przyjąć podejście realistyczne czy konstruktywistyczne, ma dla mnie raczej cha-
rakter pragmatyczny – jest kwestią doboru odpowiednich środków dla pożądanego celu (Beck 
2000, 211; por. też Adam i van Loon 2000, 8).

Można i tak; taka niechęć do zamykania się w wąskich ramach apriorycznie 
wybranej perspektywy teoretycznej wydaje się wręcz zgodna z powołaniem so-
cjologii. Problem polega na tym, że w przypadku autora Społeczeństwa ryzyka po-
wstaje wrażenie, że jest to równocześnie strategia obliczona na unikanie odpowie-
dzialności za wypowiadane słowa. Trudno też zrozumieć, jak mają się do siebie 
wygłaszane przezeń przeciwstawne tezy, nadbudowane na rozważanej opozycji. 
Przykładowo, Beck odrzuca (pseudo)obiektywizm naukowych definicji ryzyka, 
aby ileś stron dalej twierdzić, że formułowane przez niego postulaty polityczne 
wynikają z obiektywnego rozpoznania wyzwań współczesnego świata51.

Niemal tożsamy problem znajduje odzwierciedlenie w  niekonsekwencji, 
w  jaką wikła się kosmopolityzm teorii społeczeństwa ryzyka. Widać wyraź-
nie, że kosmopolityczny projekt światowego społeczeństwa ryzyka ma sens tyl-
ko o tyle, o  ile przyjąć płynące z realizmu założenie o istnieniu takich postaci 

51  Na temat niespójności teorii Becka pod tym względem zob. również Cichocki 2005, 44–53.



182

ryzyka, które mają obiektywnie globalny zasięg. Z jednej strony trudno odrzucić 
tezę o występowaniu dzisiaj takich form ryzyka. Z drugiej – stoi to w sprzecz-
ności z  inspirowanymi konstruktywistycznie fragmentami twórczości Becka, 
w których stawia on wspomniany już znak równości pomiędzy ryzykiem a jego 
społecznym odbiorem (inscenizacją). Jeśli – jak chce Beck – między ryzykiem 
a  sposobem jego inscenizacji zachodzi równość, jeśli zatem pozornie to samo 
ryzyko w rzeczywistości różni się w zależności od społeczeństwa, kultury czy 
grupy społecznej, trudno powiedzieć, na czym miałby polegać jego globalny cha-
rakter, a także jak różne państwa czy społeczności miałyby zjednoczyć się w wal-
ce przeciw odmiennie postrzeganemu i konstruowanemu ryzyku. Autor zdaje się 
tu popadać w  „nowy obiektywizm”, który wcześniej sam odrzucił (por. Scott 
2000, 38; Lash 2000).

Ostatnia kwestia wymaga być może rozwinięcia. Gdy Beck pisze o różnicach 
w postrzeganiu ryzyka pomiędzy ekspertami a laikami, z całą stanowczością od-
rzuca hierarchie prowadzące do uznania perspektywy eksperckiej za „racjonal-
ną” i „obiektywną”, społecznej percepcji zaś za „subiektywną” i „irracjonalną”. 
Są to rozróżnienia typowe dla technicznego podejścia do ryzyka – dla Becka nie 
do przyjęcia. Gdy jednak przechodzi na poziom kosmopolityczny, sam wydaje 
się powtarzać tego typu hierarchizacje, przeciwstawiając sobie ograniczony i ir-
racjonalny punkt widzenia państw narodowych oraz jedynie uprawnioną, obiek-
tywną perspektywę globalną. Widać tutaj, jak jedna niekonsekwencja na pozio-
mie założeń teoretycznych pociąga za sobą kolejne, także w sferze politycznych 
implikacji omawianej koncepcji.

Wreszcie ostatnia z badanych tu sprzeczności dotyczy właściwej postawy, 
jaką zdaniem autora należałoby przyjąć wobec współczesnych form ryzyka. Beck 
wprost zresztą deklaruje paradoksalność obecnej sytuacji – paradoksalność po-
legającą na tym, że „im większe zagrożenie, tym większa niewiedza, tym bardziej 
niezbędna, a  zarazem mniej możliwa decyzja (paradoks decyzji)” (Beck 2012, 
174). Tym samym jednak po raz kolejny wprawia swego czytelnika w zakłopo-
tanie. Gdy pisze o  ryzyku – wszechobecnym, niemożliwym do przewidzenia, 
prowadzącym do nieodwracalnych szkód – może wpędzić co wrażliwsze dusze 
w stan apatii. Skoro nauka zawodzi w przewidywaniu i kontrolowaniu ryzyka, 
skoro innych narzędzi do jego opanowania brak, skoro stoimy otoczeni wszech-
obecną niepewnością, wszelkie działanie (jak i  zaniechanie działania) wydaje 
się pozbawione podstaw. Beck nie byłby jednak sobą, gdyby nie żywił się para-
doksami. Paradoks życia w niepewności polega na tym, że skoro nie potrafimy 
przewidzieć, co przyniesie dzień jutrzejszy, zdaniem Becka pesymizm okazuje 
się nieuprawniony. Fatalistyczna wiara w  zmierzch nowoczesności – mocniej, 
w kres naszego świata – opiera się bowiem na równie linearnym modelu co naiw-
na wiara w postęp, jaka charakteryzowała wczesne oświecenie. Model ten skom-
promitował się w swojej pozytywnej wersji, jego negatywna odmiana jest zatem 
tak samo niewiarygodna. Skoro nic nie wiemy, nie musimy tracić nadziei; oparty 



183

na linearnym modelu pesymizm „nie bierze pod uwagę banalnej możliwości,  
że z nieprzewidzianego powstaje nieprzewidziane” (Beck 2012, 170).

Czy to wystarcza, aby przezwyciężyć apatię? Beck zdaje się wierzyć, że tak 
– że to dostateczna podstawa dla zachowania wiary i dla prób politycznej zmiany 
świata. Jednak stwierdzenie, że „nie wiadomo, jak będzie, więc równie dobrze 
może być dobrze” (jak można by sparafrazować sugestię Becka), samo w sobie 
wydaje się za słabą podstawą do działania. „Równie dobrze może być dobrze”, 
kiedy podejmiemy zupełnie inne działania; albo kiedy całkowicie z działania zre-
zygnujemy, pozwalając sprawom toczyć się ich własnym biegiem. Beck najpierw 
przekonuje nas, że jesteśmy ślepi i głusi, a następnie zachęca, abyśmy w tej sytua- 
cji spróbowali przejść po linie nad przepaścią, bo skoro i tak nic nie widzimy, to 
w zasadzie może nam się ta sztuka udać. Trudno oczekiwać, że taka argumenta-
cja przekona kogokolwiek do postawienia choćby pierwszego kroku.

Raz jeszcze widać, że aby stanowisko Becka mogło być spójne i przekonu-
jące, musi ono zakładać istnienie jakichś wyznaczników działania – normatyw-
nych i poznawczych – o których autor wprost nie wspomina. Alternatywą jest 
„eksperymentalizm” w duchu Deweya, jednak Beck nie wydaje się podzielać nie-
zbędnej dla takiej postawy dozy optymizmu. Potrzebuje zatem jakiegoś systemu 
nawigacyjnego – jakiegoś układu współrzędnych, punktu odniesienia i urządze-
nia pomiarowego – aby przepłynąć przez wody społeczeństwa światowego ryzy-
ka do portu nowego porządku światowego. Wbrew sugestiom autora refleksyjne 
przepracowywanie ujawniających się zagrożeń samo z  siebie nie jest w  stanie 
dostarczyć takiego systemu.

6. Podsumowanie

Socjologiczne prace Becka walnie przyczyniły się do ustanowienia zagad-
nień ryzyka oraz refleksyjności52 jednymi z kluczowych problemów współczes-
nych nauk społecznych. Autor ten pokazuje, w jaki sposób zmieniała się zarówno 
sama natura, jak i  społeczny kontekst ryzyka, co stopniowo doprowadziło do 
przyznania kwestii ryzyka rangi podstawowego problemu politycznego. Wsku-
tek dokonujących się zmian, nadających współczesnym postaciom ryzyka coraz 
bardziej nieobliczalny i  nieodwracalny charakter (co można ująć pod hasłem 
ryzyko-jako-niepewność), zakwestionowaniu ulegają również podstawowe in-
stytucjonalne ramy nowoczesnego społeczeństwa przemysłowego. Społeczeń-
stwo to odkrywa, innymi słowy, że wraz ze swym instytucjonalnym porządkiem 
jest bezradne w konfrontacji z uwolnionymi skutkami ubocznymi jego własnych 
działań. Na tym polega istota modernizacji refleksywnej.

52  W odniesieniu do drugiego z tych pojęć jego wkład jest zwykle łączony z dokonaniami 
Anthony’ego Giddensa na tym polu.



184

Dla pojęcia refleksyjności ma to ten podstawowy skutek, że wydobywa jej 
konfrontacyjny i  „nieczysty” charakter. Nie oznacza ona koniecznie przyrostu 
wiedzy, ale przede wszystkim zderzenie się ze skutkami ubocznymi. Refleksyj-
ność staje się refleksywnością. Nie prowadzi to do odrzucenia jej wymiaru kogni-
tywnego – społeczeństwo ryzyka jest tym, które świadomie rozpoznaje wyzwania 
związane z nową naturą i rolą ryzyka – zmienia się jednak charakter takiej reflek-
sywnej wiedzy. Traci ona swoją – typową dla pierwszego modernizmu – pewność 
oraz optymistyczny, otwierający na przyszłość charakter. Nie może też korzystać 
z zaufania, jakim – zdaniem Becka – darzono wcześniej świat nauki i wiedzy eks-
perckiej. Zamiast tego refleksywna wiedza staje się jawnie prowizoryczna i prob-
lematyczna, obejmująca sporne racjonalności. Szczególnie mocno ta zmiana statu-
su wiedzy i refleksji dotyka, darzonej wcześniej solidnym zaufaniem, nauki.

Zmiany w  pojmowaniu ryzyka i  refleksyjności przeorywają gruntownie 
instytucjonalne porządki nowoczesnej polityki i  prawa. Jeśli chodzi o  pierw-
szy z nich, to nowe ryzyko przekracza ekonomiczne, kulturowe i geograficzne 
granice ustalone w  dobie nowoczesności. Wskutek tego wykształca się obszar 
„subpolityki”, jako ta sfera, w której zapadają decyzje o charakterze politycznym 
i w której stopniowo pojawia się potrzeba typowo politycznej legitymizacji, która 
jednak funkcjonuje poza zastanymi formami instytucjonalnej polityki. W szcze-
gólności problemy związane z  dystrybucją ryzyka ujawniają taki swój subpo-
lityczny potencjał. Doprowadza to do kwestionowania zastanego porządku. Do 
tego momentu teoria Becka pozostaje dość konsekwentnie krytyczna, skupiając 
się przede wszystkim na diagnozowaniu problemów, w  jakie wikła się system 
polityczny w epoce przejściowej między społeczeństwem przemysłowym a spo-
łeczeństwem ryzyka. Jej autor nie zatrzymuje się jednak w  tym miejscu, idąc 
dalej w kierunku bardziej pozytywnych i normatywnie zorientowanych propo-
zycji. Tak wyartykułowany zostaje program „utopii odpowiedzialnej nowoczes-
ności”. Nie wiadomo dokładnie, jaka miałaby być treść tego programu poza tym, 
że stanowi on, niejako wymuszoną, odpowiedź na nowe formy ryzyka. Program 
politycznej utopii Becka jest zatem programem refleksywnym: nie stanowi rezul-
tatu jakiegoś odgórnie konstruowanego projektu normatywnego, ale wypływa 
spontanicznie z samego rozpoznania ujawniających się zagrożeń. Stąd też autor 
określa go momentami jako „wymuszone oświecenie”. I jeszcze jedno: ponieważ 
współczesne ryzyko ma niejednokrotnie charakter globalny, polityka uprawiana 
w ramach państw narodowych jest anachronizmem. Polityczna utopia moderni-
zacji refleksywnej jest programem kosmopolitycznym, a społeczeństwo ryzyka 
winno stać się społeczeństwem światowym.

Autor omawianej teorii niewiele mówi wprost na temat porządku prawnego, 
choć od początku nie ulega wątpliwości, że zmiany, do jakich dochodzi w społe-
czeństwie ryzyka, muszą znaleźć swoje odzwierciedlenie także w prawie, i to na 
najgłębszym jego poziomie. Stąd też można zasadnie wskazać, jakie konsekwen-
cje dla prawa pociąga za sobą ta koncepcja. Te możliwe konsekwencje określiłem 



185

jako refleksyjną teorię prawa refleksywnego, aby podkreślić jej mieszany, norma-
tywno-krytyczny charakter. W swojej części krytycznej teoria ta polega przede 
wszystkim na „kwestionowaniu” (określenie Veitcha) zastanego porządku praw-
nego tam, gdzie nie przystaje on do nowych wyzwań. To kwestionowanie może 
dotyczyć i przyczyniać się do „metamorfozy” prawa na trzech płaszczyznach: 
pojęciowej, normatywnej oraz instytucjonalnej. Z kolei w swojej części norma-
tywnej refleksyjna teoria prawa refleksywnego wskazuje, jakie prawo byłoby 
odpowiednie dla wspierania przywołanego wyżej politycznego programu kos-
mopolitycznej utopii. Jak przy tym wskazałem, socjologiczny projekt Becka nie 
pozwala na budowę jakiejś w pełni usystematyzowanej, całościowej teorii prawa; 
zamiast tego pozwala wydobyć pewne dość luźno powiązane ze sobą problemy, 
z którymi współczesne porządki prawne refleksywnie się konfrontują. Wydaje 
się przy tym, że najważniejsze z rysujących się tu kwestii można zebrać w trzech 
grupach, odpowiadających trzem składowym teorii modernizacji refleksywnej. 
Będą to wyzwania związane, odpowiednio, z nowymi postaciami ryzyka, z pro-
cesami wymuszonej indywidualizacji oraz z globalizacją.

Dorobek niemieckiego socjologa jest równie ciekawy, co kontrowersyjny. Jak 
odnotowałem, zarzucano mu wielokrotnie – i nie bez racji – istotne braki zarów-
no w podbudowie empirycznej, jak i teoretycznej. Prowadzi to nieraz wręcz do 
lokowania tekstów Becka w rejonach bliższych publicystyce niż poważnej teorii 
socjologicznej, choć może nazbyt surowa to ocena. Warto jednak przypomnieć 
również wątpliwości co do normatywnego poziomu tej propozycji: przy bliższym 
oglądzie okazuje się, że nie wiadomo, skąd właściwie jej autor wyprowadza swoje 
polityczne i etyczne postulaty. Normatywny ciężar teorii społeczeństwa ryzyka, 
tak ważny dla samego jej twórcy, okazuje się więc bardzo wątły. Widać to także 
w podstawowych sprzecznościach, w jakie uwikłana jest omawiana koncepcja. 
Chce ona wypowiadać bardzo mocne sądy zarówno krytyczne, jak i normatywne 
na temat instytucjonalnego porządku współczesnych społeczeństw – i nie tylko 
chce, ale tak właśnie czyni, zmierzając w kierunku jakiejś formy „nowego obiek-
tywizmu” w naukach społecznych. Nie wiadomo jednak, na jakich podstawach 
opiera takie tezy, skoro sama uznaje pluralizm, niepewność i otwartość na kon-
testację wszelkiej wiedzy. Jej autor próbuje przekonywać, że takie normatywnie 
zabarwione sądy wynikają z samego rozpoznania wyzwań społeczeństwa ryzy-
ka (zatem z wnętrza refleksyjnego samopoznania, do jakiego dochodzić miałoby 
społeczeństwo), jednak ta odpowiedź, niestety, nie rozwiewa nagromadzonych 
wątpliwości. Bez wyraźnego normatywnego punktu odniesienia teoria reflek-
sywności społecznej Becka wikła się w niekonsekwencje.





Rozdział V

Refleksyjność regulacji

Powody dla zajęcia się problematyką regulacji są co najmniej dwa. Pierw-
szy z nich wiąże się ze zmianami zachodzącymi w państwach Zachodu od co 
najmniej lat osiemdziesiątych ubiegłego wieku, do których państwa naszego 
regionu dołączyły po przełomie 1989 roku. Od tego właśnie czasu obserwo-
wać można stały wzrost znaczenia regulacji w praktyce. Dotyczy to zarówno 
państw Zachodu, odchodzących od modelu welfare state, jak i krajów byłego 
bloku wschodniego, porzucających socjalistyczną gospodarkę centralnie pla-
nowaną. W obu wypadkach zmiany polegały m.in. na prywatyzacji i komer-
cjalizacji istotnych sektorów gospodarki, takich jak energetyka, transport, 
telekomunikacja, górnictwo itp., wskutek czego zmianie ulegała rola państwa: 
zamiast bezpośrednim dostawcą usług, państwo stawało się w coraz większym 
stopniu regulatorem działalności niezależnych podmiotów gospodarczych. To 
występujące w  nowej roli państwo zyskało zresztą wprost miano „państwa 
regulacyjnego” (regulatory state (Majone 1994)), co podkreśla znaczenie re-
gulacji we współczesnych systemach gospodarczym, politycznym i prawnym. 
Jak odnotowują autorzy jednego z  podstawowych podręczników z  obszaru 
nauki regulacji: „Regulacja zajmuje obecnie miejsce centralnego problemu 
organizującego zarówno świat praktyki, jak i nauki” (Baldwin, Cave i Lodge 
2012, 11).

Drugi powód dotyczy bezpośrednio związków między regulacją a reflek-
syjnością. Z jednej strony regulacja może być uznana za wzorcowy obszar dzia-
łania prawa refleksyjnego. Nonet i Selznick zauważają (a odnosi się to do wszel-
kich form prawa refleksyjnego): „Jeśli istnieje jakaś paradygmatyczna funkcja 
prawa responsywnego, jest nią regulacja, a nie sądownictwo” (Nonet i Selznick 
1978, 108). Z drugiej strony zarówno w teorii, jak i w praktyce regulacji dość 
szybko zdano sobie sprawę z ograniczeń modelu tzw. regulacji bezpośredniej 
(Command & Control), co skutkowało poszukiwaniem alternatywnych modeli 
o charakterze refleksyjnym (zob. np. Skąpska 1991, 109–119). Można więc po-
wiedzieć, że w sferze działania instytucji prawnych refleksyjność i regulacja są 
ze sobą wyjątkowo mocno związane. Niniejszy rozdział ma za zadanie prze-
analizować te związki na przykładzie najbardziej wpływowych programów 
regulacyjnych.



188

1. Pojęcie regulacji refleksyjnej

1.1. Pojmowanie regulacji w literaturze

Pojęcie regulacji nie jest ściśle zdefiniowane ani w nauce polskiej, ani zagra-
nicznej. W literaturze zauważa się wielość sposobów, na które pojmowana jest 
regulacja, odnotowując przy tym nieraz, że konkretne rozstrzygnięcia w tej ma-
terii zależą od rozważanego problemu czy dyscypliny badawczej (Koop i Lodge 
2017, 97). Różni autorzy, w zależności od potrzeb, kłaść będą zatem nacisk na 
zróżnicowane aspekty regulacji. Pewne różnice w tym zakresie są też pochodną 
odmiennych konwencji językowych i tradycji prawnych w poszczególnych kra-
jach (Hoff 2005; Kmieciak 2009). Wszystko to prowadzi do sytuacji, w której 
„osoby piszące o regulacji traktują chaos definicyjny niemal jako ryzyko zawo-
dowe” (Black 2001a, 129)1.

Jednym z najprostszych kryteriów porządkowania dostępnych definicji jest 
stopień ich ogólności: od tych o najszerszym zakresie (i treściowo najuboższych) 
do zakresowo najwęższych (i treściowo najbardziej rygorystycznych) (por. Bald-
win, Cave i  Lodge 2012, 3). Z  jednej zatem strony spotykamy definicje regu-
lacji jako „trwałej i  skoncentrowanej kontroli, jaką agencje publiczne sprawują 
nad działaniami, które są cenione przez daną wspólnotę” (propozycja Selznicka 
(1985, 363)), bądź też jako „interwencji o charakterze prawnym, której celem jest 
skłonienie jednostek lub firm do podjęcia działania lub osiągnięcia rezultatów, 
których podmioty te nie podjęłyby lub nie osiągnęły dobrowolnie” (sformuło-
wanie Anthony’ego Ogusa (zob. Perez 2011, 746)), albo wręcz jako „działania 
organu nadzoru […], za pomocą których nadzorca może wpływać na zachowanie 
podmiotów nadzorowanych” (tak Magdalena Fedorowicz (2013, 38)). Nietrudno 
jednak zauważyć, że tego typu definicje mieszczą w sobie właściwie każdą for-
mę zarówno władczego, jak i niewładczego działania prawa: od ustawodawstwa, 
przez orzecznictwo sądowe, po decyzje administracyjne i  inne2. Jako takie, są 
użyteczne jedynie w niewielkim stopniu.

Z drugiej strony napotkać można pogląd, zgodnie z którym, aby dana dzia-
łalność mogła być uznana za przynależną do sfery regulacji, spełniać musi wie-
le szczegółowych warunków. Przykładowo, wskazuje się, że powinna należeć 
do sfery stosowania prawa gospodarczego, wykorzystywać instrumenty praw-
ne o charakterze administracyjnoprawnym, realizować ściśle wyznaczone cele 
(ochrona konkurencji lub konsumentów, realizacja zadań publicznych) oraz być 

1  Na temat bogactwa dostępnych w tym chaosie opcji zob. Black 2001a, 129–140.
2  Można stwierdzić, że definicje tego rodzaju odpowiadają rozumieniu terminu regulacja 

w ogólnej teorii prawa jako wszelkich form oddziaływania poprzez prawo. Wydaje się, że taki 
właśnie, charakterystyczny dla ogólnej teorii prawa punkt widzenia uwidacznia się w tytule książ-
ki Andrzeja Batora (2000).



189

sprawowana przez podmiot wyposażony w  prawne i  organizacyjne gwarancje 
niezależności wobec administracji rządowej3. Takie ujęcie sprawy wydaje się 
z kolei nadmiernie zawężające. Ściśle rzecz biorąc, jako propozycja definicji pro-
jektującej może ono być odpowiednie dla potrzeb danej dyscypliny nauk praw-
nych (publiczne prawo gospodarcze), jednak jako definicja sprawozdawcza zawo-
dzi, nie oddaje bowiem różnorodności kontekstów, w jakich rozważane pojęcie 
jest angażowane.

Wydaje się, że wskazane wyżej rozbieżności przynajmniej po części wyni-
kają z braku decyzji co do tego, jaką strategię definiowania należałoby przyjąć 
– czy też, wcześniej jeszcze, do jakiego rodzaju pojęć należy regulacja. Z punktu 
widzenia ogólnej metodologii nauk jest oczywiste, że definicja taka inaczej musi 
wyglądać, jeśli regulację uznać za kategorię klasyczną, inaczej, jeśli będzie ona 
traktowana np. jako kategoria radialna, a jeszcze inaczej, gdy uznamy ją za po-
jęcie rodzinowe, pojęcie z  istoty sporne itp.4 Fakt ten podnoszą m.in. Christel 
Koop i Martin Lodge w swoich badaniach nad pojmowaniem regulacji w takich 
dyscyplinach, jak prawo, administracja publiczna, ekonomia, politologia, socjo-
logia i nauki o biznesie. Tego rodzaju podejście – odróżniające definiowanie „po-
przez esencję” od definiowania „poprzez wzorzec” – pozwala autorom stwierdzić 
zasadniczą, ponaddyscyplinową zgodność w rozumieniu regulacji, mimo pozor-
nych rozbieżności czy sporadycznych głosów odrębnych (Koop i Lodge 2017).

Autorzy ci, opierając się na analizie reprezentatywnej próby piśmiennictwa 
w  sześciu wskazanych wyżej dyscyplinach, wyodrębniają pięć zasadniczych 
kwestii, które bywają przedmiotem rozbieżnych opinii i które w związku z tym 
należy rozstrzygnąć, jeśli chce się dookreślić pojęcie regulacji, a  mianowicie:  
(a) czy regulacja ma wyłącznie charakter intencjonalny (celowy); (b) czy stanowi 
odrębną, niezależną formę interwencji prawnej – odmienną np. od opodatkowa-
nia czy subsydiowania; (c) czy przynależy wyłącznie państwu, czy też może być 
realizowana także przez podmioty pozapaństwowe; (d) czy dotyczy tylko działal-
ności ekonomicznej, czy może także regulować inne formy działalności; (e) czy 
regulator oraz adresat regulacji muszą być odrębnymi podmiotami.

Zdaniem autorów (niemal) pełna zgodność poglądów dotyczy tylko pierw-
szego z wyróżnionych punktów: regulację powszechnie uznaje się za działalność 
intencjonalną. Co do pozostałych pytań, takiej zgody brak. W związku z  tym 
proponowana przez autorów klasyczna postać definicji regulacji, która określa 
jedynie minimalne wymogi uznania danej praktyki za desygnat tej nazwy, okre-
śla własne definiendum jako „intencjonalną interwencję w działalność docelowej 
populacji” (Koop i Lodge 2017, 104).

3  Takie rozumienie regulacji przyjmuje w  polskiej nauce prawa Waldemar Hoff (2005, 
37–41).

4  Na temat tych różnych rodzajów pojęć zob. np. Gizbert-Studnicki, Dyrda i  Grabowski 
2016, 125 i n.



190

Powyższa definicja, choć uzasadniona na gruncie analizowanej przez Koopa 
i Lodge’a literatury, jest jednak niezbyt użyteczna dla odróżnienia regulacji od 
innych form oddziaływania na zachowanie, a tym samym dla wyznaczenia za-
kresu badań nad regulacją. Stąd też autorzy uzupełniają ją drugą propozycją de-
finicji, „opartej na wzorcu”, czyli traktującą regulację jako kategorię radialną, 
dla której możliwe jest wskazanie przede wszystkim przypadku wzorcowego. 
W  rozumieniu autorów przypadek wzorcowy oznacza tutaj taki typ regulacji, 
„któremu badacze regulacji poświęcają najwięcej zainteresowania i który uzna-
jemy za centralny dla rozważanego pojęcia” (Koop i Lodge 2017, 104). Wedle ich 
propozycji regulację zdefiniować można zatem jako „intencjonalną interwencję 
w działalność docelowej populacji, która w typowym przypadku ma charakter 
interwencji bezpośredniej – obejmując stanowienie wiążących standardów, kon-
trolę i sankcjonowanie – oraz jest wykonywana przez podmioty sektora publicz-
nego w  stosunku do aktywności ekonomicznej aktorów sektora prywatnego” 
(Koop i Lodge 2017, 105)5.

Zbliżoną strategię definiowania regulacji zdaje się w rodzimym prawoznaw-
stwie przyjmować Marek Szydło. Autor odnotowuje na wstępie bogactwo kono-
tacyjne tego pojęcia, i to zarówno w języku potocznym, jak i prawnym czy praw-
niczym. Proponuje on odróżnić od siebie pojęcie regulacji sensu largo (formalne) 
oraz bardziej precyzyjne pojęcia, przyjęte na potrzeby poszczególnych gałęzi 
prawa, resp. dyscyplin prawoznawstwa. Wedle propozycji tego autora regulacja 
sensu largo to „wiążące wyznaczanie określonych normatywnie wzorców zacho-
wań [norm abstrakcyjno-generalnych – M.P.] oraz (tam gdzie to konieczne) auto-
rytatywne konkretyzowanie tychże wzorców [w postaci norm konkretno-indywi-
dualnych – M.P.]” (Szydło 2005, 38). Wychodząc od takiej ogólnej definicji, autor 
wykorzystuje następnie klasyczny podział na cywilnoprawną oraz administra-
cyjnoprawną metodę regulacji; można powiedzieć, że to właśnie ta druga z metod 
charakteryzuje regulację sensu stricto, w najczęściej spotykanej interpretacji tego 
wyrażenia. Szydło odnotowuje między innymi, że jedną z podstawowych cech 
tej metody regulacji jest jej instrumentalność (Szydło 2005, 43).

Dopiero na tak zarysowanym tle autor podejmuje rozważania na temat inte-
resującego go pojęcia regulacji sektorów infrastrukturalnych gospodarki, wiążąc 
z nim ściśle określone cechy (Szydło 2005, 50–52, 88). Zauważając treściową spe-
cyfikę pojęcia regulacji w tym zakresie, a zarazem uznając ten sposób użycia inte-
resującego nas wyrażenia za podstawowy, nie neguje on jednocześnie zasadności 
posługiwania się nim w odmienny sposób w innych obszarach prawoznawstwa. 

5  Wydaje się, że w powyższej definicji – podobnie jak w wyróżnianych przez autorów pię-
ciu kluczowych kwestiach definicyjnych – zabrakło mimo wszystko jednej z częściej podnoszo-
nych własności regulacji, jaką jest niezależność podmiotu regulacyjnego od administracji rządo-
wej (por. Hoff 2005; Kmieciak 2009).



191

W ten sposób godzi niejako ogólne (regulacja sensu largo) i specyficzne dyscy-
plinowo sposoby pojmowania tego wyrażenia.

Z powyższych rozważań można wyprowadzić wniosek, że pojęcie regula-
cji pozostaje bliskoznaczne w  stosunku do, dobrze znanego polskiemu prawo-
znawstwu, pojęcia nadzoru – przynajmniej temu sprawowanemu w sferze tzw. 
stosunków zewnętrznych organu nadzorczego (tj. tam, gdzie między podmiotem 
nadzorującym a nadzorowanym nie istnieje relacja hierarchicznej ani organiza-
cyjnej nadrzędności) (Szewczyk 1996, 27; Góral 1998, 15–16)6. Oczywiście, na 
gruncie nauk prawnych również nadzór pozostaje – podobnie jak regulacja – po-
jęciem wieloznacznym (Filipowicz 1984, 12–14; Góral 1998, 12–15; Chmielnicki 
2006, 15–23), wydaje się jednak, że przynajmniej w obrębie szeroko pojmowa-
nego prawa administracyjnego (w tym zwłaszcza publicznego prawa gospodar-
czego, prawa rynków finansowych czy prawa bankowego) ma z regulacją wiele 
elementów wspólnych. W tym miejscu warto zwrócić uwagę przede wszystkim 
na tożsamy zakres kompetencji, jakie w literaturze przypisuje się organom regu-
lacyjnym i nadzorczym. Zgodnie z przeważającym poglądem są to kompeten-
cje licencyjne, regulacyjne oraz kontrolne; od tych ostatnich odróżnia się nieraz 
kompetencje związane ze stosowaniem sankcji (Kmieciak 2009, 22; Fedorowicz 
2013, 37; Zawadzka 2017, 37–38). Zakres działań wchodzących w skład zarówno 
regulacji, jak i nadzoru byłby więc dokładnie ten sam, co uzasadnia traktowanie 
tych pojęć jako bliskoznacznych.

1.2. Pojęcie regulacji

Na gruncie dotychczasowych ustaleń widać wyraźnie, że niezmiernie trud-
ne, o  ile w ogóle możliwe, jest sformułowanie precyzyjnej definicji pojęcia re-
gulacji. Jednocześnie nie sposób prowadzić badań nad danym zjawiskiem bez 
określenia jego charakterystyki i zasięgu – czyli bez rozstrzygnięcia w kwestii 
treści i zakresu odpowiadającego mu pojęcia. W tej sytuacji jedynym możliwym 
rozwiązaniem wydaje się przyjęcie jakiejś definicji roboczej, wystarczającej na 
potrzeby prowadzonych badań, jednak niepretendującej do ostateczności czy 
uniwersalności. Taki też zabieg stosuję w niniejszej pracy. Na użytek dalszych 
rozważań nad modelami regulacji tę ostatnią rozumieć będę jako każdą formę ce-
lowego oddziaływania na zachowanie podmiotów, które w wykonywaniu swojej 

6  Warto odnotować głosy licznych autorów (jak Jerzy Starościak, Ludwik Bar, Władysław 
Madurowicz, Wacław Dawidowicz, Andrzej Filipowicz), którzy jeszcze przed 1989 rokiem, a za-
tem w istotnie odmiennych realiach ustrojowych, podnosili, że pojęcie nadzoru zakłada nie tylko 
relację zwierzchności, ale i względną samodzielność podmiotu podległego (por. Filipowicz 1984, 
124–138). Jako pierwszy natomiast pogląd utożsamiający nadzór wyłącznie ze sferą stosunków 
„zewnętrznych” sformułował w polskim piśmiennictwie Janusz Łętowski jeszcze w  latach sie-
demdziesiątych ubiegłego wieku (Filipowicz 1984, 138–140).



192

aktywności pozostają niezależne od podmiotu regulującego, w ramach przyzna-
nych prawem kompetencji i przy użyciu zróżnicowanych narzędzi, dla realizacji 
istotnych z punktu widzenia interesu publicznego celów.

Taka definicja – choć, jak zaznaczyłem, jedynie robocza i niezgłaszająca pre-
tensji do ostateczności – trafnie, jak sądzę, ujmuje zarówno najistotniejsze cechy 
regulacji (celowość, działanie w granicach prawa, niezależność adresatów regu-
lacji od regulatora, nakierowanie na cel publiczny), jak i znaczną różnorodność, 
z jaką mamy do czynienia w polu działań regulacyjnych. W tym ostatnim wy-
padku chodzi m.in. o: wielość celów szczegółowych, których realizacji służyć 
może regulacja; różnorodne narzędzia oddziaływania, obejmujące tak tworzenie, 
jak stosowanie prawa oraz formy pośrednie, a także działania należące do sfery 
tzw. soft law lub pozbawione stricte prawnego charakteru (np. subsydiowanie, 
stosowanie technik nudge); narzędzia te mogą mieć charakter władczy (licencjo-
nowanie, sankcjonowanie) albo pozbawiony władztwa (informowanie, edukacja, 
zachęty)7. Wzorcowym przypadkiem tak rozumianej regulacji jest kształtowanie 
warunków działalności gospodarczej uczestników rynku przez niezależny organ 
regulacyjny. Do typowych kompetencji regulacyjnych zalicza się licencjonowa-
nie, normowanie (określanie standardów, regulację sensu stricto), monitorowanie 
(kontrolowanie) oraz sankcjonowanie (egzekwowanie).

Zaproponowana definicja powtarza wspólne założenie, które widoczne jest 
we wszystkich przytaczanych w punkcie poprzednim próbach dookreślenia roz-
ważanego pojęcia. Zgodnie z tym założeniem regulacja przynależy do dziedziny 
prawa. W  prawnej familii jest to jednak potomek dość niesforny, sprawiający 
liczne kłopoty wychowawcze. Po pierwsze, trudności sprawia połączenie regu-
lacji z którąś z powszechnie przyjętych form oddziaływania prawnego. Z  tego 
punktu widzenia regulacja obejmuje zarówno akty tworzenia, jak i stosowania 
prawa, a także różnorakie formy pośrednie (Hoff 2005, 48–49). Po drugie, w kon-
tekście polskiego ustroju prawnego podnosi się, że ta część działalności regula-
tora, która polega na stanowieniu norm ogólnych, nie daje się w przekonujący 
sposób uzgodnić z konstytucyjnym modelem systemu źródeł prawa (Hoff 2005; 
Kmieciak 2009)8. Po trzecie wreszcie, co z  punktu widzenia niniejszej pracy 
wydaje się najistotniejsze, regulacji – szczególnie w  jej refleksyjnym wydaniu 
– przypisuje się nieraz odmienną od prawa logikę działania. Regulacja, zgodnie 
z tym ostatnim poglądem, ma być zorientowana teleologicznie; określenie celów, 
których realizacji ma służyć, stanowi faktycznie nieodłączny element jej opisu9. 

7  Wciąż jednak można mieć wątpliwości, czy definicja ta jest dostatecznie inkluzywna, 
wydaje się bowiem wykluczać praktyki regulacyjne o quasi-prawnym charakterze, wykonywane 
przez podmioty prywatne (np. krajowe i międzynarodowe organizacje przedsiębiorców). Na ten 
temat zob. np. Grabosky 2013.

8  Na temat pojęcia konstytucyjnego modelu systemu źródeł prawa zob. Pichlak 2013a.
9  Ujawniają to już przywołane wyżej definicje regulacji, jakie spotkać można zwłaszcza  

na gruncie publicznego prawa administracyjnego. Zob. szerzej Szydło 2005, 89 i n.



193

Ujmując rzecz w  języku teorii systemów, powiedzieć można, że regulacja rea-
lizuje program celowościowy. System prawa ma się natomiast kierować logiką 
odmienną, zgodnie z  którą determinującą rolę odgrywa nie pro futuro zakre-
ślony cel, ale uprzednio zdefiniowane wzorce normatywne – wedle terminologii 
Luhmanna system ten realizuje program warunkowy (Luhmann 1988b, 24)10. 
Stąd też, jak się zauważa, nauki prawne mają pewną trudność z wpasowaniem 
zjawiska regulacji w swoje tradycyjne ramy kategorialne (Parker, Scott, Lacey 
i Braithwaite 2004; Black 2008, 447–448). Można podnieść zresztą, że regula-
cja (podobnie jak nadzór, o czym za chwilę) jest praktyką z pogranicza prawa, 
ekonomii, administracji i polityki. W języku teorii systemów można wyrazić to 
w ten sposób, że jest ona systemem zbudowanym ze sprzężeń strukturalnych wy-
mienionych systemów. Nie dziwi zatem, że determinanty prawne (wymogi legal-
ności) są tylko jednym z czynników wpływających na tę praktykę.

Obok samego pojęcia regulacji wprowadzenia wymaga także kilka innych 
podstawowych wyrażeń, którymi posługuję się w dalszych rozważaniach. W pierw-
szej kolejności wskazać należy na pojęcia regulatora (podmiotu regulacyjnego) 
oraz podmiotu, którego działalność podlega regulacji (w skrócie, podmiotu pod-
ległego regulacji lub adresata regulacji). Pierwszy z nich oznacza podmiot (or-
gan administracji publicznej lub niezależną agencję, której powierzone zostały 
zadania regulacyjne), któremu przysługuje prawem określona kompetencja do 
wykonywania czynności z  zakresu regulacji. Chodzić tu może o, wyróżnione 
wyżej, kompetencje licencjonowania (koncesjonowania) danej działalności, jej 
normowania, kontrolowania lub sankcjonowania, czy też o  jakąś wiązkę wy-
branych lub wszystkich tych kompetencji. Wynika z  tego, że dana działalność 
adresata regulacji może być przedmiotem aktywności kilku regulatorów, spośród 
których np. jeden będzie posiadał kompetencje normodawcze, a  inny kontrol-
ne. Przykładowo, działalność instytucji bankowej w zakresie udzielania kredy-
tów będzie podlegać regulacji m.in. przez parlament (tworzenie ustaw), ministra  
finansów (wydawanie rozporządzeń), Komisję Nadzoru Finansowego (nakła-
danie kar), Radę Polityki Pieniężnej (ustalanie wysokości stóp procentowych), 
wreszcie: sądownictwo powszechne (wydawanie wyroków w sprawach między 
kredytobiorcą a bankiem). Ten sam bank w innym zakresie swojej działalności  
– np. jako pracodawca – podlegać będzie regulacji ze strony parlamentu, ministra 
pracy, Państwowej Inspekcji Pracy, sądów pracy itd.

Adresat regulacji z  kolei to – zgodnie z  tym, co powiedziałem już wyżej 
– niezależny od regulatora podmiot, będący adresatem szczególnej normy kom-
petencyjnej nakazującej podporządkować się działaniom regulatora w zakresie 
objętym kompetencją regulacyjną. Najczęściej, choć nie zawsze, adresatem tym 

10  Wydaje się jednak, że stanowisko Luhmanna – jak to często bywa – jest zbyt pryncypialne, 
a prawo realizuje w różnym stopniu obie te orientacje (Parker et al. 2004, 4).



194

będzie przedsiębiorca – podmiot prowadzący w sposób profesjonalny działalność 
gospodarczą.

Regulator oraz adresat regulacji to centralni uczestnicy systemu regulacyj-
nego, w którym, oprócz nich, uczestniczyć jednak mogą również inne podmioty. 
W szczególności będą to zwierzchnicy regulatora w systemie hierarchicznym, oto-
czenie polityczne (główne siły polityczne, które mogą wywierać wpływ na dzia-
łalność regulatora lub adresata regulacji) i interesariusze zewnętrzni (np. publicz-
ne grupy interesu i  inni przedstawiciele społeczeństwa obywatelskiego). System 
regulacyjny tworzony jest przez całość relacji między wskazanymi podmiotami 
(uczestnikami systemu). Spośród wszystkich tych relacji kluczowy charakter ma, 
rzecz jasna, ta pomiędzy regulatorem a adresatem regulacji, którą – dla odróżnie-
nia od pozostałych – określać będę mianem relacji regulacyjnej.

W ramach relacji regulacyjnej regulator może podejmować wobec adresata 
regulacji różnorodne interwencje regulacyjne. Przez termin ten należy rozumieć 
każde celowe i bezpośrednie działanie regulatora wobec adresata regulacji, które 
realizuje którąś z przysługujących regulatorowi kompetencji regulacyjnych.

Każda relacja regulacyjna funkcjonuje w  określonym otoczeniu norma-
tywnym. Otoczenie to można podzielić na cztery podstawowe podobszary. Dwa 
pierwsze tworzone są przez zewnętrznego względem regulatora prawodawcę, 
zazwyczaj w formie prawa powszechnie obowiązującego. Są to normy prawne 
regulujące aktywność samego regulatora (normy ustrojowe i proceduralne) oraz 
normy prawa materialnego określające prawa i obowiązki adresatów regulacji, 
których przestrzegania strzeże regulator. Trzecia grupa norm to normy stanowio-
ne bezpośrednio przez regulatora, nierzadko w postaci soft law, które kształtują 
sytuację adresatów regulacji. Wreszcie grupę czwartą stanowią te normy, które – 
tam, gdzie jest to dopuszczalne – tworzone są przez samych adresatów w drodze 
samoregulacji. Jak stąd wynika, tylko część regulacji istotnych w danym syste-
mie regulacyjnym jest tworzona przez regulatora; znacząca ich część pochodzić 
będzie od innych uczestników tego systemu.

Wreszcie w  poniższych rozważaniach szczególne znaczenie ma pojęcie 
programu regulacyjnego lub strategii regulacyjnej. Pod pojęciem tym należy 
rozumieć koncepcję normatywną (przyjmowaną w  praktyce lub w  doktrynie), 
określającą pożądaną metodologię regulacji. Mówiąc prościej, strategia regula-
cyjna określa, jak regulacja powinna wyglądać w praktyce, najczęściej poprzez 
wskazanie pożądanego celu regulacji, prowadzących do niego środków (metody) 
i procedur oraz sposobu kształtowania relacji w systemie regulacyjnym. Przyjęty 
program (strategia) regulacji stanowi jedną z kluczowych własności pozwalają-
cych scharakteryzować dany system regulacyjny.

Pojęcie programu regulacji różni się zatem zakresowo od spotykanych w lite-
raturze pojęć modelu lub reżimu regulacyjnego. Teoretycznie nic nie stoi na prze-
szkodzie, aby określone programy traktować jako modele (mielibyśmy wówczas 
do czynienia z  rozróżnieniem na programy-modele oraz konkretne programy, 



195

rzeczywiście wdrażane w praktyce). Takie zresztą podejście, polegające na mo-
delowaniu programów regulacyjnych, przyjęte zostaje w dalszych rozważaniach, 
w których koncentruję się na ogólnych typach programów, a konkretne przykłady 
empiryczne przywołuję głównie jako przykłady. W praktyce jednak pod poję-
ciem modelu zwykło się w polskiej literaturze rozumieć raczej formalno-insty-
tucjonalne ramy działalności regulatora (por. Zawadzka 2017). Z kolei pojęcie 
reżimu regulacyjnego, spopularyzowane przede wszystkim przez Christophera 
Hooda, Henry’ego Rothsteina i Roberta Baldwina (2001), jest zakresowo szersze 
od stosowanego tu pojęcia programu i  uwzględnia wiele innych własności sy-
stemu regulacyjnego (które to własności autorzy dzielą na kontekst oraz zawar-
tość reżimu). Przyjęte w pracy pojęcie programu celowo koncentruje się tylko na 
wybranych aspektach tak rozumianego reżimu, obejmując przede wszystkim te 
jego własności, które autorzy cytowanej pracy określają mianem stylu regulacji 
(Hood, Rothstein i Baldwin 2001, 32).

1.3. Refleksyjna regulacja

Rozumienie refleksyjności jako własności regulacji (regulacji refleksyjnej) 
będzie pochodną tego, co dotychczas powiedziano na temat refleksyjności w ogó-
le. Tak jak poznanie refleksyjne jest przeciwieństwem bezpośredniego wglądu 
i naoczności poznawania, tak refleksyjna regulacja przeciwstawia się koncepcji 
regulacji bezpośredniej, która wprost ingerowałaby w daną praktykę. Jednokie-
runkowość oddziaływania regulatora na adresata regulacji, z  jaką spotykamy 
się w  bardziej klasycznych ujęciach (model Command & Control), zostaje tu 
zastąpiona modelami przyjmującymi cyrkularny i rekursywny charakter relacji 
regulacyjnej. Można powiedzieć, że z perspektywy teorii refleksyjności jednym 
z podstawowych problemów systemu regulacyjnego staje się kwestia poznania 
i kontrolowania siebie samego: swoich możliwości i ograniczeń.

Za Orenem Perezem można przyjąć, że istota postrzegania regulacji jako 
procesu refleksyjnego sprowadza się do akceptacji trzech podstawowych założeń: 
primo, uznania ograniczonych możliwości regulacyjnych państwa, ze względu 
zarówno na złożoność systemów społecznych poddawanych regulacji, jak i ogra-
niczenia poznawcze podmiotów regulujących; secundo, rozwijania pośrednich 
form regulacji, mniej epistemicznie wymagających w porównaniu z bardziej tra-
dycyjnymi, bezpośrednimi sposobami regulowania; tertio, podkreślania wagi, 
jaką dla systemów regulacyjnych ma refleksyjne uczenie się (samoobserwacja) 
(Perez 2011, 745). Wszystkie te założenia wydają się zgodne z ogólną perspektywą 
wyznaczaną przez paradygmat refleksyjności. Zarazem, uznając te trzy przesłan-
ki, można na ich podstawie rozwijać różne, nieraz znacząco odmienne szczegóło-
we koncepcje refleksyjnej regulacji. Jak widać, z podobnym zjawiskiem mamy do 
czynienia na wszystkich możliwych poziomach mówienia o refleksyjności: czy 



196

to w filozofii ogólnej, czy w socjologicznych teoriach refleksyjności, czy w teo-
retycznych projektach prawa refleksyjnego, czy wreszcie w przypadku koncepcji 
refleksyjnej regulacji – wszędzie paradygmat refleksyjności może prowadzić do 
zróżnicowanych propozycji szczegółowych.

Przypadek refleksyjnej regulacji jest przy tym o tyle interesujący, że wiodące 
propozycje w tym obszarze odtwarzają co do zasady główne stanowiska, jakie 
udało się wyodrębnić w ramach socjologicznej teorii refleksyjności prawa. Będą 
to programy: regulacji refleksyjnej jako metaregulacji; regulacji responsywnej 
wraz z pokrewnym mu programem regulacji opartej na zasadach; regulacji opar-
tej na ryzyku11. Mowa tu o programach, które stanowiły bądź stanowią składowe 
oficjalnych polityk regulacyjnych na poziomie krajowym lub międzynarodowym. 
Jednocześnie każdy z  nich jest także rozwijany w  literaturze akademickiej od 
strony teoretycznej, co pozwala traktować je jako modele z obszaru nauk praw-
nych. Oczywiście, między oficjalną polityką w różnych dziedzinach a jej teore-
tycznym opracowaniem nigdy nie zachodzi tożsamość; w niniejszym rozdziale 
koncentruję się na propozycjach nauki. Niemniej jednak między obydwoma ob-
szarami (teorią i  praktyką regulacji) zachodzą zazwyczaj intensywne związki, 
które uwydatniają praktyczne znaczenie rozważanych tu koncepcji.

W dalszych rozważaniach omawiam przywołane przed momentem progra-
my we wskazanej kolejności (regulacja refleksyjna jako metaregulacja; regulacja 
responsywna oraz oparta na zasadach; regulacja oparta na ryzyku), koncentrując 
się przy tym na ich ewentualnych związkach z odpowiednimi teoriami refleksyj-
ności prawa. Takie osadzenie w szerszej ramie teoretycznej pozwala, jak sądzę, 
lepiej zrozumieć założenia leżące u  podstaw omawianych programów regula-
cyjnych. W szczególności pozwala to ukazać, w jaki sposób w ramach każdego 
z nich pojmowana jest kwestia refleksyjnego charakteru regulacji – i jakie prak-
tyczne konsekwencje dla polityki regulacyjnej mogą z tego wynikać.

Należy przy tym odnotować, że programy te nie powinny być postrzega-
ne jako wzajemnie się wykluczające. W rzeczywistości bowiem często docho-
dzić będzie do ich łączenia zarówno na płaszczyźnie teoretycznej (Parker 2002;  
J. Braithwaite 2003; Black i Baldwin 2010), jak i praktycznej12. Ich łączenie jest 

11  Obok tych wskazanych w  literaturze wymienia się również co najmniej kilka innych 
określeń dla różnorodnych strategii regulacyjnych, np. judgment-based, performance-based czy 
management-based, nie mówiąc już o takich sformułowaniach jak better regulation lub smart re-
gulation. Wydaje się jednak, że za wprowadzaniem nowych terminów często stoją raczej względy 
retoryczno-propagandowe niż przesłanki merytoryczne, a takie rzekomo nowe programy powie-
lają wiele założeń innych, dostępnych już modeli. Przy pewnym rozchwianiu terminologicznym, 
z  jakim mamy tu do czynienia, można zasadnie uznać, że wymienione przeze mnie programy 
utrzymują dominującą pozycję tak w praktyce, jak i w teorii regulacji refleksyjnej.

12  Tak np. FSA, angielski regulator rynku finansowego, łączył w praktyce strategie regulacji 
opartej na zasadach (wpisującej się w nurt regulacji responsywnej) oraz regulacji opartej na ryzy-
ku (por. Black 2005; Hutter 2005; Ford 2008).



197

– przynamniej do pewnego stopnia – możliwe, ponieważ każdy z nich kładzie 
nacisk na odmienny aspekt strategii regulacyjnej. W przypadku regulacji respon-
sywnej (i  różnych jej wariacji) będzie to charakter relacji między regulatorem 
a  adresatem regulacji; dla regulacji refleksyjnej (rozumianej jako metaregula-
cja) kluczowe znaczenie będzie mieć struktura systemu regulacyjnego; regula-
cja oparta na ryzyku kładzie zaś nacisk na cele i relewantne standardy strategii 
regulacyjnych.

2. Regulacja refleksyjna jako metaregulacja

2.1. Wprowadzenie

Niniejszy podrozdział ma na celu prezentację powiązanych ze sobą strategii 
samoregulacji oraz metaregulacji z perspektywy teorii systemów, a teorii prawa 
refleksyjnego w szczególności. Nie jest to, rzecz jasna, zamierzenie nowatorskie; 
tego typu interpretacje są obecne w literaturze przedmiotu (zob. zwł. Black 1996). 
Warto jednak pamiętać, że nie jest to bynajmniej jedyny możliwy sposób rozu-
mienia przywołanych strategii. Mechanizmy samo- i metaregulacji są nie tylko 
szeroko rozpowszechnione w praktyce, ale pełnią także ważną rolę w ramach od-
miennych podejść badawczych, jak choćby w, omawianych tu, regulacji respon-
sywnej (Ayres z Braithwaite’em piszą wszak wprost o „wymuszonej samoregula-
cji” (Ayres i Braithwaite 1992; zob. też Parker 2002)) czy regulacji zorientowanej 
na ryzyko. Co do ich praktycznych zastosowań, można powtórzyć za autorami 
pracy Understanding Regulation: „Niemal wszystkie mechanizmy regulacyjne 
zawierają w sobie jakieś elementy samoregulacji – czy będzie to wkład w projek-
towanie reguł, czy też monitorowanie przez samą firmę zgodności własnego dzia-
łania z obowiązującymi standardami” (Baldwin, Cave i Lodge 2012, 164). Jeśli zaś 
chodzi o przywołane podejścia badawcze, to zajmują się one nie tylko teoretycz-
nym wyjaśnianiem tychże strategii, ale również ich modelowaniem na potrzeby 
praktyki. Jak wygląda to z perspektywy prawa responsywnego, zostanie ukazane 
w kolejnym podrozdziale. Tutaj natomiast koncentruję się na pytaniu, co w rozu-
mienie mechanizmów samo- i  metaregulacji może wnieść teoria prawa reflek-
syjnego. Zanim jednak możliwe będzie udzielenie odpowiedzi na tak postawione 
pytanie, konieczne jest przybliżenie pojęć samoregulacji oraz metaregulacji.

2.2. Pojęcia samoregulacji i metaregulacji

Pojęcie samoregulacji tylko pozornie jest oczywiste, a w literaturze przed-
miotu panuje w  tym zakresie dość znaczny bałagan. Spotkać można na przy-
kład takie próby jego zdefiniowania, które nadają mu w sposób mylący charakter 



198

ideologiczny, uznając np. za jego istotowy składnik „dobrą wolę i chęć koope-
racji” po stronie regulujących własną działalność podmiotów13. Wydaje się to 
raczej przejawem myślenia życzeniowego, które musi prowadzić do pojęciowej 
konfuzji. Jeśli rozważane pojęcie ma mieć jakąś wartość eksplanacyjną, a  nie 
tylko ideologiczną, powinno odwoływać się do strukturalnych własności procesu 
samoregulacji, a nie towarzyszących mu motywacji czy rezultatów – te bowiem 
mogą być najróżniejsze.

Nawet jednak uznanie powyższego nie sprawia, że problem rozumienia  
samoregulacji znika zupełnie14. Coglianese i Mendelson proponują np. określać 
ją poprzez „jedność regulatora i  adresata regulacji” (Coglianese i  Mendelson 
2010, 7), co wydaje się intuicyjnie słuszne. Okazuje się to jednak kłopotliwe, 
jeśli weźmiemy pod uwagę fakt, że omawiane pojęcie kojarzone jest zazwyczaj 
z „samoregulacją zbiorową”, a nie indywidualną – czyli z sytuacją, w której regu-
latorem jest jakiś podmiot zbiorowy (np. korporacja zawodowa), który oddziałuje 
na sytuację jednostek wchodzących w jego skład (Black 1996, 26–27). Nie można 
wszak utożsamiać jakiejkolwiek organizacji (regulatora) ani z sumą jej członków, 
ani – tym bardziej – z poszczególnymi jej członkami (adresatami regulacji). Stąd 
też właściwsze wydaje się określenie samoregulacji jako takiej sytuacji, w której 
dany system lub organizacja „sprawuje kontrolę nad kryteriami przynależności 
do niej oraz zachowaniem jej członków” (Baldwin, Cave i Lodge 2012, 138) bądź 
w której „grupa osób lub innych podmiotów, działając wspólnie, wykonuje funk-
cję regulacyjną wobec siebie samych oraz innych, którzy uznają ich autorytet” 
(Black 1996, 27).

Szczególną definicję samoregulacji, w ramach własnej koncepcji autopojezy 
prawa, oferuje Teubner, według którego „Samoregulacja to dynamiczny wariant 
samoorganizacji. System może być określony jako samoregulujący się, jeśli jest 
zdolny nie tylko do wytwarzania i  stabilizowania własnych struktur, ale także 
do ich zmieniania zgodnie z własnymi kryteriami”, np. „prawo może być uznane 
za samoregulujące się, kiedy wytworzy nie tylko wtórne normy identyfikacji, 
ale także normy i  procedury zmiany prawa” (Teubner 1993, 20). Ta definicja, 
choć osadzona w  specyficznej perspektywie teoretycznej, wydaje się możliwa 
do uzgodnienia z punktem widzenia teorii regulacji – o ile tylko przyjąć, że owe 
mechanizmy zmiany własnych struktur obejmują nie tylko procesy stanowienia 
standardów, ale także inne typowe działania regulacyjne: licencjonowanie, kon-
trolowanie i egzekwowanie (sankcjonowanie).

13  Tak proponuje rozumieć samoregulację np. David Sinclair (zob. Coglianese i Mendelson 
2010, 2). Równie niejasne i  teoretycznie niesatysfakcjonujące wydają się te tradycyjne jej okre-
ślenia, które wychodzą od braku aktywności państwa, czy też dobrowolnego lub konsensualnego 
charakteru samoregulacji (por. Parker 2007, 1).

14  Na temat różnych sposobów rozumienia tego wyrażenia w  literaturze zob. zwł. Black 
2001a, 116–121.



199

Przytoczone wyżej definicje – przy różnicach co do ich precyzji – wydają się 
teoretycznie zasadne. W praktyce jednak pojawia się trudność z określeniem ich 
zakresu: niemal wszystkie reżimy regulacyjne okazują się odznaczać samoregu-
lacją. Nie widać też przesłanek, jak mielibyśmy te różnorodne systemy wzajem-
nie różnicować. Mówiąc inaczej, w ramach takiej perspektywy nie istnieje żadna 
zasadnicza różnica między trzyosobowym gangiem podwórkowym, jaki autor 
tych słów założył był w dzieciństwie, a systemem państwowym (przynajmniej 
tym demokratycznym) – każda z tych organizacji „sprawuje kontrolę nad kryte-
riami przynależności do niej oraz zachowaniem jej członków”; obie też są zdolne 
„nie tylko do wytwarzania i stabilizowania własnych struktur, ale także do ich 
zmieniania zgodnie z własnymi kryteriami”.

Ponieważ tak szeroki zakres pojęcia samoregulacji – obejmujący również 
system państwowy czy organizacje międzynarodowe – czyniłby to pojęcie nie-
zbyt użytecznym, w praktyce zwykło się je zawężać i odróżniać np. od regulacji 
państwowej. Samoregulację kojarzy się więc najczęściej z działalnością pojedyn-
czego przedsiębiorstwa, korporacji czy sektora gospodarki (Gunningham i Rees 
1997, 364–365; Black 2001a, 113)15. Motywacje stojące za takim zabiegiem są 
zrozumiałe, merytorycznie jest on jednak trudny do obrony jako arbitralny. Po-
traktowane w  ten sposób pojęcie samoregulacji nabiera charakteru czysto opi-
sowego i  zostaje pozbawione wartości teoretycznej. Powtórzmy, że większość 
teoretycznych ujęć samoregulacji nie daje podstaw do takiego zawężenia. Osta-
tecznie rzeczywiście jest tak, że „wszystkie podmioty w  społeczeństwie […] 
mogą i poddają się samoregulacji, w sposób formalny lub nieformalny” (Parker 
2007, 1). Jest to prosta konsekwencja stwierdzenia, że każdy w jakimś stopniu ma 
zdolność dokonywania refleksji rozumianej jako monitorowanie własnych dzia-
łań (Giddens 2003, 43–52).

Choć więc samoregulacja jest z istoty swej procesem refleksyjnym – jest to 
szczególna forma samozwrotności – nieszczególnie nadaje się do ukazania spe-
cyfiki tego typu regulacji, który byłby kompatybilny z teorią prawa refleksyjnego 
Teubnera16. W tej roli znacznie lepiej może się sprawdzić pojęcie metaregulacji.

Oczywiście, metaregulacja wiąże się dość bezpośrednio z  rozważaną 
wyżej samoregulacją. Samoregulacja bowiem, o  ile nie ma mieć charakteru 
ściśle prywatnego, będzie się łączyć z  metaregulacyjną interwencją państwa 

15  Por. także Parker 2007, 1, gdzie czytamy: „Tradycyjnie «samoregulacja» była definio-
wana jako formalne narzędzie regulacji stosowane w przypadku decyzji, że w stosunku do danej 
działalności nie powinno się dokonywać interwencji państwowej lub że interwencja taka powinna 
mieć niewielkie rozmiary. Dlatego też samoregulacja była określana jako dobrowolna i konsen-
sualna regulacja stosowana przez pojedynczą firmę czy inny podmiot, albo też przez określony 
sektor czy gałąź przemysłu”.

16  Pojęcie samoregulacji – ze względu na swoją uniwersalność – może natomiast stanowić 
dogodne narzędzie do analizy procesów regulacji z perspektywy teorii systemów w wersji propo-
nowanej przez Luhmanna.



200

(regulatorów reprezentujących władzę publiczną). Można zatem postrzegać  
zjawisko metaregulacji jako „regulację samoregulacji” (Brown i Scott, 2010, 15; 
Simon, Meta-Regulation in practice…), czyli próbę oddziaływania na reżi- 
my samoregulacyjne – jako „kombinację nadzoru i  dialogu” (Brown i Scott, 
2010, 15). Tym samym u podstaw koncepcji metaregulacji, jak się wydaje, leży 
to samo rozpoznanie, które stanowi warunek wykształcenia się prawa reflek-
syjnego jako ewolucyjnego typu porządku prawnego. Jest to, przypomnijmy, 
sytuacja, w której dany system (prawny lub regulacyjny) rozpoznaje sam siebie 
jako system autopojetyczny wśród innych systemów autopojetycznych. Prze-
kładając to na język teorii regulacji, którym się tu posługuję: refleksyjny sy-
stem regulacyjny to taki, który postrzega zarówno sam siebie, jak i poddawane 
regulacji systemy jako samoregulujące się – i który próbuje oddziaływać na te 
systemy poprzez interwencję na metapoziomie. Stąd też strategię regulacyjną 
zgodną z założeniami teorii prawa refleksyjnego należy określać właśnie mia-
nem metaregulacji17.

2.3. Metaregulacja a teoria prawa refleksyjnego

Można uznać, że strategia metaregulacji opiera się na trzech podstawowych 
założeniach, dotyczących odpowiednio: jej celu, właściwych środków oraz po-
wodów, dla których jest ona wybierana; jak zobaczymy, wszystkie te założenia 
dają się bezpośrednio uzasadnić na gruncie teorii prawa refleksyjnego. Zgodnie 
z pierwszym założeniem metaregulacja ma polegać na tworzeniu odpowiednich 
warunków i  dostarczaniu motywacji podsystemom, aby zachodzące w  nich 
procesy samoregulacji spełniały określone wymogi – w tym przede wszystkim, 
aby zapewnić ich koordynację z działaniem innych podsystemów społecznych. 
Jak pisze Julia Black: „Celem regulacji proceduralnej jest takie ustrukturyzo-
wanie procesów systemu [poddawanego regulacji], które zapewni, że system 
ten będzie brał pod uwagę wpływ, jaki jego operacje mogą wywierać na inne 
systemy, jednak bez prób kontrolowania materialnych skutków decyzji [podej-
mowanych w ramach systemu]” (Black 1996, 46). Odpowiada to stwierdzeniu 
Teubnera, że „prawo refleksyjne […] ani nie przesądza autorytatywnie o spo-
łecznych funkcjach innych podsystemów, ani nie reguluje ich operacji wejścia 
i wyjścia [input and output performances], lecz wspiera te mechanizmy, które 
w sposób systematyczny prowadzą do dalszego rozwoju struktur refleksji w in-
nych podsystemach społecznych” (Teubner 1983, 275). Jak już wspominałem, 
stwierdzenie to było dla Teubnera podstawą m.in. odróżnienia prawa reflek-
syjnego od prawa materialnego. Na poziomie koncepcji regulacji znajdujemy 
analogiczną dystynkcję, w  ramach której metaregulacja przeciwstawiana jest 

17  Nie przeczy to temu, że – jak już powiedziałem – wyrażenie metaregulacja bywa wyko-
rzystywane również w ramach podejścia responsywnego (por. zwł. Parker 2002; 2013).



201

regulacji bezpośredniej, określanej mianem Command & Control (Baldwin, 
Cave i Lodge 2012, 147–148).

Po drugie, zarówno teoria prawa refleksyjnego, jak i strategia metaregula-
cji kładą nacisk na rozwiązania o charakterze proceduralnym jako najwłaściw-
sze dla realizacji wskazanych wyżej celów. Metaregulacja, poprzez narzucanie 
pewnych standardów proceduralnych, ma tym samym w założeniu „prowoko-
wać” regulowane podsystemy do uruchomienia przez nie ich własnych mecha-
nizmów refleksyjności, jednak bez narzucania im szczegółowych rozstrzygnięć 
czy konkretnych celów, które miałyby one realizować (Black 1996, 46; Co-
glianese i Mendelson 2010; Perez 2011, 751)18. Strategia metaregulacji okazuje 
się zatem zgodna z  teorią prawa refleksyjnego nie tylko w zakresie zakłada-
nych celów (koordynacja), ale również środków obieranych dla ich realizacji 
(proceduralizacja).

Po trzecie, zbliżona w obu wypadkach jest sama diagnoza leżąca w punkcie 
wyjścia. Black określa tę diagnozę jako „regulacyjny trylemat”, który znamy już 
z pism Teubnera: prawo (vel regulacje) albo jest nieskuteczne w oddziaływaniu na 
inny podsystem społeczny, albo kolonizuje tenże system, niszcząc zastane w nim 
wzorce postępowania, albo wreszcie samo ulega dezintegracji wskutek presji wy-
wieranej na nie przez inne podsystemy (Black 1996, 47; 2000, 602–603). Teoria 
prawa refleksyjnego (i szerzej, teoria systemów) pozwala zatem zradykalizować, 
często omawianą w literaturze, kwestię „niedopasowania” regulacji: nie jest to, 
jak zwykło się go przedstawiać, problem natury empirycznej czy technicznej 
(który dałoby się rozwiązać poprzez wprowadzenie jakichś „ulepszonych” roz-
wiązań regulacyjnych), ale analityczna przypadłość regulacji, wynikająca z sa-
mej natury systemów (Black 1996, 46). System prawny ex definitione nie jest 
w  stanie za pomocą regulacji bezpośrednio oddziaływać na działanie (perfor-
mance?) innego systemu. Tym, co pozostaje, jest strategia regulacji pośredniej, 
która przyjmować będzie cele i środki (powtórzmy: koordynacja, proceduraliza-
cja) typowe dla metaregulacji.

18  Ciekawą ilustracją takiego podejścia, omawianą przez Coglianese i  Mendelsona, jest 
tzw. Toxic Use Reduction Act (TURA), przyjęty w 1989 roku przez władze stanu Massachusetts. 
Specyfika tej ustawy polegała na tym, że nakładała ona na wybrane przedsiębiorstwa – najwięk-
szych „trucicieli” – obowiązek opracowania i przedstawienia planów redukcji emisji szkodliwych 
substancji, pozostawiając im jednak całkowitą swobodę co do treści takiego planu (zakładanego 
poziomu redukcji, sposobów jej osiągnięcia itd.), a nawet tego, czy plan ten faktycznie zostanie 
zrealizowany. Można zatem powiedzieć, że wymóg nakładany przez TURA miał charakter wy-
łącznie proceduralny, przez co wymuszał alokację jakiejś części zasobów danego przedsiębior-
stwa w  refleksyjnych procesach ukierunkowanych na realizację celów publicznych. Jak podają 
autorzy, emisja szkodliwych substancji w okresie od wprowadzenia TURA do 2007 roku spadła 
o 90%; według przeważających opinii realizacja wymogów nałożonych przez tę ustawę w istotnej 
mierze przyczyniła się do tego stanu rzeczy. Dla porównania, spadek emisji w tym samym czasie 
dla całych Stanów Zjednoczonych wynosił 61%.



202

2.4. Wyzwania i krytyka

Zwolennicy rozwiązań samo- i metaregulacyjnych wskazują na całą paletę 
dobroczynnych skutków, jakie może nieść przyjęcie tego typu strategii. Do naj-
częściej wymienianych należą: większa – w porównaniu z regulacją bezpośred-
nią – efektywność działań regulacyjnych w  stosunku do nakładów, ich lepsze 
uzasadnienie merytoryczne (skoro regulacji dokonują sami zainteresowani, za-
zwyczaj dobrze zorientowani w danej problematyce), większa elastyczność i do-
pasowanie do zmiennych uwarunkowań. Tego typu regulacja, jak się podnosi, 
daje również szanse na silniejszą i zdrowszą (bo bardziej internalizowaną) mo-
tywację do przestrzegania przyjętych standardów regulacyjnych (Gunningham 
i Rees 1997, 366; Parker 2007, 4–5; Coglianese i Mendelson 2010, 9–11; Baldwin, 
Cave i Lodge 2012, 139–140, 147–148; Kasiewicz 2016, 91–92)19. Jak zresztą za-
uważono, zalety samoregulacji odnotował już pod koniec XIX stulecia sam Max 
Weber (Gunningham i Rees 1997, 370–371).

Jednocześnie panuje dość powszechne przekonanie, że metaregulacja nie 
jest rozwiązaniem całkowicie wolnym od problemów czy zawsze możliwym do 
zastosowania. Jak się wydaje, ewentualny sukces tej strategii pozostaje zależny 
od licznych warunków zarówno o charakterze strukturalnym (specyfika obszaru 
regulacji), jak i  tych dotyczących regulatora oraz adresatów regulacji20. Jest to 
niewątpliwie, jak wszystkie odmiany regulacji refleksyjnej, podejście wymaga-
jące odpowiednich kompetencji i  zasobów po stronie adresatów, którzy muszą 
być zdolni do uruchomienia odpowiednich mechanizmów refleksji. Tym np. tłu-
maczy się trudności w stosowaniu metaregulacji wobec grupy małych i średnich 
przedsiębiorstw – problem, który relatywnie maleje w przypadku przyjęcia przez 
regulatora nastawienia bardziej edukacyjnego (Fairman i  Yapp 2005). To wy-
zwanie związane z wysokimi wymaganiami, jakie stawia strategia metaregulacji, 
łączy ją – powtórzmy – z wszystkimi programami regulacyjnymi budowanymi 
na zasadzie refleksyjności.

Pozostawiając na boku powyższy problem, wobec metaregulacji podnosi się 
także inne wątpliwości, spośród których trzy wydają się mieć znaczenie zasadni-
cze. Pierwsza wiąże się z zagrożeniem braku przejrzystości i dostępności syste-
mów meta- i samoregulacyjnych; druga – z pytaniem o publiczną odpowiedzial-
ność podmiotów dokonujących samoregulacji; trzecia wątpliwość dotyczy tego, 
czy metaregulacja może rzeczywiście zachowywać charakter czysto formalny 
i rezygnować z narzucania adresatom bardziej materialnych celów i wartości.

Jeśli chodzi o  pierwszą z  wątpliwości, w  literaturze zauważono, że meta- 
regulacja może budzić zastrzeżenia z punktu widzenia wymogów sprawiedliwości 

19  Jak widać, wiele z tych zalet upodabnia meta- i samoregulację do regulacji responsywnej.
20  Niektóre z  tych warunków próbują weryfikować empirycznie Coglianese i  Mendelson 

(2010).



203

proceduralnej: w szczególności co do równego traktowania oraz równego dostę-
pu do procesu regulacyjnego dla interesariuszy zewnętrznych (Baldwin, Cave 
i Lodge 2012, 145). Omawiana strategia może – zwłaszcza jeśli zmierzać będzie 
w kierunku modelu regulacji „opcjonalnej” – sprowadzać system regulacyjny do 
roli supermarketu, z którego poszczególni (najsilniejsi) adresaci wybierają sobie 
te towary i  usługi, które im odpowiadają. Cały proces łatwo może prowadzić 
do uprzywilejowania wąskich grup, którym oferuje się korzystanie z rozwiązań 
meta- i samoregulacyjnych. Wątpliwości budzi także brak jasnego demokratycz-
nego mandatu do dokonywania samoregulacji.

Powyższe wiąże się z  drugą wątpliwością, dotyczącą odpowiedzialności 
samoregulujących się podmiotów za efekty ich działań (Baldwin, Cave i Lodge 
2012, 142–144). W komentarzach często powraca pytanie, jak zapewnić, aby pod-
mioty te działały faktycznie w interesie społecznym, a nie wyłącznie dla osobi-
stych korzyści. Nie ma się co łudzić: gracze biznesowi rzadko sami z siebie będą 
skłonni przedkładać dobro publiczne ponad własny interes. Niezbędne są więc 
specjalne działania, żeby metaregulacja nie służyła wyłącznie temu ostatniemu. 
Działania te obejmować powinny także formalne poszerzenie zakresu odpowie-
dzialności publicznej (w tym prawnej) samoregulujących się podmiotów.

Co znamienne, odpowiedzi na oba powyższe wyzwania najczęściej upatruje 
się w… zagwarantowaniu większej responsywności takiego metaregulacyjnego 
reżimu. Reżim ten, aby uniknąć wskazanych wyżej pułapek, winien zatem dą-
żyć do możliwie wysokiego stopnia transparentności, dialogiczności, otwarcia 
na wpływ interesariuszy zewnętrznych i społecznej kontroli. Tego typu prawid-
łowość ujawniła się np. w przypadku tzw. regulacji opartej na zasadach (PBR), 
o której piszę w kolejnym podrozdziale. Jak zobaczymy, niedostatki i zagrożenia 
wynikłe ze zbytniego zamknięcia się PBR w kręgu samoregulacji doprowadziły 
do pojawienia się postulatu zwiększenia responsywności całego systemu. Oka-
zuje się więc, że responsywność (szerzej: zapośredniczenie refleksyjnego proce-
su samoregulacji w interakcji z podmiotami zewnętrznymi) stanowi w praktyce 
najlepszą dostępną odpowiedź na zagrożenia płynące ze „zbytniej autopojezy” 
systemu regulacyjnego.

Stosunkowo najrzadziej podnoszona jest w literaturze trzecia ze wspomnia-
nych wyżej wątpliwości, choć wydaje się ona co najmniej równie istotna jak dwie 
poprzednie. Sprowadza się do pytania, czy metaregulacja może – zgodnie z zało-
żeniami teorii Teubnera – zachowywać charakter czysto formalny (Black 1996, 
48–50; 2000, 604–606). Innymi słowy, można pytać, czy metaregulacja powinna 
być postrzegana jako czysto neutralna technika regulacji, w ramach której (słab-
sza wersja neutralności) regulator może realizować dowolne cele materialne, lub 
też (wersja mocniejsza) konkretne cele wybierane są przez samoregulujących się 
adresatów. Szczególnie to ostatnie ujęcie wydaje się bliskie Teubnerowi; zgod-
nie z  nim metaregulator wyznaczać miałby jedynie pewne zewnętrzne ramy 
proceduralne, w które samoregulujący się podsystem samodzielnie wpisywałby 



204

konkretne cele i wartości, które uzna za istotne. Na tym w gruncie rzeczy polega-
ła Teubnera koncepcja „regulacji bez regulacji”.

Jest jednak wątpliwe, aby stworzenie takiego czysto neutralnego (a  jedno-
cześnie skutecznego) systemu było możliwe. Jak się zauważa, już sama teoria 
Teubnera zakłada bardziej czy mniej wprost uznanie określonych wartości, takich 
jak demokratyzacja, konsensualność czy pluralizm (Black 1996, 49–50). Szerzej, 
regulacja okazuje się każdorazowo wiązać z dokonywaniem takich materialnych 
wyborów – z podejmowaniem politycznych decyzji co do preferowanych celów 
i wartości. Wybory te mogą mieć charakter bardziej lub mniej otwarty, całkowi-
cie z nich zrezygnować jednak nie sposób. Jak zauważyłem już w rozdziale II, 
teoria prawa refleksyjnego nie potrafiła ostatecznie zaproponować takiej wizji 
prawa, która byłaby wolna od tego typu rozstrzygnięć.

Problem z teorią prawa refleksyjnego – i co za tym idzie, z całym programem 
metaregulacji – jest jednak taki, że tego typu polityczne rozstrzygnięcia pojawiają 
się w nich niczym deus ex machina, na sposób arbitralny i nieprzejrzysty z punk-
tu widzenia wymogów demokracji. Również pod tym względem koncepcje re-
sponsywnego prawa i regulacji responsywnej wydają się bardziej przekonujące. 
Kwestia wyborów politycznych znajduje się w samym centrum tych koncepcji, 
skoro zgodnie z nimi u podstaw wszelkich instytucji prawnych leżą konkretne 
wartości (nadrzędne ideały); instytucje te ponoszą także odpowiedzialność przed 
polityczną wspólnotą (polity). Koncepcje responsywne proponują zatem taką wi-
zję refleksyjności, która – w przeciwieństwie do teorii Teubnera – nie stara się 
rozstrzygnięć politycznych zasłaniać lub wypierać. Zamiast tego próbuje się je 
tutaj uczynić lepiej legitymizowanymi.

Siłą teorii prawa refleksyjnego jest z kolei to, że – jeśli już zgodzić się na 
postulat responsywności i „dialogiczności” – kwestionuje ona uproszczone mo-
dele takiego dialogu, oparte na wizji jednolitej i konsensualnej wspólnoty poli-
tycznej. Ku takiej właśnie wizji zdają się nieraz ciążyć teorie stawiające w cen-
trum responsywność. Koncepcja prawa refleksyjnego, a w ślad za nią program 
metaregulacji, podkreślać będą natomiast, że ewentualny dialog odbywać się 
musi w niejednorodnym, funkcjonalnie zróżnicowanym środowisku złożonym 
z różnych systemów. Takie warunki wymagają znacznie bardziej zaawansowa-
nych mechanizmów dialogu, w których możliwy byłby skuteczny „przekład” 
między językami poszczególnych podsystemów (Black 2001b)21. Dopiero w ta-
kim wielojęzycznym dialogu, który rezygnuje z pokusy sięgania po retorykę 
fałszywej jedności, możliwe są rzeczywiście legitymowane rozstrzygnięcia 
polityczne.

21  Black sugeruje, że aby proponowana przez teorię prawa refleksyjnego wizja regulacji 
miała szanse na realizację, zachodzi potrzeba wzbogacenia systemu regulacyjnego o nowe rodzaje 
podmiotów – tłumaczy i mediatorów.



205

3. Regulacja responsywna

3.1. Wprowadzenie

Niniejszy podrozdział poświęcony jest prezentacji programu responsywnej 
regulacji, a także jego młodszego odpowiednika, tj. programu regulacji opartej na 
zasadach. Obie te strategie zdają się bowiem przyjmować podobną wizję procesu 
regulacyjnego. W związku z tym najpierw przedstawię program regulacji respon-
sywnej, a także ukażę jego związki z teorią prawa autorstwa Selznicka, następnie 
przybliżę główne założenia regulacji opartej na zasadach (PBR), na koniec zaś 
zbiorę pewne uwagi odnoszące się do obu tych propozycji.

Na wstępie warto odnotować, że zasada responsywności stanowi istotny 
składnik oficjalnych programów i  polityk regulacyjnych zarówno na poziomie 
krajowym, jak i międzynarodowym. Również w przypadku Polski responsyw-
ność została uznana oficjalnie za jedną z zasad tworzenia prawa, choć w ograni-
czonym zakresie, jedynie bowiem w odniesieniu do konsultacji społecznych (Mi-
nisterstwo Administracji i Cyfryzacji 2013). Jak się zresztą odnotowuje, nawet 
w tym wymiarze jej realizacja w praktyce jest dość kulawa – szczególnie, lecz nie 
wyłącznie, po wyborach parlamentarnych z 2015 roku (Obywatelskie Forum Le-
gislacji 2017, 12–18; 2018, 7–28). Dokument, który w bodaj najbardziej jak dotąd 
całościowy sposób ujmuje proces regulacyjny – czyli Program Lepsze regulacje 
2015 (Rada Ministrów 2013) – nie odwołuje się wprost do tej zasady, nawet jeśli 
niektóre rozwiązania w nim rekomendowane można uznać za inspirowane ideą 
responsywności.

3.2. Program responsywnej regulacji

Program responsywnej regulacji jako propozycja teoretyczna kojarzony jest 
przede wszystkim z  osobą Johna Braithwaite’a, australijskiego teoretyka regu-
lacji. Główne założenia omawianego programu autor ten przedstawił w napisa-
nej wspólnie z Ianem Ayresem i opublikowanej w 1992 roku książce Responsive 
Regulation (Ayres i Braithwaite 1992), a następnie rozwijał je w swoich kolej-
nych pracach. Pomyślany początkowo jako odnoszący się do regulacji gospodar-
czych, nurt ten zyskiwał na popularności i wykorzystywany był w tak różnych 
obszarach regulacyjnych, jak zapobieganie przestępczości, rynki finansowe, 
prawo podatkowe, ochrona środowiska, służba zdrowia czy procesy pokojowe  
(V. Braithwaite 2007; Ford i  Affolder 2011; J. Braithwaite 2011, 479, przypis). 
Użyte w poprzednim zdaniu sformułowanie „wykorzystywany” może być przy 
tym rozumiane dwojako: omawiana koncepcja może stanowić narzędzie analizy 
istniejących praktyk regulacyjnych, może jednak również – zgodnie ze swą prak-
tyczną orientacją – służyć postulowaniu lub uzasadnianiu konkretnych zmian 



206

w polityce regulacyjnej. Responsywna regulacja stanowi bowiem program poli- 
tyczny stanowienia i  stosowania prawa; program, którego postulaty nierzadko 
wdrażane były w praktyce.

Trudno doszukać się jednoznacznej definicji pojęcia responsywnej regulacji. 
Jeśli już Braithwaite jakąś proponuje, to ociera się ona o błąd idem per idem22. 
W tej sytuacji, charakteryzując ten program, należy odwołać się do jego podsta-
wowych cech i założeń. Do tych zaliczyć można m.in. ukierunkowanie na cel, 
antyformalizm, kontekstowość, stopniowalność interwencji regulacyjnej, party-
cypacyjną wizję regulacji i delegację kompetencji regulacyjnych, wreszcie – go-
towość do uczenia się23.

Responsywna regulacja cechuje się antyformalizmem w  tym sensie, że 
w centrum zainteresowania stawia nie reguły, których przestrzeganie należałoby 
egzekwować, ale cele i  wartości, na których zależy regulatorowi. Zależnie od 
kontekstu ich realizacji służyć mogą zróżnicowane instrumenty; kwestia tego, 
po jakie szczegółowe narzędzia regulacyjne winien sięgnąć regulator, nie może 
zostać przesądzona in abstracto. Program responsywnej regulacji na ogólnym 
poziomie nie może być zatem zbiorem konkretnych metod regulacji czy tym 
bardziej gotowym do zastosowania podręcznikiem dla regulatora (J. Braithwaite 
2002, 29; 2011, 490–493).

Tym, co niezależne od szczegółowych uwarunkowań, jest ogólne zalecenie 
stopniowania interwencji regulacyjnych, od mniej do bardziej ingerencyjnych. 
Zasada stopniowalności (model piramidy regulacyjnej) jest jedną z kluczowych 
składowych responsywnej regulacji; jest również tym elementem omawianej 
koncepcji, który wywołał najszerszy oddźwięk w literaturze i w praktyce (Parker 
2013, 4). Autorzy proponują w tym kontekście postrzegać dostępne regulatorowi 
opcje działania w formie piramidy, na dole której znajdują się „miękkie” narzę-
dzia oddziaływania (te powinny być stosowane najczęściej, jako zazwyczaj wy-
starczające), na szczycie zaś – „twarde” instrumenty w postaci jednoznacznych 
reguł i bezwzględnych sankcji. Przykładowo, chcąc uregulować wybrany obszar 
życia społecznego, regulator może rozpocząć od działań edukacyjnych i od for-
mułowania niewiążących rekomendacji, licząc na samoregulację po stronie adre-
satów; następnie – jeśli to by nie wystarczało – może przymusić zainteresowane 
podmioty do samodzielnego wypracowania wiążących standardów (wymuszona 
samoregulacja), a dalej może ustanowić standardowe reguły z możliwością, aż 
wreszcie – z  koniecznością zastosowania sankcji w  razie ich naruszenia (por. 
Ayres i Braithwaite 1992, 39).

22  „Podstawowa idea responsywnej regulacji polega na tym, że rząd powinien być respon-
sywny wobec zachowań podmiotów podlegających regulacji podczas podejmowania decyzji, czy 
potrzeba bardziej czy mniej interwencjonistycznej odpowiedzi” (J. Braithwaite 2002, 29).

23  John Braithwaite (2011) wymienia i omawia dziewięć takich podstawowych „heurystyk” 
(zasad) responsywnej regulacji.



207

Zdaniem autorów taka stopniowalność przynosi korzyści zarówno po stronie 
regulatora, jak i adresatów regulacji. Ten pierwszy będzie interweniować częściej 
i skuteczniej, jeśli będzie mógł sięgnąć po mało ingerencyjne narzędzia z dolnej 
części piramidy; gdyby w jego arsenale znajdowały się jedynie twarde sankcje, 
w wielu sytuacjach mógłby on nie podejmować działań z niechęci do sięgania 
po „opcję atomową”. Przyznanie regulatorowi wyłącznie „silnych” instrumentów 
(w duchu prawnego formalizmu) czyniłoby go zatem, paradoksalnie, mniej sku-
tecznym (Ayres i Braithwaite 1992, 36). Jeśli chodzi o adresatów, będą oni bar-
dziej skłonni dostosować się do oczekiwań regulatora na wczesnym etapie, chcąc 
uniknąć sytuacji, w której ten ostatni sięgnąłby po twardsze metody wymuszania 
posłuchu. Jak stwierdzają autorzy, ten, kto trzyma w ręku gruby kij, może prze-
mawiać łagodnie (Ayres i Braithwaite 1992, 19). Największa jednak korzyść z me-
tody stopniowania interwencji zachodzi, według autorów, we wzajemnej relacji 
między regulatorem a adresatami regulacji: jeśli na wczesnym etapie interwencji 
(„w dole” piramidy) podejmą oni dialog i współpracę, będzie to wzmacniać ich 
wzajemne zaufanie i odpowiedzialność. W ten sposób responsywna regulacja ma 
przyczyniać się do rozwoju „wspólnoty regulacyjnej” oraz do wzrostu kompeten-
cji moralnych po obu stronach relacji regulacyjnej.

Jak widać, w  zamyśle autorów koncepcja piramidy nie tylko ma służyć  
celom pragmatycznym (efektywność regulacji), ale także przyczyniać się do 
urzeczywistniania innych kluczowych zasad responsywnej regulacji: partycypa-
cji i podmiotowego traktowania adresatów regulacji. Jak stwierdza Braithwaite, 
to właśnie responsywne, oparte na zaufaniu relacje między regulatorem a adre-
satem regulacji są sercem jego projektu; ten warunek nie może zostać pominięty 
i zastąpiony żadnym rozwiązaniem na poziomie techniki regulacji (choć może 
znaleźć wsparcie w takich rozwiązaniach) (J. Braithwaite 2013, 137–138).

Partycypacyjny charakter tej koncepcji ma wiele wymiarów: od „aktywnego 
słuchania” po stronie regulatora w celu lepszego rozumienia problemów i wy-
zwań regulacyjnych oraz oczekiwań interesariuszy (J. Braithwaite 2011, 493–501), 
przez włączanie adresatów w proces decyzyjny (samoregulacja lub współregula-
cja) (Ayres i Braithwaite 1992, 101 i n.), po udział przedstawicieli społeczeństwa 
obywatelskiego – grup interesu publicznego – w  procesach tworzenia i  egze-
kwowania prawa24. Co warto odnotować, wszystkie te działania partycypacyjne 
z jednej strony wzmacniają refleksyjność i responsywność uczestników procesu 
regulacyjnego, z drugiej jednak – zakładają u nich pewien stopień refleksyjności 
i responsywności już w punkcie wyjścia, jako warunek swojej możliwości. Można 
zatem uznać, że responsywna regulacja nie byłaby możliwa bez responsywności 
tych, do których jest kierowana. Mówiąc inaczej, refleksyjność procesu regulacji 

24  Ideę, zgodnie z którą w procesach regulacyjnych współuczestniczyć mieliby: regulator, 
adresaci regulacji oraz grupy interesu publicznego, autorzy określają mianem „trójstronności” 
(tripartism (Ayres i Braithwaite 1992, 54 i n.)).



208

jest warunkowana przez refleksyjność uczestników tego procesu. Nie dziwi więc, 
że istotną składową omawianego programu jest zarówno poważne, podmiotowe 
traktowanie przez regulatora pozostałych interesariuszy, jak i pytanie o rozwój 
odpowiednich kompetencji po stronie tych ostatnich.

W tym kontekście autorzy podkreślają, że dla responsywnej regulacji zachę- 
ty i pochwały są równie istotne co (potencjalne) sankcje: o ile groźba użycia tych 
ostatnich, dostarczając motywacji zewnętrznej, skłania do podporządkowania 
podmioty działające zgodnie z  modelem racjonalnego wyboru, o  tyle bodźce 
pozytywne wzmacniają chęć współpracy podmiotów kierujących się poczuciem 
odpowiedzialności, zgodnie z  modelem „cnotliwego” obywatela, dla którego 
kluczową rolę odgrywa motywacja wewnętrzna. Autorzy odnotowują (i ugrun-
towują empirycznie), że wśród adresatów regulacji występują co najmniej dwo-
jakiego rodzaju motywacje do postępowania zgodnie z prawem: dla części jest to 
odpowiedzialność pasywna, czyli groźba sankcji, dla części (o ile nie większo-
ści) – odpowiedzialność aktywna, czyli wewnętrzna skłonność do postępowania 
w sposób uznany za właściwy (Ayres i Braithwaite 1992, 19–30)25. Co więcej, 
ten sam podmiot – zarówno człowiek, jak i organizacja – może łączyć sprzecz-
ne motywacje (Ayres i Braithwaite 1992, 30–35). Zarówno z pragmatycznego, 
jak i z moralnego punktu widzenia ważne jest zatem, aby regulacja, tam gdzie 
to możliwe, jak najszerzej odwoływała się do poczucia aktywnej odpowiedzial-
ności. Raz jeszcze widać, jak założenia programu responsywnej regulacji uza-
sadniają zastosowanie strategii „piramidy” (stopniowania): w wielu przypadkach 
odwołanie się przez regulatora do miękkich narzędzi oddziaływania będzie wy-
starczające; z drugiej strony zbyt pospieszne sięganie po środki bezpośredniego 
przymusu (sankcje lub ich groźbę) może wypaczać motywacje i  korumpować 
moralnie tych, którzy początkowo skłonni byli do współpracy z wewnętrznego 
poczucia odpowiedzialności (Ayres i Braithwaite 1992, 24–25).

Nawet z dotychczasowych, ogólnych uwag powinno wynikać dostatecznie 
jasno, że responsywna regulacja jest z perspektywy regulatora strategią wyma-
gającą. O niezbędnych kompetencjach moralnych była już mowa; nie mniej waż-
ne pozostają kompetencje poznawcze. Dlatego też ostatnią omawianą tu zasadą 
programu responsywnej regulacji jest gotowość do uczenia się (J. Braithwaite 
2011, 512–518). W myśl tej zasady regulator powinien stale refleksyjnie kontrolo-
wać efekty własnych działań (lub ich braku) zarówno w wymiarze stanowienia, 
jak i egzekwowania reguł. Wymóg ten wydaje się oczywisty, nie tylko zresztą 
z punktu widzenia regulacji responsywnej. Problem polega jednak na tym, jak 
zrealizować go w praktyce: w jaki sposób zapewnić efektywny przepływ, inter-
pretację i wykorzystanie wiedzy w ramach organizacji. Rzeczywistość zna nieje-
den przykład niepowodzenia w tym zakresie (jednym z bardziej spektakularnych 

25  Ta sama zasada odnosi się zresztą także do zaangażowania grup interesu publicznego i, sze-
rzej, budowania wszelkich form regulacyjnej współpracy (Ayres i Braithwaite 1992, 88–97).



209

jest kryzys finansowy zapoczątkowany w 2007 roku – zob. np. Black i Baldwin 
2010, 182–183; J. Braithwaite 2011, 493–494; Perez 2011, 743–746; Halliday, Levi 
i Reuter 2014), a autorzy omawianego programu zdają sobie sprawę z  istnieją-
cych tu trudności. Sprawa komplikuje się dodatkowo, jeśli zauważyć, że postulat 
uczenia się jest przeciwstawny logice oczekiwań normatywnych, którą np. Luh- 
mann uznaje za istotową dla systemu prawnego (zob. Black 2008, 447–448). Jeśli 
więc prawo ma być otwarte na zmiany pod wpływem informacji o tym, że jego  
wymagania nie są spełniane, musi niejako wykroczyć poza swój tradycyjny  
paradygmat normowania.

3.3. Responsywna regulacja a prawo responsywne

Jeśli wierzyć deklaracjom autora, koncepcja responsywnej regulacji powsta-
ła w znacznej mierze niezależnie od teorii prawa sformułowanej przez Selznicka. 
Braithwaite tak przedstawiał tę kwestię: „Ian [Ayres] i ja mieliśmy już napisane 
trzy czwarte Responsywnej regulacji, kiedy Ian zaproponował to właśnie określe-
nie” (J. Braithwaite 2011, 478). Jeśli chodzi o samego Selznicka, jego reakcję na 
ten projekt trudno ponoć było uznać za entuzjastyczną (J. Braithwaite 2013, 126). 
Nie zmienia to faktu, że obie koncepcje wyraźnie współbrzmią ze sobą. Twórcy 
programu responsywnej regulacji jako najważniejsze wspólne założenia wymie-
niają te dotyczące elastyczności, ukierunkowania na cele i kompetencje, party-
cypacji obywatelskiej i podejścia negocjacyjnego (Ayres i Braithwaite 1992, 5); 
podobieństw jest jednak znacznie więcej. Spora ich część wydaje się oczywista 
już na podstawie dotychczasowych uwag. Tutaj dodajmy tylko kilka być może  
mniej rzucających się w oczy, a niezmiernie istotnych punktów, w których Braith- 
waite i Ayres wydają się – celowo czy nie – podążać drogami wytyczonymi przez 
autora The Moral Commonwealth.

Po pierwsze, projekt responsywnej regulacji w typowy dla Selznicka sposób 
łączy opis z normatywnością. Trudno oddzielić od siebie fragmenty, w których 
autorzy stwierdzają, czym jest, od tych, w których deklarują, czym powinna być 
regulacja. Jak się zdaje, wynika to z iście Selznickowego przeświadczenia, że re-
gulacja jest (jak powiedziałby Lon Fuller) „przedsięwzięciem celowym”: że jako 
instytucja publiczna realizuje określony nadrzędny ideał, który definiuje jej spo-
łeczne zadania i odpowiedzialność. Wszystko, co rekomenduje projekt responsyw-
nej regulacji, może być odczytywane jako służące urzeczywistnieniu tego ideału. 
Mówienie o tym ideale ma zresztą sens – to kolejny wspólny trop – tylko przy 
uwzględnieniu jego konkretnych urzeczywistnień w  praktyce (Ayres i  Braith- 
waite 1992, 99).

Po drugie, oba projekty okazują się bliskie, jeśli chodzi o ich moralno-poli-
tyczny horyzont. Przyjęta przez Selznicka wersja komunitaryzmu znajduje swój 
odpowiednik w  wyznawanych przez Braithwaite’a  ideach republikanizmu. Jak 



210

przyznaje ten ostatni, cały pomysł responsywnej regulacji najwłaściwiej byłoby 
interpretować przez pryzmat republikańskiej idei wolności jako braku dominacji 
(J. Braithwaite 2013). Republikanizm oznacza jednak również, bliski komunita-
ryzmowi, nacisk na wspólnotę: zarówno jako warunek skutecznej regulacji, która 
czerpie ze „wspólnotowych źródeł porządku” (Ayres i Braithwaite 1992, 17), jako 
„środowisko” regulacji, która budowana jest wewnątrz relacji pomiędzy uczest-
niczącymi w niej podmiotami, jak również jako jej cel – regulacja ma bowiem 
wzmacniać wspólnotę i  budować „kulturę regulacyjną” (Ayres i  Braithwaite 
1992, 91–94). Republikańsko-komunitarystyczna jest wreszcie wizja uczestnika 
tejże regulacyjnej kultury: podmiotu kierującego się w swym postępowaniu cno-
tami publicznymi i poczuciem odpowiedzialności, zaangażowanego i oddanego 
sprawom wspólnoty (zgodnie z przywoływaną przez Selznicka kategorią piety, 
oddania, której u Braithwaite’a odpowiada pojęcie odpowiedzialności aktywnej).

Wreszcie, po trzecie, zarówno koncepcja prawa responsywnego, jak i jej od-
powiednik w teorii regulacji okazują się wysoce dwuznaczne jako teorie „wyso-
kiego ryzyka” (por. Nonet i Selznick 1978, 5–7). Jako takie, roztaczają wprawdzie 
pociągające (w pewnym sensie utopijne) wizje, są jednak podatne na wypaczenia. 
W obydwu wypadkach autorzy zdają sobie sprawę z tych zagrożeń, na które po-
nownie udzielają zbliżonych odpowiedzi. Jak pamiętamy z rozdziału poświęco-
nego koncepcji Selznicka, będzie to z jednej strony konieczność funkcjonowania 
dostatecznie silnej wspólnoty politycznej, której członkowie będą angażować się 
w sprawy publiczne, z drugiej zaś – zagwarantowanie posiadania odpowiednich 
kompetencji kognitywnych przez instytucje prawne czy regulacyjne.

3.4. Regulacja oparta na zasadach (PBR)

Termin „regulacja oparta na zasadach” (principles-based regulation, dalej 
również jako PBR) zawdzięcza swoją popularność w głównej mierze działalności 
jednego podmiotu: Financial Services Authority (FSA), brytyjskiego regulato-
ra rynku finansowego. Ta instytucja, operująca w latach 2001–2013, od począt-
ku swojego istnienia przyjęła PBR jako swoją nadrzędną strategię regulacyjną 
(Ford 2008; Black 2010b; por. też The Financial Services Authority 2007). Czer-
piąc inspirację z tego przykładu, także inni regulatorzy – zarówno krajowi, jak 
i  międzynarodowi – zaczęli posługiwać się sformułowaniem principles-based 
regulation (Black 2010b, 3). Strategia PBR kojarzona jest przede wszystkim z re-
gulacjami rynków finansowych, na których działają duże korporacje o złożonej 
strukturze wewnętrznej; pojawiają się jednak próby przeniesienia tego modelu 
także na inne sfery regulacji, takie jak wspólna polityka rolna Unii Europejskiej 
(Purnhagen i Feindt 2017).

W  swoim najogólniejszym znaczeniu PBR określana jest przez odróżnie-
nie od regulacji opartej na regułach, co stanowi czytelne nawiązanie do dobrze 



211

zakorzenionej w teorii prawa opozycji: reguły–zasady. Strategia PBR odwołuje 
się tym samym do różnych cech przypisywanych w  odmiennych koncepcjach 
zasadom prawnym: jako strategia regulacyjna miałaby posługiwać się standar-
dami ogólnymi, semantycznie otwartymi, elastycznymi i zaangażowanymi ak-
sjologicznie26. Wydaje się jednak, że rozważane pojęcie wykracza poza trady-
cyjne rozróżnienie reguł i  zasad na co najmniej dwa sposoby: raz, że posiada 
ono dość wyraźny ciężar normatywny, przedstawiając PBR jako „lepszą siostrę” 
regulacji opartej na regułach (o czym dalej), dwa, że strategii tej, jak podnosi się 
w literaturze, nie można sprowadzać wyłącznie do kształtu stanowionych norm. 
Obejmuje ono także pewną „filozofię instytucjonalną”, czyli określony sposób 
kształtowania wzajemnych relacji między regulatorem, adresatami regulacji, in-
teresariuszami i otoczeniem politycznym (Ford 2008, 60; Awrey 2009, 84–89; 
2011, 282–285).

Julia Black wyróżnia w  tym kontekście dwa podstawowe „typy idealne” 
PBR, w zależności od dominującego nastawienia po stronie regulatora: typ for-
malny oraz materialny (Black 2010b, 4 i n.). Z pierwszym z nich mamy do czy-
nienia wtedy, gdy regulator ogranicza się do stanowienia norm o charakterze za-
sad27; drugi typ wiąże się z  praktycznym nastawieniem przyjmowanym przez 
regulatora, niezależnie od formy stanowionych norm. Na nastawienie to składają 
się przede wszystkim: ukierunkowanie na rezultaty (a nie na normy czy procedu-
ry), dialogiczność w relacjach z podmiotami podległymi regulacji, przeniesienie 
części odpowiedzialności (i związanego z tym ryzyka) za właściwą interpretację 
i stosowanie standardów na samych adresatów, co łączy się często z metaregula-
cją (zamiast kontrolować działalność adresatów bezpośrednio, nadzorowi poddaje 
się ich wewnętrzne mechanizmy kontrolne). Oczywiście, formalny i materialny 
wymiar regulacji opartej na zasadach mogą być łączone w praktyce, dając w re-
zultacie, wedle określenia autorki, model „pełnej PBR” (Black 2008, 434–435). 
W istocie jednak to istnienie (lub brak) materialnego wymiaru odgrywa decydu-
jącą rolę w uznaniu danego reżimu regulacyjnego za oparty na zasadach. „Insty-
tucjonalna filozofia” przeważa nad sposobem wyrażenia regulacji w oficjalnych 
aktach.

Drugim kryterium, według którego Black różnicuje formy regulacji opartej 
na zasadach, jest architektura relacji regulacyjnych: czy jest to relacja dwustron-
na między regulatorem a adresatem („diadyczna PBR”), czy też ma ona charak-
ter wielostronnej sieci, włączając także inne podmioty („policentryczna PBR”) 
(Black 2010b, 9 i n.). Drugie z rozwiązań wydaje się bliskie idei trójstronnej par-
tycypacji, jaką spotkać można w koncepcji regulacji responsywnej, jakkolwiek 

26  W polskiej literaturze por. zwł. Kordela 2014, passim.
27  Oczywiście, nie oznacza to, że wszystkie normy stanowione przez regulatora mają taki 

charakter; byłoby to w  praktyce niewykonalne. PBR oznacza zatem, że stanowione regulacje  
zawierają w sobie zarówno reguły, jak i zasady (por. Black 2010b, 5; Awrey 2011, 282).



212

nie są to koncepcje tożsame28: w omówieniu policentrycznej PBR autorka kon-
centruje się nie na udziale organizacji społecznych, ale na wielopoziomowych 
reżimach regulacyjnych, z którymi mamy do czynienia m.in. w przypadku regu-
lacji rynków finansowych. W reżimach tego typu wyróżnić można regulacje na 
poziomie międzynarodowym, regionalnym, narodowym, lokalnym, a wreszcie 
– na poziomie pojedynczego przedsiębiorstwa. Wbrew potocznym intuicjom nie 
sposób uznać w takim wypadku któregoś z poziomów za „nadrzędny” czy „cen-
tralny”, bowiem wszystkie one oddziałują zwrotnie na siebie nawzajem.

3.5. Responsywność w PBR

Choć regulacja oparta na zasadach jest zazwyczaj przedstawiana jako podej-
ście nowatorskie, więcej w tym politycznej retoryki niż prawdy. W rzeczywisto-
ści wydaje się ona w wielu kluczowych punktach zbieżna z programem respon-
sywnej regulacji. Te liczne podobieństwa decydują jednocześnie o  zasadniczej 
zgodności obu programów z ogólną perspektywą teorii prawa responsywnego. 
Uprzedzając nieco dalsze konkluzje, można stwierdzić, że PBR różni się od re-
gulacji responsywnej głównie w  dwóch punktach: swojego rodowodu (jest on 
praktyczny, a nie akademicki – PBR została najpierw przyjęta przez agencje re-
gulacyjne, a dopiero wtórnie sproblematyzowana w  literaturze naukowej) oraz 
programowego odcięcia się od politycznych przesłanek, na których budowany jest 
cały projekt (PBR przedstawiana jest przede wszystkim jako pewna technika re-
gulacji w przeciwieństwie do responsywnej regulacji, którą przynajmniej Braith- 
waite próbuje mocno osadzić w republikańskiej filozofii politycznej). Upraszcza-
jąc nieco, można powiedzieć, że regulacja oparta na zasadach to program prawa 
responsywnego zredukowany do techniki regulacyjnej i  celowo przedstawiany 
jako apolityczny.

Już sam wstępny opis najistotniejszych cech PBR, wraz z jej odróżnieniem 
od regulacji opartej na regułach, który zaprezentowany został w  poprzednim 
podrozdziale, przywodzi na myśl analogiczne rozróżnienie między prawem auto- 
nomicznym a  responsywnym, jakie znamy z pracy Noneta i Selznicka. I  tam, 
i  tutaj mowa jest o prawie/regulacji w kategoriach elastyczności, nakierowania 
na rezultaty, odejścia od formalizmu itp. Podobne okazują się również warunki 
możliwości obu projektów. Jak „odkrywają” autorzy analizujący projekt PBR, 
dla swojego powodzenia wymaga on m.in. odpowiednich kompetencji – i  po-
znawczych, i moralnych – tak po stronie regulatora, jak i  adresatów regulacji, 
a także budowy relacji opartych na dwustronnym zaufaniu i dialogu (Black 2008,  
452–456; Ford 2008, 29–31; Awrey 2011, 285–286). Zarówno regulator, jak i adre-
sat regulacji przedstawiani są przy tym jako refleksyjne, podległe samokontroli 

28  W nieco odmienny sposób, bezpośrednio inspirowany Braithwaite’a poglądami na partycy-
pacyjny charakter regulacji, interpretuje policentryczność PBR Cristie Ford (2008, 54 i n.).



213

podmioty. Jak pisze jedna z komentatorek: „Regulator winien działać w tak samo 
zorientowany na rezultat i na rozwiązywanie problemów, autorefleksyjny sposób, 
jakiego wymaga od przedstawicieli przemysłu” (Ford 2008, 33).

Wedle cytowanej przed chwilą Cristie Ford program PBR zakłada wielo-
stopniową refleksyjność procesu regulacyjnego. Oprócz refleksyjności działa-
nia zarówno regulatora, jak i adresatów regulacji, o czym wspomniałem przed 
chwilą, refleksyjny charakter powinna mieć również komunikacja między nimi. 
W  uproszczeniu możemy zatem mówić o  co najmniej potrójnej refleksyjności  
– pamiętając jednak, że poszczególne cykle refleksyjne zapętlają się wzajemnie, 
tworząc w  rezultacie nową, samoistną jakość, różną od prostej sumy pojedyn-
czych „pętli”. Zgodnie z tą wizją prawo winno być stanowione, interpretowane 
i  stosowane w  sposób dialogiczny, policentryczny i  wciąż ewoluujący, co wy-
klucza m.in. arbitralność w  jego stosowaniu. Właśnie w  tym autorka upatruje 
największą korzyść płynącą ze strategii PBR (Ford 2008, 36).

Regulacja oparta na zasadach jest, jak zostało już powiedziane, programem 
o wyraźnych ambicjach normatywnych, który nie waha się przedstawiać pozy-
tywnej wizji „dobrych regulacji”. Ta normatywna „utopia PBR”, która ma wpływ 
na atrakcyjność omawianego programu, jest kolejnym punktem, w którym upo-
dabnia się on do koncepcji prawa responsywnego. Czytamy więc:

Retoryka PBR przywołuje nie deregulację, ale przekształcenie relacji regulacyjnej z takiej, 
która oparta jest na kierowaniu i kontrolowaniu, na taką, która opiera się na odpowiedzialności, 
wzajemności i zaufaniu. Regulatorzy i podmioty podległe regulacji odchodzą od nakazowej rela-
cji poleceń i ich wykonywania, w kierunku relacji, w której regulator jasno komunikuje swoje cele 
i oczekiwania za pomocą zasad i stosuje te zasady w sposób przewidywalny, a adresaci regulacji 
przyjmują autorefleksyjne podejście do rozwoju własnych procesów i praktyk, aby zapewnić, że 
cele te zostaną rzeczywiście spełnione oraz – co kluczowe – obaj ufają sobie nawzajem w kwestii 
wypełniania swojej części tych nowych regulacyjnych obowiązków. […] Przywołując tę regula-
cyjną Utopię, PBR przedstawia świat jeśli nie harmonii, to zaufania, odpowiedzialności i wzajem-
ności… (Black 2008, 430–432; por. Black 2010b, 12).

Jest oczywiste, że (nawet jeśli oficjalne dokumenty sugerują inaczej) utopia na 
zawsze pozostanie utopią, a w prawdziwym świecie niezwykle ciężko jest dążyć 
w wyznaczonym przez nią kierunku. Regulacja oparta na zasadach jest bowiem – 
ponownie na wzór prawa responsywnego i regulacji responsywnej – programem 
paradoksalnym i  podatnym na wypaczenia. Podstawowy paradoks wszystkich 
tych koncepcji wydaje się polegać na tym, że ich główny cel stanowi zarazem 
warunek ich możliwości: omawiane programy mogą zapewne przyczyniać się do 
rozwoju kompetencji i odpowiedzialności poszczególnych uczestników relacji re-
gulacyjnej, a także wzajemnego zaufania między nimi, ale jednocześnie pewien 
poziom kompetencji, odpowiedzialności i zaufania jest niezbędny już w punkcie 
wyjścia (Black 2008, 452–456; Schwarcz 2009; Parker 2013, 9). Gdy tych bra-
kuje, programy te tracą swoją wiarygodność, a  skutki ich implementacji mogą 



214

być odwrotne do zamierzonych (Ford 2008, 46–48; Black 2010b). Jak wyraził 
to Hector Sants, były dyrektor generalny brytyjskiej FSA: „Podejście oparte na 
zasadach nie działa w stosunku do tych, którzy nie mają zasad”29.

3.6. Wyzwania i krytyka

W  świetle podobieństw między programami regulacji responsywnej oraz 
regulacji opartej na zasadach nie dziwi, że z ich praktyczną implementacją wią-
żą się niemal identyczne wyzwania; również zarzuty formułowane pod adresem 
obu programów są zasadniczo tożsame. Wydaje się, że wszystkie one wiążą się 
z dostrzeżonym już wyżej faktem, iż programy te są ponadprzeciętnie wyma-
gające, jeśli chodzi o warunki ich realizacji i powodzenia. Poniżej podstawowe 
zastrzeżenia zostały uporządkowane w trzy grupy; za każdym razem omawiam  
też, w jaki sposób zwolennicy responsywności w regulacji – z Braithwaite’em  
na czele – odnoszą się do tych głosów krytycznych.

(A) Pierwsza, podstawowa wątpliwość dotyczy tego, czy omawiane tu progra-
my mają jakiekolwiek szanse na realizację w praktyce. Autorzy nastawieni wobec 
nich sceptycznie twierdzą, że stawiają one przed regulatorem zbyt wygórowane, 
niemożliwe do spełnienia wymagania. Refleksyjny, nastawiony responsywnie re-
gulator musiałby być zdolny nie tylko do gromadzenia, ale i właściwej interpre-
tacji ogromnej ilości informacji, zarówno tych dotyczących samego przedmiotu 
regulacji, jak i zachowania adresatów. Byłby to, zaiste, regulacyjny Herkules – na 
wzór słynnej metafory doskonałego sędziego autorstwa Ronalda Dworkina (por. 
Dworkin 2006). Okazuje się zatem, że w kontekście regulacji większa respon-
sywność oznacza zazwyczaj wzrost obciążeń po stronie regulatora30.

Nie trzeba wielkiej wyobraźni ani doświadczenia, aby domyślić się, że w rze-
czywistości regulatorzy mierzyć się muszą z licznymi ograniczeniami poznaw-
czymi. Przykładowo, w literaturze wskazuje się, że choć metody responsywnej 
(czy też opartej na zasadach) regulacji wymagają jasności w kwestii tego, jak in-
terpretować postępowanie adresatów regulacji – w celu określenia, którzy z nich 
wykazują dobrą wolę współpracy, którzy natomiast postępują w sposób oporny 
czy konfrontacyjny – to w praktyce taka jasność zwykle nie będzie dostępna, 
a działania regulatorów i adresatów często są dla nich wzajemnie nieprzejrzyste 
lub dwuznaczne (Perez 2011, 753; Heimer 2011; Etienne 2013; Mascini 2013, 
51–52). W tym kontekście można stwierdzić, że cała idea responsywnej regulacji 
zbudowana jest na (kolejnym) paradoksie: z jednej strony u jej źródeł leży roz-
czarowanie tymi modelami regulacji, które zakładają bezpośrednie sterowanie 

29  Sants, Hector. 2009. „Delivering Intensive Supervision and Credible Deterrence” (cyt. 
za: Black 2010b, 15). 

30  Co na przykładzie FSA empirycznie dokumentuje Awrey (2011, 294).



215

i kontrolę31; rzeczywistość jest zbyt złożona, a możliwości poznawcze regulatora 
zbyt ograniczone, aby tego typu interwencja regulacyjna była możliwa. Z dru-
giej strony wyrosła na tym gruncie koncepcja regulacji responsywnej, jak się 
okazuje, wymaga od regulatora jeszcze większych możliwości poznawczych 
i interpretacyjnych (Perez 2011).

Braithwaite odpowiada na tego typu zarzuty, odwołując się pośrednio do 
znanego rozróżnienia między wiedzą dyskursywną a praktyczną (J. Braithwaite 
2011, 518–520). Stwierdza on bowiem, że gdyby próbować ująć wymóg respon-
sywności za pomocą wyartykułowanych, precyzyjnych reguł, którymi winien 
kierować się w swoim postępowaniu regulator, ich zastosowanie i przestrzeganie 
nie byłoby faktycznie osiągalne dla nikogo. Znaczna część tego, czego domaga 
się responsywność, bazuje jednak nie na wiedzy technicznej czy teoretycznej, 
ale na mądrości praktycznej i naturalnych intuicjach. Wystarczy zatem pozwolić 
regulatorom postępować zgodnie z własnym wyczuciem, zostawiając im odpo-
wiedni zakres swobody i nie wiążąc zbyt drobiazgowymi wytycznymi32, aby stali 
się oni bardziej responsywni.

Twórca omawianej koncepcji posiłkuje się tutaj analogią do wychowywa-
nia dzieci oraz ogrodnictwa: obie te praktyki, gdy ujmować je za pomocą szcze-
gółowych reguł działania, okazują się niezwykle skomplikowane i wymagające 
znacznej ilości wiedzy z  różnych dziedzin. Co dzień jednak, twierdzi Braith- 
waite, możemy obserwować, jak przeciętnie inteligentni i przeciętnie moralni lu-
dzie z powodzeniem wychowują własne dzieci lub uprawiają ogrody. Dlaczego 
więc nie przyjąć, że podobne sukcesy odnosić mogą – mimo wszystkich swoich 
ograniczeń – przeciętnie kompetentni regulatorzy?

Zastosowany tu przez autora argument z wiedzy praktycznej przywodzi na 
myśl Arystotelesowe pojęcie fronesis, czyli rozsądku, czy też mądrości prak-
tycznej właśnie – niemożliwej do skodyfikowania, a koniecznej do dokonywania 
słusznych wyborów praktycznych. Wydaje się to dobrze współgrać z tymi zało-
żeniami teorii prawa responsywnego, które, jak wskazywałem, czerpią inspira-
cję z teleologicznej filozofii greckiego myśliciela. Fronesis u Arystotelesa, jako 
cnota rozumu, pozostaje bowiem ściśle związana z  pojęciem telosu (lub, jeśli 
trzymać się terminologii przyjętej przez Selznicka, nadrzędnego ideału): pozwa-
la ona ocenić dane działanie jako słuszne, jeżeli właściwie przyczynia się ono 
do realizacji takiego ideału. Twórca responsywnej regulacji, który deklaruje się 
jako republikanin, okazuje się zatem również – jak wielu adwokatów tej tradycji 
– ukrytym arystotelikiem33.

31  Taki charakter zdaje się mieć np. wspominany wyżej model regulacji opartej na regułach.
32  Co w praktyce oznaczać musi zapewne regulację za pomocą zasad w miejsce reguł – raz 

jeszcze ujawnia się zatem zbieżność między programami regulacji responsywnej i  regulacji  
opartej na zasadach. 

33  Oczywiście, można to potraktować jako punkt wyjścia dla dalszych wątpliwości. Zwróć-
my uwagę np. na pewną problematyczność przywołanej wyżej analogii: w przypadku praktyki, 



216

(B) Druga grupa zastrzeżeń wiąże się z  tym specyficznym warunkiem  
responsywnej regulacji, który podnoszą sami jej zwolennicy, tj. z koniecznością 
wspólnoty celów, znaczeń i komunikacji, obejmującej co najmniej regulatorów 
i adresatów regulacji. Aby taka wspólnota mogła zaistnieć, niezbędne są trwałe 
relacje, oparte na regularnych i bezpośrednich interakcjach między wskazany-
mi podmiotami. Zasadny wydaje się zatem wniosek, że strategia responsywnej 
regulacji zakłada możliwość utrzymania tego typu relacji. Na tym tle pojawiają 
się m.in. pytania o możliwość rozszerzania zastosowań omawianej strategii tak, 
aby działała w wielkiej skali (Affolder 2011; Ford 2013), w tym też w relacjach 
ponadnarodowych (Abbott i Snidal 2013). Nie trzeba jednak uciekać się do tak 
szerokiej perspektywy, aby dostrzec trudności w urzeczywistnieniu „regulacyj-
nej wspólnoty”. Nawet w małej skali komunikacja między regulatorem a adresa-
tami regulacji często pozostaje – jak wspominałem wyżej – dwuznaczna i prob-
lematyczna dla obu stron (Etienne 2013). Jeśli zaś chodzi o wspólnotę celów, to 
w literaturze odnotowuje się problem tożsamy z tym, który towarzyszy koncepcji 
prawa responsywnego34: czy możliwe jest „przetłumaczenie” ogólnych celów po-
litycznych, jakie w założeniu kierują działaniem regulatora, na techniczne cele 
organizacji podległej regulacji. Innymi słowy, chodzi tu o zagrożenie „korupcji” 
takich moralnie zaangażowanych celów publicznych w ramach struktur organi-
zacyjnych podmiotów będących adresatami regulacji (Black 2008, 444, 454–455; 
Awrey 2011, 292).

Możliwą odpowiedź na tego typu głosy krytyczne należy rozpisać na trzy 
punkty. Po pierwsze, nawet jeśli prawdą byłoby, że programy responsywnej re-
gulacji czy regulacji opartej na zasadach sprawdzają się tylko w  pewnej skali 
i pod określonymi warunkami, nie oznacza to jeszcze, że są one zupełnie bezuży-
teczne. Jest za to całkiem możliwe, że są to strategie, które działają w pewnych 
określonych warunkach – w odmiennych zaś uwarunkowaniach trzeba szukać 
innych rozwiązań. Po drugie, nawet jeśli to prawda, że próby „przeskalowania” 
tych strategii w taki sposób, aby znalazły szersze zastosowanie, rodzą określone 
wyzwania, nie oznacza to jeszcze, że jest to z  gruntu niemożliwe (Ford 2013, 
24–25). Sam Braithwaite stwierdza wprost, że jedną z zalet jego propozycji jest 
właśnie otwartość na uczenie się i  zdolność adaptacji do różnych okoliczności  
(J. Braithwaite 2011; 2013). Po trzecie wreszcie, Braithwaite stosuje swego 

jaką jest ogrodnictwo, telos wydaje się dość jednoznaczny, co pozwala na względnie łatwą ocenę 
danych działań z  punktu widzenia mądrości praktycznej (fronezy); w  przypadku wychowania 
dzieci kwestia telosu staje się bardziej problematyczna (jaki właściwie cel przyświeca wychowa-
niu), w ogólnym zarysie możliwa jednak do rozstrzygnięcia. Można się wszakże zastanawiać, czy 
w taki sam, wolny od kontrowersji sposób da się określić telos tej praktyki, jaką jest regulacja. 
Tylko przy założeniu, że jest to wykonalne, ma sens odwoływanie się do praktycznej mądrości 
regulatorów.

34  Por. uwagi na temat celowościowego charakteru prawa responsywnego w  pkt 4.2 roz-
działu III.



217

rodzaju ucieczkę do przodu, wzmacniając tezę, że bezpośrednie i trwałe relacje 
są koniecznym warunkiem powodzenia responsywnej regulacji. Zdaniem autora 
winno to jednak prowadzić nie do pytania, czym zastąpić ten program, ale do po-
szukiwania takich rozwiązań organizacyjnych, które umożliwią spełnienie tego 
warunku. Formułuje on też różne propozycje, jak osiągnąć ten cel (J. Braithwaite 
2013, 136–137; Braithwaite i Hong 2015).

(C) Trzecią, ostatnią już grupę zastrzeżeń, jakie formułowane są pod adre-
sem programów responsywnej regulacji oraz regulacji opartej na zasadach, za-
mknąć by można w haśle „między regulatory creep a regulatory capture”. Użyte 
tu anglojęzyczne terminy oznaczają dwa przeciwstawne sposoby „rozchwiania” 
regulacji, która staje się albo nadmiernie ekspansywna (regulatory creep, czyli 
„rozplenianie się regulacji”), albo zbyt uległa wobec partykularnych interesów 
(regulatory capture, tj. „przechwycenie regulacji”). Oba te zagrożenia odnoto-
wywałem już w odniesieniu do prawa responsywnego; oba też, mimo wyraźnie 
przeciwstawnych skutków, wydają się mieć podobną przyczynę, jaką jest kryzys 
wspólnotowego wymiaru regulacji („wspólnotowych źródeł porządku” według 
określenia Braithwaite’a). W tym sensie łączą się też one w pewien sposób z wy-
zwaniami opisanymi w poprzednim punkcie.

Jeśli chodzi o  ryzyko regulatory creep, wiąże się ono z przekonaniem, że 
otwarte tekstowo i wieloznaczne standardy mogą sprzyjać rozszerzaniu zakresu 
kontroli na obszary pierwotnie niepodlegające regulacji. Jak ujął to Dan Awrey 
(2011, 295–296): „Elastyczność regulacji w większym stopniu opartej na zasadach 
stwarza możliwość, że będzie ona używana (i nadużywana) przez regulatorów do 
rozszerzania zasięgu regulacyjnej ręki na działania biznesowe adresatów regu-
lacji w taki sposób, który będzie dyskrecjonalny lub arbitralny”. Dyskrecjonal-
ne, trudne do przewidzenia egzekwowanie regulacji może przy tym wywoływać 
po stronie adresatów tzw. efekt mrożący (chilling effect), polegający na wyborze 
najbezpieczniejszej i  najbardziej „konserwatywnej” interpretacji narzuconych 
standardów (Schwarcz 2009). W ten sposób omawianym programom grozi, po-
dobnie jak prawu responsywnemu, deformacja w ekspansjonistyczną i arbitralnie 
wykorzystywaną technikę zarządzania i kontroli.

Niejako po drugiej stronie skali plasuje się, również wiązane z analizowany-
mi programami, ryzyko regulatory capture, któremu zresztą w literaturze przed-
miotu poświęca się wyraźnie więcej uwagi. Programy te bowiem, wraz z ich na-
ciskiem na dialogiczność, nieingerencyjne metody oddziaływania oraz zaufanie 
w  samoregulację, mogą prowadzić do pozostawiania adresatom regulacji zbyt 
wielkiej swobody i – w konsekwencji – do nadużyć35. Stąd też omawianym strate-
giom regulacyjnym zarzuca się, że sprzyjają one neoliberalnemu leseferyzmowi 

35  Zauważa się w tym kontekście, że responsywność omawianego programu często oznacza 
w praktyce wsłuchiwanie się w głosy tylko najsilniejszych graczy – najczęściej wielkiego biznesu 
(Sarra 2011; Ford 2011).



218

oraz że swoją retoryką maskują faktyczny brak regulacji (Mascini 2013, 55–56; 
Parker 2013, 5; Tombs i  Whyte 2013). Zgodnie z  tą linią krytyki strategie te  
– wbrew intencjom ich twórców – są wykorzystywane jako sposób na przebranie 
neoliberalnych reform w szaty pozornie neutralnego, technicznego rozwiązania. 
W praktyce program PBR utożsamia się również nieraz ze strategią „lekkiej re-
gulacji” (light touch regulation), przyznającej nieuzasadnione przywileje dużym 
graczom, a tym samym oskarża się go o przyczynienie się do kryzysu finansowe-
go z 2007 roku (Ford 2008, 41–42; Black 2010b, 14). Choć ten ostatni zarzut jest 
być może rezultatem nadmiernej generalizacji, nie jest on całkiem bezzasadny, 
jeśli pamiętać o zaufaniu, jakie omawiane programy pokładają w moralne kom-
petencje adresatów regulacji.

Czy zatem omawiane programy prowadzą do nadmiernej (regulatory creep), 
czy też zbyt słabej (regulatory capture) regulacji? Ten pozorny dylemat można roz-
wiązać m.in. dzięki uwzględnieniu dodatkowego czynnika, jakim jest występowa-
nie (lub brak) konkurencji regulacyjnej (Cunningham 2007, 481 i n.; Ford 2008, 
1–2; Frantz i Instefjord 2014). Niestety, kwestia ta nie zawsze jest brana pod uwagę 
podczas rozważań nad wadami i zaletami tych programów. Tymczasem, jak wska-
zują m.in. Pascal Frantz i Norvald Instefjord, zmienia ona zasadniczo praktyczne 
skutki przyjęcia PBR. Autorzy ci wyróżniają dwa modele funkcjonowania regula-
cji: autarkiczny (gdzie decyzje jednego regulatora nie mają znaczenia dla innych 
regulatorów) oraz konkurencyjny36 (gdzie decyzje poszczególnych regulatorów 
wpływają na sytuację pozostałych). Ponadto przyjmują oni założenie, że porówny-
wane przez nich strategie regulacyjne – oparta na zasadach oraz oparta na regułach 
– są alternatywne względem siebie; że każdy sposób regulacji niesie za sobą pewną 
dozę niepewności, która generuje określone koszty; że koszty te mogą być pono-
szone albo przez biznes (firmy poddawane regulacji), albo przez społeczeństwo.

Jak twierdzą autorzy, w modelu autarkicznym to PBR jest bardziej wyma-
gającym podejściem dla biznesu (jako przerzucające na przedsiębiorców kosz-
ty niepewności), co zgadzałoby się z  tezą o  zagrożeniu regulatory creep. Ten 
efekt zanika w modelu konkurencyjnym, w ramach którego poszczególne pań-
stwa (resp. regiony etc.) rywalizują o pozyskanie inwestorów, ponieważ regulacja 
przy użyciu najsilniejszych możliwych zasad (a zatem najbardziej wymagających 
i kosztownych z perspektywy biznesu) zostaje tu zastąpiona przez regulację przy 
użyciu zasad możliwie najsłabszych. W tym momencie koszty zostają przerzuco-
ne na społeczeństwo (Frantz i Instefjord 2014, 9–10)37.

36  Według określenia samych autorów – „bijurysdykcyjny”.
37  Tej tezy o atrakcyjności PBR dla biznesu – szczególnie w takich mobilnych branżach jak 

sektor usług finansowych – autorzy dowodzą za pomocą modeli matematycznych. Znajduje ona 
jednak swoje pośrednie potwierdzenie empiryczne m.in. w  naciskach lobbystycznych na rzecz 
PBR, jakie przedstawiciele wielkiego biznesu wywierali swego czasu na rządy Stanów Zjedno-
czonych i Wielkiej Brytanii, a także w fakcie, że po „wdrożeniu” tej strategii przez FSA na grun-
cie brytyjskim atrakcyjność Londynu dla podmiotów rynku finansowego wyraźnie wzrosła (zob. 
Ford 2008, 1–2; Frantz i Instefjord 2014, 2–3).



219

W odpowiedzi na te zarzuty zwolennicy omawianych programów twierdzą, 
że sygnalizowane problemy są raczej skutkiem błędów i wypaczeń, nie wynikają 
zaś z samej istoty tych programów. Parafrazując rozróżnienie poczynione swego 
czasu przez Teubnera w tytule jego tekstu (Teubner 1983), można zarówno w stra-
tegii responsywnej, jak i opartej na zasadach regulacji wyróżnić komponent „re-
sponsywny” (dialogiczność, partycypacja) oraz „refleksyjny” (samo- i metaregu-
lacja). To właśnie nadmierne zaufanie w składową refleksyjną, czyli w zdolność 
rynków do samoregulacji, prowadzić ma w szczególności do regulatory capture 
– a w konsekwencji do kryzysów takich jak ten z 2007 roku (Black 2010b, 14). 
Innymi słowy, rzeczywiste praktyki zbyt mocno zbliżyły się do modelu auto- 
pojezy, zapoznając potrzebę responsywności. Jak w kontekście brytyjskim uję-
ła to Black: „Problem nie polegał na tym, że FSA [w czasach przed kryzysem  
– M.P.] za mocno opierała się na zasadach, ale że opierała się na nich w niewystar-
czającym stopniu” (Black 2010b, 19).

W związku z powyższym, rozwiązaniem na te trudności miałoby być wzmac-
nianie komponentu responsywnego w omawianych programach. Dokonuje się to 
przede wszystkim na trzy podstawowe sposoby, o których wyraźnie mówił już 
Selznick. Po pierwsze, niezbędna jest reforma i wzmocnienie instytucji (zarówno 
regulujących, jak i  regulowanych) w  celu podniesienia ich kompetencji (Anand 
2008; Black 2010b, 22–24). Po drugie, systemy regulacyjne powinny w większym 
stopniu być ukierunkowane na założone cele, co prowadzić ma do bardziej in-
tensywnego nadzoru nad działalnością podmiotów podległych regulacji (Black 
2010b, 17; Awrey 2011, 286–287). Po trzecie, potrzeba dalszego wzmacniania 
wspólnoty regulacyjnej jako związku politycznego (Selznickowa polity), co np. dla 
Braithwaite’a oznacza powrót do republikańskich źródeł responsywnej regulacji 
– tak aby uniemożliwić ponowne jej wykorzystywanie jako narzędzia dla neolibe-
ralnej agendy (J. Braithwaite 2013). Responsywna regulacja, jeśli nie ma zatracić 
swojej istoty, nie może być sprowadzana wyłącznie do techniki zarządzania, ale 
musi opierać się na jasno wyartykułowanych założeniach politycznych.

4. Regulacja oparta na ryzyku

4.1. Wprowadzenie

Regulacja oparta na ryzyku (ang. risk-based regulation – RBR) jest kolej-
nym programem regulacyjnym, który zrobił (i nadal robi) sporą karierę w prak-
tyce. Szczególnie w takich krajach, jak Wielka Brytania, Kanada czy Australia  
– uznawanych skądinąd za należące do ścisłej światowej czołówki „regulacyj-
nych innowatorów” – strategia ta jest wykorzystywana przez wiele publicznych 
instytucji regulacyjnych (Black 2005, 514–516). Największy rozkwit podejścia 
opartego na ryzyku przypada na początek XXI wieku; np. w Wielkiej Brytanii 



220

w roku 2005 ukazuje się tzw. Raport Hamptona (Hampton 2005), za sprawą któ-
rego RBR zostaje oficjalnie rekomendowane jako pożądana strategia dla pań-
stwowych regulatorów (zob. Black 2004; Bartle 2008; Black i Baldwin 2010, 182). 
Wcześniej jeszcze, bo w 2001 roku, podejście odwołujące się do kategorii ryzy-
ka przyjmuje w regulacji rynków finansowych przywoływana tu już instytucja  
– Financial Services Authority (zob. Black 2005), a  także inni brytyjscy regu-
latorzy. Jak w połowie pierwszej dekady obecnego stulecia konstatowali bada-
cze związani z London School of Economics: „Ryzyko […] stopniowo staje się 
kluczowym pojęciem w organizacji reżimów regulacyjnych oraz rozbudowanych 
systemów governance w szerokiej gamie obszarów publicznych polityk” (Roth-
stein, Huber i Gaskell 2006, 1–2).

W wymiarze ponadnarodowym zarówno OECD, jak i Komisja Europejska 
formułują liczne i wyraźne zachęty do opierania decyzji regulacyjnych na kate-
gorii ryzyka. Jeśli chodzi o tę pierwszą organizację, być może najbardziej obra-
zowy przykład stanowi tu dokument z 2012 roku zatytułowany Recommendation  
Of The Council On Regulatory Policy And Governance. Czytamy w nim m.in., że 
państwa członkowskie winny „stosować strategie oceny ryzyka, zarządzania ry-
zykiem i komunikowania ryzyka w trakcie projektowania i wdrażania regulacji, 
w celu zapewnienia, że regulacja jest właściwie ukierunkowana [targeted] i efek-
tywna” (OECD 2012, 5). Termin „ryzyko” w  tym 32-stronicowym dokumen-
cie pada aż pięćdziesiąt cztery razy. Z kolei wydane przez Komisję Europejską 
Wytyczne oceny wpływu wymagają od regulatorów działających w  państwach 
członkowskich „identyfikacji istotnych form ryzyka”, „określenia prawdopodo-
bieństwa możliwości wystąpienia negatywnych konsekwencji i rozmiaru poten-
cjalnych szkód” oraz „przedstawienia alternatywnych sposobów redukcji ziden-
tyfikowanych form ryzyka” (Komisja Europejska 2009, 26).

Jakkolwiek polskie agendy regulacyjne w niewielkim wciąż stopniu świado-
mie odwołują się do podejścia RBR, można przewidywać, że również u nas bę-
dzie ono zyskiwać na znaczeniu – czy to wskutek stałej tendencji do korzystania 
z  „zachodnich” wzorców, czy też pod wpływem wspomnianych rekomendacji 
OECD i Unii Europejskiej. Już Wytyczne do oceny skutków regulacji z 2006 roku 
przewidywały ocenę ryzyka jako istotną składową procesu prawotwórczego  
na etapie sporządzania OSR (Ministerstwo Gospodarki 2006).

4.2. Istota i elementy RBR

Sygnalizowane wyżej rosnące znaczenie kategorii ryzyka w  regulacji sta-
nowi istotny kontekst dla wykształcenia się programu RBR. Nie należy jednak 
utożsamiać tej strategii z każdym działaniem, którego celem jest regulacja ryzy-
ka. Niemal każda przecież interwencja regulacyjna może być w pewnym sensie 
uznana za reakcję na jakieś stwierdzone ryzyko (Baldwin, Cave i Lodge 2012, 83). 



221

Zgodnie zatem z powszechnie akceptowanym poglądem pojęcie regulacji opartej 
na ryzyku jest zakresowo węższe od pojęcia regulacji ryzyka, stanowiąc szcze-
gólną odmianę tego ostatniego. Można stwierdzić, że z omawianą strategią mamy 
do czynienia tam, gdzie nie tylko reguluje się pewne ryzyko, ale gdzie świadomie 
ryzyko stawiane jest w centrum strategicznych wyborów regulacyjnych. Poniżej 
staram się wytłumaczyć dokładniej, na czym owo „stawianie ryzyka w centrum” 
ma polegać.

Jedną z kluczowych cech regulacji opartej na ryzyku jest to, że ryzyko sta-
nowi tu główny standard dla oceny działania adresatów regulacji; w tym zakresie 
strategia ta przeciwstawiana jest innym, posługującym się bardziej „typowymi” 
standardami, jak reguły czy zasady. Stanisław Kasiewicz oddaje tę specyfikę 
RBR, stwierdzając, iż „istotą tej koncepcji jest to, że znacznie większą wagę 
przypisuje zarządzaniu ryzykiem niż opracowywaniu i  przestrzeganiu precy-
zyjnych zasad legislacyjnych” (Kasiewicz 2015, 195). Innymi słowy, głównym 
przedmiotem zainteresowania regulatora w ramach omawianej strategii powinno 
być nie to, czy w  swojej działalności adresat przestrzega ustanowionych reguł 
lub zasad – jak to ma miejsce w alternatywnych strategiach regulacji, takich jak 
regulacja bezpośrednia (Command & Control), ale również regulacja oparta na 
zasadach (PBR) – lecz to, jakie ryzyko stwarza adresat swoją działalnością. Po-
jęcie RBR jest także wiązane ze sposobem organizacji i alokacji „zasobów regu-
lacyjnych”, jakimi dysponuje regulator. Określa się je zatem jako „zbiór strategii, 
które […] uwzględniają ukierunkowywanie zasobów na podstawie oceny ryzyka, 
jakie osoba lub firma podległa regulacji stwarza dla celów działania regulatora” 
(Black i Baldwin 2010, 181; zob. też Black 2010a, 187).

Z powyższych uwag można wyciągnąć dwa istotne wnioski co do znaczenia, 
jakie kategoria ryzyka ma dla programu RBR. Po pierwsze, ryzyko – rozumiane 
dość standardowo, jako prawdopodobieństwo wystąpienia niepożądanego zda-
rzenia – staje się głównym kryterium działania i standardem oceny dla regula-
tora. Po drugie, nie chodzi tu o każdą postać ryzyka, ale o ryzyko dla realizacji 
przez regulatora jego celów. Jest to szczególny typ ryzyka, określany mianem 
„instytucjonalnego” (Rothstein, Huber i  Gaskell 2006)38. Ryzyko tego rodzaju 
odróżnia się od ryzyka „społecznego”, które (jak sama nazwa wskazuje) dotyczy 
społeczeństwa lub jakiejś wybranej jego części. Ryzyko społeczne odnosić się 
będzie np. do możliwości załamania kursu lokalnej waluty, zanieczyszczenia po-
wietrza, zatrucia żywności czy wysokiego odsetka wypadków przy pracy. W od-
różnieniu od tego typu ryzyka ryzyko instytucjonalne dotyczy samego regulatora  
– nieosiągnięcia przezeń zakładanych celów. Oczywiście, w wielu przypadkach 
te dwa rodzaje ryzyka będą w pewnym stopniu zbieżne; jeśli np. oficjalnie za-
dekretowanym celem działalności regulatora rynku finansowego będzie zapew-
nienie stabilności oraz zaufania do rynku – jak rzecz się ma z brytyjską FSA 

38  Zbliżone znaczenie ma termin „ryzyko regulacyjne” (zob. np. Kasiewicz 2016, 37–41).



222

(Financial Services and Markets Act 2000, 2(2)) lub polską Komisją Nadzoru 
Finansowego (Ustawa o nadzorze 2006, art. 2) – to ryzyko niezrealizowania 
tych celów stanowi zarazem czytelne ryzyko społeczne. Oba rodzaje ryzyka 
są też ze sobą powiązane na inne sposoby, na których omówienie nie ma tu 
miejsca (por. Rothstein, Huber i  Gaskell 2006). Niemniej jednak perspekty-
wy ryzyka instytucjonalnego oraz ryzyka społecznego nigdy nie będą w peł-
ni zbieżne; w  tej pierwszej istotne miejsce zajmują m.in. kwestie publicznej 
reputacji i politycznej legitymizacji działalności danego regulatora, co nieraz 
może przesłaniać „bardziej realne” zagrożenia w regulowanym obszarze rze-
czywistości społecznej. Nieco upraszczając: dbałość o własny wizerunek może 
być dla regulatora ważniejsza niż faktyczne bezpieczeństwo konsumentów czy 
obywateli (Rothstein, Huber i Gaskell 2006, 13). Do kwestii tej wrócę w punk-
cie poświęconym wątpliwościom i krytyce pod adresem RBR.

W  literaturze przedmiotu – przy różnorodności szczegółowych rozwiązań 
stosowanych przez poszczególnych regulatorów – wskazuje się pięć podsta-
wowych elementów składających się na program regulacji opartej na ryzyku 
(Black 2010a, 190; Black i Baldwin 2010, 184–185; Baldwin, Cave i Lodge 2012,  
281–283; Kasiewicz 2015, 197–199). Bez wdawania się w niepotrzebne tu szcze-
góły natury technicznej, są to:

(1) Nacisk na ryzyko zamiast na reguły. O punkcie tym była już mowa wy-
żej; jak się zauważa, regulator zwykle jest „przeciążony” ilością powierzanych 
mu zadań i reguł, które musi egzekwować. W tej sytuacji konieczne okazuje się 
dokonywanie wyborów, którym zadaniom/standardom/adresatom poświęcić naj-
więcej zasobów i uwagi. „Tego typu selekcje zawsze miały miejsce” (Black 2010a, 
190), jednak RBR pozwala dokonywać ich w sposób metodyczny i świadomy.

(2) Określenie własnego „apetytu na ryzyko” przez regulatora. Chodzi tu, 
innymi słowy, o ustalenie, jakiego rodzaju i jakiego rozmiaru ryzyko regulator 
będzie akceptował. Jest to, jak twierdzą niektórzy, ten element systemu RBR, 
który sam generuje największe ryzyko dla regulatora – jego „apetyt” może bo-
wiem rozminąć się z oczekiwaniami opinii publicznej czy politycznych patronów. 
Regulator musi przy tym dokonać wyboru swego rodzaju „opcji fundamental-
nej”: czy bardziej skłonny jest dopuszczać się tzw. błędów typu pierwszego (nad-
wrażliwość na ryzyko: uznanie, że ryzyko istnieje tam, gdzie go nie ma), czy też 
błędów typu drugiego (zbyt mała wrażliwość: uznanie, że nie ma ryzyka tam, 
gdzie ono faktycznie występuje)39.

(3) Ocena ryzyka przez regulatora. Jest to niewątpliwie niezbędny element 
regulacji opartej na ryzyku. W typowej postaci polegać będzie na ocenie, jakie ry-
zyko dla celów przyjętych przez regulatora stwarza działalność danego podmiotu 

39  Przykładowo, wskazuje się, że w przywoływanym tu wielokrotnie przypadku brytyjskiej 
FSA dokonano strategicznego wyboru na rzecz błędu typu drugiego, co skutkowało przyjęciem 
strategii light touch regulation (Black 2005, 517–518).



223

lub grupy podmiotów, przy czym ryzyko definiuje się najczęściej w standardowy 
sposób, jako iloczyn prawdopodobieństwa wystąpienia danego zdarzenia oraz 
rozmiaru jego negatywnych skutków. Dla oceny ryzyka wykorzystuje się różne-
go rodzaju rozwiązania metodologiczne, o charakterze bardziej ilościowym lub 
bardziej jakościowym.

(4) Kolejny krok polega na ocenie działalności poszczególnych podmiotów  
– adresatów regulacji (przyznaniu „rang”) z punktu widzenia dokonanej oceny 
ryzyka. Adresaci są rozlokowywani na przyjętej skali (której dokładność może 
się różnić) w zależności od tego, czy ich działalność zostanie uznana za stwarza-
jącą mniejsze czy większe ryzyko z punktu widzenia celów regulatora.

(5) Ostatnim niezbędnym elementem strategii RBR jest wykorzystanie tak 
dokonanej oceny (przyznanych rang) działalności adresatów podczas decydowa-
nia o podjęciu działań kontrolnych, sankcjonowania lub wykorzystania innych in-
strumentów regulacyjnych pozostających w dyspozycji regulatora. Innymi słowy, 
chodzi tu o taką organizację pracy regulatora, aby największe zasoby skierować 
na regulowanie działań i podmiotów generujących największe ryzyko. Alterna-
tywnie, zasoby mogą być kierowane w pierwszej kolejności tam, gdzie przewidu-
je się szanse na największą redukcję istniejącego ryzyka.

4.3. Wyzwania i krytyka

Zwolennicy regulacji opartej na ryzyku przypisują temu podejściu wiele 
zalet. Niektóre z nich są, można rzec, standardowe dla wszelkich refleksyjnych 
programów regulacyjnych, inne wydają się specyficzne dla tej strategii. Twier-
dzi się więc, że tego typu regulacja, jeśli właściwie wdrożona, będzie odznaczać 
się skutecznością, efektywną alokacją zasobów regulacyjnych, rzetelnością po-
przez oparcie na wiarygodnych dowodach, a co za tym idzie – będzie obiektywna 
i przejrzysta (Komisja Europejska 2017b, 73–74; zob. też Black i Baldwin 2010, 
181; Kasiewicz 2016, 76–80). Jak się zresztą zauważa, początki RBR wiążą się 
z ideologią New Public Management, wraz z charakterystycznym dla niej prze-
konaniem, że działalność administracji publicznej należy wzorować na tych roz-
wiązaniach, które sprawdziły się w biznesie (Hutter 2005, 1–3).

Jednocześnie omawiany program w swoim dotychczas dominującym kształ-
cie jest obiektem licznych uwag krytycznych. Podkreśla się, że zarówno dla więk-
szej skuteczności, jak i akceptowalności wymaga on wciąż daleko idącego rozwi-
nięcia i pogłębienia. Poniżej wskazuję najważniejsze zastrzeżenia formułowane 
w literaturze; część z nich, jako omawiana szerzej w punkcie kolejnym (poświę-
conym spojrzeniu na RBR przez pryzmat teorii społeczeństwa ryzyka), zostanie 
tu jedynie wzmiankowana.

Najliczniejsze wątpliwości budzi rzeczywista zdolność omawianego progra-
mu do rzetelnej i adekwatnej oceny ryzyka, co wydaje się podstawą wszelkiej 



224

racjonalnej polityki regulacyjnej. Pomijając – nieistotne dla pracy – szczegółowe 
zastrzeżenia metodologiczne wobec wykorzystywanych w ramach RBR narzę-
dzi, odnotować należy kilka najważniejszych punktów (zob. zwł. Hutter 2005, 
8–11; Baldwin, Cave i Lodge 2012, 283–285):

�	� programom RBR zarzuca się, że nadmiernie koncentrują się na izolowa-
nym ryzyku związanym z pojedynczymi zdarzeniami czy podmiotami, 
w niedostatecznym stopniu dostrzegają natomiast ryzyko horyzontalne 
i systemowe;

�	� koncentracja na ryzyku instytucjonalnym prowadzi czasem do paradok-
salnej sytuacji, kiedy to poziom rzeczywistego bezpieczeństwa obywate-
li (konsumentów, pasażerów, mieszkańców etc.) ulega obniżeniu;

�	� bardziej fundamentalna wątpliwość dotyczy tego, na ile w ogóle dobra 
społecznie cenne – takie jak życie, zdrowie, bezpieczeństwo itp. – mogą 
podlegać ocenie ilościowej i kalkulacji, np. za pomocą analizy kosztów 
i korzyści, co jest typowym sposobem postępowania w ramach omawia-
nego programu;

�	� kolejny paradoks towarzyszy ocenie nie samego ryzyka, ale szans na 
jego redukcję. Zgodnie z założeniami RBR regulator powinien kierować 
się własnymi prognozami co do szans na zmniejszenie ryzyka; oznacza 
to jednak, że będzie on wystawiony na pokusę koncentrowania uwagi 
na działalności tych podmiotów, które są skłonne i  zdolne do współ-
pracy – co paradoksalnie prowadzi do nagradzania za opór i karania za 
współpracę.

Druga grupa problemów łączy RBR z  wszystkimi programami regulacji  
refleksyjnej. Chodzi tu o niebezpieczeństwo wpadnięcia w „spiralę refleksyjno-
ści” i narastające przeciążenie systemu (Rothstein, Huber i Gaskell 2006). Kolejne 
cykle refleksyjnego zarządzania ryzykiem można mnożyć teoretycznie bez koń-
ca: podjęcie jakiejkolwiek decyzji regulacyjnej generuje ryzyko instytucjonalne, 
które wymaga zarządzania poprzez decyzje, które generują kolejne ryzyko, które 
również wymaga zarządzania poprzez decyzje… Każdy z kolejnych cykli nie tyl-
ko angażuje jakąś część zasobów instytucji regulacyjnej, ale jednocześnie kieruje 
jej uwagę coraz bardziej „do wewnątrz”, koncentrując się na tych formach ryzyka, 
które dotyczą już tylko i wyłącznie jej własnego funkcjonowania. Jak piszą Roth-
stein, Huber i Gaskell (2006, 10): „Regulatorzy mogą znaleźć się w przewrotnym 
położeniu, w którym będą alokować ograniczone środki w zarządzanie ryzykiem 
instytucjonalnym, kosztem różnych rodzajów ryzyka społecznego”. W ten spo-
sób powraca, związana z refleksyjnością, groźba narcystycznej tautologiczności.

Trzecia wątpliwość również wiąże się z  ową skłonnością regulatorów do 
nadmiernej koncentracji na minimalizowaniu ryzyka związanego z ich własnym 
działaniem (ryzyka instytucjonalnego) zamiast na rzeczywistych problemach 
społecznych. Eksponując zalety RBR, zachwala się takie jego potencjalne cechy  
– skądinąd związane z refleksyjnością – jak elastyczność i łatwość adaptowania 



225

się do zmiennych warunków. Taki wszak jest sens efektywnej alokacji zasobów  
regulacyjnych, czyli jednej z głównych składowych omawianego programu. W rze-
czywistości jednak owa elastyczność wcale nie jest oczywista; na przeszkodzie 
stają jej co najmniej dwa, typowe dla struktur biurokratycznych, zjawiska. Primo, 
instytucje regulacyjne zazwyczaj bazują na już sprawdzonych, czyli sformułowa-
nych w przeszłości definicjach i ocenach ryzyka. Ogranicza to znacznie prospek-
tywny horyzont działania i grozi ignorancją wobec nowych i zmieniających się 
postaci ryzyka (Black 2005, 519; Bartle 2008, 15; Baldwin, Cave i Lodge 2012, 
288–289). Często zatem, wbrew założeniom, impuls do interwencji regulacyjnej 
będzie się pojawiać dopiero „po szkodzie”. Secundo, narzędzia i procedury oceny 
ryzyka okazują się w praktyce świetnym sposobem na „zabezpieczenie się” przed 
instytucjonalnym ryzykiem ewentualnej krytyki i odpowiedzialności – pod wa-
runkiem wszakże, że będą ściśle i skrupulatnie stosowane. W konsekwencji, za-
miast obiecywanej elastyczności i  otwartości, mamy do czynienia z  „protoko-
lizacją” RBR40, która stosowana jest w sposób sztywny i bezrefleksyjny. W ten 
sposób regulacja oparta na ryzyku może okazać się w praktyce niczym więcej niż 
nową odsłoną prawnego i administracyjnego formalizmu.

Czwarta, ostatnia już uwaga krytyczna, o której należy tu wspomnieć, doty-
czy ukrywania politycznego charakteru regulacji, do jakiego dochodzi w ramach 
retoryki RBR. Z podobnym problemem mieliśmy już do czynienia w przypadku 
programu metaregulacji; różnica w przypadku regulacji opartej na ryzyku polega 
na tym, że polityczność nie jest tu maskowana za pomocą języka procedurali-
zacji, ale unaukowienia. Decyzje regulacyjne – dotyczące definiowania ryzyka, 
jego oceny, akceptacji lub przeciwdziałania, a także wyboru sposobów jego re-
gulacji – są przedstawiane jako „oparte na dowodach” i podległe racjonalności 
technicznej, a przez to neutralne, rozwiązania (Black 2010a, 193).

4.4. RBR w społeczeństwie ryzyka

Perspektywa społeczeństwa ryzyka – zgodnie z  zasadniczą orientacją tej  
teorii – może służyć przede wszystkim do postawienia kilku pytań krytycznych 
wobec programu regulacji opartej na ryzyku. Pozwala ona bowiem na ukazanie 
omawianego programu w szerszej perspektywie, jako wpisującego się w ogólną 
logikę społeczeństwa ryzyka i modernizacji refleksywnej. Dzięki temu przyczy-
nia się ona do pogłębienia krytyki zreferowanej w punkcie poprzednim. Poniżej 
przedstawiam najważniejsze własności programu RBR, na które teoria społe-
czeństwa ryzyka może rzucić nowe światło.

Przede wszystkim, zgodnie z założeniami Becka, ryzyko przejmuje w ramach 
RBR rolę kluczowej kategorii organizującej polityki publiczne i leżącej u podstaw 

40  Sformułowanie zaczerpnięte z pracy Rothstein, Huber i Gaskell 2006, 7.



226

podejmowanych w ich ramach decyzji. W ten sposób kwestia ubocznych skutków 
modernizacji – tak istotna dla Becka – zajmuje centralną pozycję w procesach 
podejmowania decyzji publicznych. Przyznać trzeba, że nie zawsze kwestia ta 
jest wprost artykułowana – niekoniecznie staje się tematem publicznej debaty; 
o ile jednak Beck ma rację, jej obecność i oddziaływanie powinno przyczyniać 
się z czasem do pojawienia się presji legitymizacyjnej, a w konsekwencji do upo-
litycznienia procesów regulacyjnych (o czym będzie mowa dalej).

Program RBR dostarcza również potwierdzenia tezy o zasadniczo konstru-
owanym charakterze ryzyka. Ta własność ryzyka jest tu zakładana wprost, sko-
ro główną rolę przyznaje się ryzyku instytucjonalnemu – czyli konstruowanemu 
na etapie określania celów działalności regulatora. Poprzez uczynienie ryzyka 
instytucjonalnego głównym kryterium działania, stwarza się pole do pytania 
o proces konstrukcji tegoż ryzyka w procesach poznawczych i decyzyjnych re-
gulatora, jak i  innych podmiotów uwikłanych w system regulacyjny. Co wię-
cej, rozróżnienie na ryzyko instytucjonalne i  społeczne wydaje się w  znacz-
nym stopniu odtwarzać dystynkcję między naukową (ekspercką) a  społeczną 
racjonalnością, jaką wprowadza Beck. Program RBR świadomie buduje na tym 
pierwszym rodzaju ryzyka i pierwszym typie racjonalności; jednak w świetle 
teorii społeczeństwa ryzyka nadmierne zaufanie do takiej wewnętrznej, instytu-
cjonalnej perspektywy jest dość problematyczne. Oznaczać to może przyznanie 
nieuzasadnionej preferencji wybranym, bardziej wpływowym sposobom kon-
ceptualizacji ryzyka kosztem innych społecznie dostępnych.

Można jednak spojrzeć na ten problem także z  drugiej strony: regulator 
w ostatecznym rozrachunku nie ma innej możliwości, jak oprzeć się na własnym 
postrzeganiu ryzyka. W tym sensie jego decyzje (podobnie jak decyzje jakich-
kolwiek innych podmiotów instytucjonalnych), o  ile w  ogóle uwzględniają ry-
zyko, zawsze opierać się będą na ryzyku instytucjonalnym. Otwarta pozostaje 
natomiast kwestia, w jaki sposób – i przy uwzględnieniu czyich racji – ryzyko to 
jest definiowane. Innymi słowy, problem nie polega na tym, czy regulator opiera 
swe decyzje na ryzyku instytucjonalnym (bo inaczej nie może), ale na tym, jak 
ryzyko to jest konstruowane. Program regulacji opartej na ryzyku ma tę przewa-
gę, że jawnie uznaje konieczność konstruowania ryzyka. Czyniąc zaś cały proces 
jawnym, stwarza szanse na uczynienie go bardziej transparentnym i politycznie 
lepiej legitymowanym.

Przyznać przy tym trzeba, że z  zarysowanych przed chwilą możliwości 
w rzeczywistych praktykach odwołujących się do RBR korzysta się raczej w nie-
wielkim stopniu. Przeważająca tendencja zdaje się być przeciwna: mechanizmy 
oceny i zarządzania ryzykiem prezentowane są jako czysto techniczne rozwią-
zania, a  ich implementację do procesów regulacyjnych postrzega się jako spo-
sób na zapewnienie większej „obiektywności” (Hutter 2005, 2–3; Black 2005, 
544). Nie przypadkiem też RBR chętnie odwołuje się do retoryki „polityki opar-
tej na dowodach” (evidence-based policy). W ten sposób – z natury politycznie 



227

zaangażowane – decyzje regulacyjne przedstawiane są jako podległe racjonal-
ności naukowej i  technicznej. Z  punktu widzenia teorii społeczeństwa ryzyka 
mamy tu zatem do czynienia z typowym polem subpolityki, na którym zapadają 
decyzje polityczne, którego polityczne znaczenie pozostaje jednak nie do końca 
ujawnione. W  konsekwencji teoria ta będzie prowadzić do sformułowania py-
tania, jaki jest faktyczny mandat do podejmowania tego typu subpolitycznych 
decyzji dotyczących regulacji ryzyka i  jaki jest zakres społecznej partycypacji 
w tym procesie.

Ujawnienie subpolitycznej natury omawianego programu regulacji jest tylko 
jedną z potencjalnych korzyści, jaką może przynieść spojrzenie nań z perspek-
tywy teorii Becka. Inne wiążą się z pytaniami, na ile program ten wpisuje się 
w kolejne wymiary refleksywnej modernizacji, jakimi są globalizacja oraz wy-
muszona indywidualizacja. Dwa pytania wydają się tu zasadnicze: czy program 
RBR adekwatnie podchodzi do ryzyka o charakterze globalnym i systemowym, 
a także czy w sposób właściwy dokonuje się w nim dystrybucji i alokacji odpo-
wiedzialności za ryzyko. Dostępna literatura przedmiotu sugeruje, że odpowiedź 
na oba pytania jest umiarkowanie negatywa. Jak się wskazuje, w większości wy-
padków regulatorzy przejawiają tendencję do przyjmowania perspektywy „in-
dywidualistycznej”, skupiając uwagę na działalności pojedynczych podmiotów 
i przypisując im ściśle zindywidualizowaną odpowiedzialność. Takie podejście 
rodzi co najmniej dwa wątpliwe skutki: primo, utrudnia dostrzeżenie i przeciw-
działanie ryzyku systemowemu, które powstaje w sposób rozproszony w drodze 
kumulacji skutków ubocznych działań wielu różnych podmiotów. Działania ta-
kie, wzięte osobno, mogą wydawać się akceptowalne, łącznie jednak prowadzą 
do wysoce ryzykownych stanów rzeczy; tego typu błędna perspektywa była, 
zdaniem wielu komentatorów, jedną z przyczyn kryzysu finansowego w 2007 
roku41. Secundo, podejście dążące do przypisania jednostkowej odpowiedzial-
ności bywa nie tylko niesprawiedliwe (gdy jakiś podmiot stawiany jest w roli 
„kozła ofiarnego” i  obarczany odpowiedzialnością za ryzyko systemowe), ale 
i przeciwskuteczne, poszczególne podmioty są bowiem wówczas mniej skłonne 
do współpracy z regulatorem na rzecz ograniczania ryzyka, a bardziej zaintere-
sowane zapewnieniem sobie bezpieczeństwa. Indywidualizacja odpowiedzial-
ności może zatem prowadzić do czegoś w rodzaju efektu mrożącego w zarzą-
dzaniu ryzykiem42.

41  Doprowadziło to również do zastąpienia jednolitego reżimu regulacji rynków finanso-
wych tzw. reżimem typu twin peaks, w którym nadzór mikro- i makroostrożnościowy zostają od 
siebie rozdzielone; w  konsekwencji FSA została przekształcona w  dwie instytucje regulacyjne  
(Financial Conduct Authority oraz Prudential Regulation Authority), odpowiedzialne za oba  
rodzaje nadzoru (zob. m.in. Zawadzka 2017, 115–120).

42  W ten sposób perspektywa „wymuszonej indywidualizacji” odpowiedzialności za ryzyko 
rzuca również nowe światło na problem korupcji moralnej, opisywany w teorii regulacji respon-
sywnej: adresaci doświadczają systemowej presji do odchodzenia od postawy opartej na chęci 



228

Oczywiście, teoria społeczeństwa ryzyka nie odpowie na szczegółowe pyta-
nia o to, jaka prawna alokacja odpowiedzialności za ryzyko będzie tą „właściwą”. 
Trudno nawet jednoznacznie określić, czy przez właściwą dystrybucję należy ro-
zumieć taką, która będzie (z jakiegoś punktu widzenia) najbardziej sprawiedliwa, 
czy może najskuteczniejsza w ograniczaniu ryzyka. (Beck zdaje się zakładać, że 
obie te własności idą w parze). Nie jest jednak rolą tej teorii rozwiązywanie za 
prawników ich problemów. Może ona raczej służyć jako teoretyczna i praktyczna 
heurystyka, która nie ma na celu dostarczania gotowych rozwiązań, ale uwrażli-
wianie na pewne problemy (Rothstein, Huber i Gaskell 2006, 17)43.

Na koniec można postawić pytanie, czy program regulacji opartej na ryzyku 
stanowi przykład Beckowskiej metamorfozy rzeczywistości prawnej. Na rzecz 
odpowiedzi twierdzącej przemawia m.in. to, że mamy w jego przypadku do czy-
nienia ze zmianami reżimów regulacyjnych we wszystkich trzech wyróżnionych 
przez niemieckiego socjologa wymiarach: wprowadza się tu nowe pojęcia, in-
stytucje oraz podstawy normatywne dla praktyk regulacyjnych (por. Beck 2016, 
75–76). Wydaje się jednak, że na razie jest to metamorfoza co najwyżej cząstkowa 
oraz podporządkowana racjonalności technicznej. Wbrew stwarzanym pozorom 
program RBR okazuje się dość konserwatywny, bazując na zastanych katego-
riach prawnych (np. na tradycyjnym pojmowaniu odpowiedzialności prawnej),  
drzemiący zaś w nim potencjał polityczny nie jest wyraźnie uświadamiany. Teo- 
ria modernizacji refleksywnej może służyć m.in. do czytelniejszego ukazania 
tego potencjału oraz alternatywnych dróg rozwoju dla opartych na ryzyku reżi-
mów regulacyjnych. Stąd też może stanowić dogodny punkt wyjścia do tego, aby 
uczynić program RBR narzędziem owego „kwestionowania” obowiązującego 
porządku, o którym pisał Veitch (2017, 57–59). By odwołać się do innych jeszcze 
zaczerpniętych od Becka kategorii: można uznać, że dotychczasowe programy 
RBR mają charakter refleksywny – stanowią reakcję na zmieniającą się rzeczywi-
stość, reakcja ta jest jednak w pewnym sensie bezwiedna i nieświadoma założeń, 
na których bazuje. Chodzi o  to, aby wykorzystać krytyczny potencjał pojęcia 
ryzyka i dzięki temu uczynić te programy bardziej refleksyjnymi.

5. Podsumowanie

Przeprowadzona w rozdziale analiza wybranych programów regulacji pozwa- 
la na sformułowanie kilku istotnych dla rozważań wniosków. Przede wszyst-
kim nie ulega wątpliwości daleko posunięta konwergencja między omawianymi 

współpracy (model podmiotu cnotliwego) na rzecz postawy nakierowanej na interes własny (mo-
del podmiotu racjonalnego). Por. pkt 2.2 bieżącego rozdziału.

43  W odniesieniu do kwestii dystrybucji ryzyka zob. pkt 4.4 rozdziału IV i cytowaną tam 
literaturę.



229

w pracy socjologicznymi teoriami refleksyjności a wdrażanymi w praktyce pro-
gramami regulacyjnymi. Teorie te mogą albo pełnić rolę dość bezpośredniej in-
spiracji dla formułowania tego typu programów (regulacja responsywna), albo 
służyć ich uzasadnieniu (regulacja oparta na zasadach, metaregulacja), albo też 
zapewniać głębsze zrozumienie istniejących programów dzięki odsłonięciu ich 
ukrytych założeń (regulacja oparta na ryzyku). Zawsze jednak pełnią one wo-
bec odpowiadających im praktyk rolę szczególnego rodzaju teorii transcenden-
talnej, która definiuje konstytutywne dla danej praktyki założenia, tym samym 
określając jej warunki możliwości. Badanie zjawiska regulacji, wraz ze stoso-
wanymi w tym obszarze programami, potwierdza zatem użyteczność prezen-
towanych w pracy teorii jako ram interpretacyjnych współczesnych porządków 
prawnych i polityk publicznych. To ważne o tyle, że strategie spod znaku re-
fleksyjnej regulacji cieszą się obecnie bodaj największą popularnością wśród 
krajowych i międzynarodowych instytucji regulacyjnych; zrozumienie ich teo-
retycznych uwarunkowań odgrywa zatem także doniosłą rolę praktyczną.

Jednocześnie przeprowadzona analiza programów regulacyjnych pozwala 
potwierdzić i lepiej zrozumieć pewne szczegółowe własności refleksyjnych insty-
tucji prawnych, o których mówią rozważane w pracy teorie. Pozwala też niejako 
przetestować wady i zalety poszczególnych modeli refleksyjności w konfrontacji 
z praktyką.

Pierwsza i najbardziej podstawowa lekcja brzmi: refleksyjność, przynajmniej 
w odniesieniu do prawa i polityk publicznych, jest programem paradoksalnym. 
Program ten wiele obiecuje – i  nie są to obietnice bez pokrycia – ale jest też 
wrażliwy na wypaczenia. Jest to zatem, jak powiedziałby Selznick, program 
„wysokiego ryzyka”, którego powodzenie w praktyce zależy od spełnienia wielu 
warunków. Regulator, który chciałby rozwijać refleksyjny wymiar własnej dzia-
łalności, czy też decydent polityczny, który miałby zamiar promować ten program 
w podległych mu instytucjach regulacyjnych, powinien pamiętać zarówno o tych 
warunkach, jak i o tym, że tylko część z nich zależy od niego samego. Warunki 
te można bowiem podzielić na te, które dotyczą samego regulatora (posiadanie 
odpowiednich kompetencji refleksyjnych, w tym przede wszystkim zdolności do 
uczenia się), oraz te, które dotyczą jego otoczenia: adresatów regulacji bądź całe-
go regulowanego sektora.

W związku z powyższym druga nauka brzmi: refleksyjność jest programem 
niesamodzielnym, i to co najmniej w dwójnasób. Po pierwsze, jak wspomniałem 
przed chwilą, jest ona zależna od czynników, które leżą poza nią samą. Innymi 
słowy, warunki możliwości refleksyjności danego systemu (instytucji, organiza-
cji) leżą częściowo poza tym systemem (instytucją, organizacją). W  wypadku 
refleksyjnych regulacji jest to przede wszystkim wymóg posiadania odpowied-
nich kompetencji przez adresatów regulacji, którzy sami muszą być zdolni do re-
fleksyjnego reagowania na działania regulatora. Bez refleksyjności adresatów nie 
będzie zatem refleksyjnej regulacji. Co więcej, ujawnia się tu jeden z aspektów 



230

paradoksalnej natury refleksyjności: może ona przyczyniać się do wzrostu tego 
typu kompetencji u odbiorców, ale jednocześnie musi zakładać dokładnie te kom-
petencje w punkcie wyjścia. Warunkiem możliwości refleksyjnej regulacji są za-
tem te same własności adresatów, których rozwój ma ona dopiero wspierać.

Po drugie, refleksyjność jako zasada działania okazuje się niesamodzielna 
w tym sensie, że nie potrafi sama wytyczyć granicy swojego zastosowania. Każ-
da refleksyjna procedura musi być w pewnym momencie przerwana przez podję-
cie rozstrzygającej decyzji – refleksyjność nie potrafi jednak wskazać momentu, 
w którym decyzja ta powinna zapaść. Przeciwnie: procesy refleksyjne mają ten-
dencję do niekończącego się zapętlania, dokładając coraz to nowe cykle refleksji. 
Prowadzi to nie tylko do refleksyjnego przeciążenia systemu, ale także do coraz 
słabszego kontaktu z regulowaną rzeczywistością. System refleksyjny nieustan-
nie wystawiony jest na niebezpieczeństwo zapadania się w jałowe, narcystycz-
ne tautologie refleksji na własny temat. W praktyce oznacza to zwykle rozrost 
kontroli, dokumentacji, sprawozdawczości – kosztem efektywnego wypełniania 
powierzonych funkcji. Można powiedzieć, że decyzja przywraca refleksyjnemu 
systemowi kontakt z  rzeczywistością; jednak ani treść, ani moment podjęcia 
decyzji nie dają się uzasadnić wyłącznie za pomocą standardów refleksyjności. 
W obu tych wymiarach – treści i momentu podjęcia – decyzja ma niejako charak-
ter zewnętrzny wobec refleksyjnego systemu44.

Refleksyjność może zatem wspierać proces podejmowania decyzji, ale nie 
jest w stanie go zastąpić. Pozostawiona sama sobie, prawdopodobnie ugrzęzłaby 
w zapętlających się bez końca samoodniesieniach. Wiąże się to z kwestią relacji 
między refleksyjnością a politycznością. Jak odnotowałem, niektóre przynajmniej 
modele refleksyjności – i programy refleksyjnej regulacji – charakteryzuje „lęk 
przed politycznością” (Přibáň 2012), którą próbuje się zastąpić refleksją ubraną 
w  szaty „proceduralizacji” albo „unaukowienia”. Polityczność jest tymczasem 
tym właśnie czynnikiem, który przychodzi z zewnątrz, pozwalając podjąć decy-
zję. Wynika z tego, że refleksyjność nie może wyprzeć czy zastąpić czynnika po-
litycznego w podejmowaniu decyzji; stoi za to przed wyborem: może próbować 
go maskować albo, przeciwnie, uczynić bardziej przejrzystym. W powyższych 
rozważaniach mieliśmy szansę obserwować, jak różne programy i reżimy regula-
cyjne dokonują w tym zakresie odmiennych wyborów.

Niesamodzielny charakter refleksyjności sprawia, że zasadnicze staje się  
pytanie o kształt relacji między refleksyjną instytucją a jej otoczeniem. W wy-
padku regulacji kwestia ta przybiera postać pytania o stosunek między regulato-
rem a adresatami regulacji, ewentualnie również interesariuszami zewnętrznymi. 
Analizowane programy regulacyjne wydają się wpisywać w trzy odmienne wizje 

44  Oren Perez stwierdza, że z  punktu widzenia refleksyjnego systemu decyzja polega na 
„irracjonalnym i intuicyjnym przyjęciu czegoś na wiarę” (Perez 2011, 770; por. także Winczorek 
2009, 252–259).



231

tej relacji. Ujmując rzecz hasłowo, będą to relacje budowane albo na zasadzie 
rozdziału i autonomii (model metaregulacji), albo wspólnoty (model responsyw-
ny), albo dialektycznego napięcia (model ryzyka). Każda z tych konkurencyjnych 
wizji jest uzasadniana poprzez odwołanie do kategorii refleksyjności, jest jednak 
jasne, że będzie to refleksyjność różnie rozumiana. I być może w tym właśnie 
punkcie – w odpowiedzi na pytanie, na czym polega refleksyjna relacja między 
różnymi uczestnikami świata społecznego – tkwi najbardziej zasadnicza różnica 
między omawianymi projektami refleksyjności.





Rozdział VI

Kolekta

Rozważania poprzednich rozdziałów wydobyły najważniejsze składowe poj-
mowania refleksyjności w trzech, istotnych dla współczesnej myśli socjologiczno-
-prawnej, projektach teoretycznych. Choć różnią się one między sobą znacznie w tej 
kwestii, każdy z nich wnosi ważny wkład we współczesny sposób pojmowania re-
fleksyjności prawa. Ponadto analiza programów regulacyjnych budowanych na za-
łożeniach regulacji refleksyjnej pozwoliła zarówno przetestować, jak i wzbogacić 
te propozycje teoretyczne poprzez odniesienie ich do doświadczeń funkcjonowania 
instytucji prawnych. Sens tego odniesienia jest dwojaki: z  jednej strony ukazuje 
ono, jak określone założenia teoretyczne mogą przekładać się na praktykę prawną, 
określając granice i warunki tego, co możliwe w praktyce; innymi słowy, uwzględ-
nienie analiz teoretycznych pozwala zrozumieć, czego można się spodziewać po 
tak czy inaczej ukształtowanej praktyce prawnej, czego zaś oczekiwać od niej nie 
należy. Z drugiej strony analiza praktyki pozwala ocenić użyteczność konkretnych 
konstrukcji teoretycznych, odsłaniając zarówno potencjał, jak i ewentualne ogra-
niczenia ich aplikacji w rzeczywistości prawnej. To wzajemne odniesienie można 
zatem postrzegać jako pewną refleksyjną strategię poznawczą, która pozwala lepiej 
zrozumieć zarówno teorię, jak i praktykę poprzez ich wzajemne oświetlenie.

Niniejszy, końcowy rozdział jest próbą kolekty najważniejszych wniosków, 
jakie wynikają z przeprowadzonych w pracy analiz. Oczywiście, wnioski te do-
tyczą wprost jedynie refleksyjności prawa; nie sposób przesądzić tu, na ile mogą 
być one ważne także w odniesieniu do innych instytucji społecznych. W tych ra-
mach wskazuję zarówno na podobieństwa, jak i na różnice między rozważanymi 
w pracy koncepcjami teoretycznymi, które mają zasadnicze znaczenie dla właś-
ciwego pojmowania społecznej refleksyjności współczesnego porządku praw-
nego. Na początek zrekapituluję wybrane kwestie podejmowane w rozdziałach 
poświęconych, kolejno, teorii systemowej, teorii prawa responsywnego oraz teo-
rii społeczeństwa ryzyka. Będzie to również okazja, aby ująć pewne zależności 
między tymi teoriami w bardziej linearną opowieść, niż miało to dotąd miejsce. 
W dalszej kolejności odniosę się bezpośrednio do kwestii, które już w rozdzia-
le I wskazywałem jako centralne dla zrozumienia pojęcia refleksyjności prawa: 
normatywnej zawartości refleksyjności oraz struktury refleksyjnego poznania 
i działania. Pozwoli to w następnym kroku podjąć kwestię niesamoistnej natury 
refleksyjności, a także relacji między refleksyjnością instytucjonalną a osobową.



234

Pojęcie kolekty, zapożyczone z języka chrześcijańskiej liturgii, oznacza  
zebranie w jedność tego, co rozproszone; jej konstytutywną część stanowi ana-
mneza, czyli wspominanie. To zaś zakłada pewne nieuchronne powtórzenia za-
równo w stosunku do wcześniejszych partii pracy, jak i w obrębie samego rozdzia-
łu. Są one konieczne, jeśli chce się uwypuklić i powiązać ze sobą najważniejsze 
kwestie. Nie jest jednak tak, że wszystko, co istotne, zostało już powiedziane 
we wcześniejszych rozdziałach, a teraz nadchodzi jedynie czas powtórzeń. Ko-
lekta wnosi sobą nową jakość w stosunku do części, które wchodzą w jej skład. 
Zbierając więc rozproszone dotąd po poszczególnych rozdziałach wątki, pozwoli 
ona wybrzmieć nowym myślom na temat społecznej refleksyjności prawa, które 
dotychczas mogły pozostawać niewidoczne. W szczególności z prowadzonych tu 
rozważań powinno stopniowo wyłonić się takie pojęcie prawnej refleksyjności, 
które wydaje się najbardziej przekonujące tak od strony teoretycznej, jak i co do 
jego praktycznych konsekwencji. Pojęcie to buduje po trochę na każdej z oma-
wianych w  pracy koncepcji. Hasłowo rzecz ujmując, czerpie ono przekonanie 
o  niesamoistnym charakterze refleksyjności z  teorii systemowych, ideę dialo-
gicznego ugruntowania normatywności prawa od Selznicka i dialektyczny obraz 
relacji między prawem a  jego otoczeniem od Becka. Taki sposób pojmowania 
refleksyjności określam jako „dialektyczną responsywność”. Znaczenie tego sfor-
mułowania winno się stać jasne w trakcie poniższych wywodów.

Rozważania tu zawarte nie wychodzą zatem poza zasadniczy, rekonstruk-
cyjny status całej tej pracy. Celem jest wciąż rekonstrukcja pojęcia refleksyjności 
prawa (jako instytucji społecznej), materiałem zaś, na którym pracuję – rozważa-
ne we wcześniejszych rozdziałach projekty teoretyczne. Jak jednak zaznaczyłem 
we Wprowadzeniu, tym, co odróżnia obecny rozdział, jest fakt, że przedstawiona 
tu rekonstrukcja ma charakter krytyczny. Oznacza to, że jest ona od początku 
przeprowadzana z bardziej zewnętrznej perspektywy, wyznaczanej przez inte-
resujące mnie zagadnienia, które mają kluczowe znaczenie dla ustalenia pojęcia 
refleksyjności prawa. Można więc powiedzieć, że w rozdziale tym stawiam po-
szczególnym koncepcjom teoretycznym konkretne pytania (wskazane w rozdzia-
le I) i oceniam, na ile udzielane przez nie odpowiedzi są użyteczne dla właściwe-
go zrozumienia tytułowego pojęcia pracy.

1. Trzy odsłony refleksyjności

1.1. Refleksyjność a samoodniesienie

Czymkolwiek by refleksyjność nie była ponadto, jest jakąś postacią samo-
zwrotności. Ten właśnie jej atrybut stawia w centrum i eksploruje teoria sy-
stemów. Przypomnę: zdaniem Luhmanna samoodniesienie jest konstytutyw-
ną cechą wszelkich systemów, która pozwala im zaistnieć przez ustanowienie 



235

takiej formy rozróżnienia, która wyodrębnia je ze środowiska. Samoodnosze-
nie służy też systemom dla wytworzenia takiego obrazu ich otoczenia, który 
redukowałby nadmierną złożoność tego ostatniego. Te prawidłowości, ważne 
dla wszelkich typów systemów, odnoszą się szczególnie do systemów społecz- 
nych, które muszą rozwiązywać problem podwójnej kontyngencji poprzez  
komunikowanie sensu.

Samoodnoszenie w ramach systemu może przybierać różne formy złożono-
ści: od samoodniesienia bazowego, przez refleksyjność, po refleksję. To właśnie 
refleksja oznacza, że system odnosi się zwrotnie do samego siebie jako systemu. 
Luhmann wyróżnia dwie odmiany takiej refleksji: operacyjną (autopojeza) i kog-
nitywną (samoobserwacja). Taki samoodnoszący się system wchodzi wprawdzie 
w kontakt ze środowiskiem (poprzez warunkowanie, sprzężenia strukturalne lub 
penetrację), kontakt taki nie oznacza jednak ustanowienia relacji refleksyjnej1. 
Autor mówi wprawdzie o  „obserwacyjnej otwartości” systemu, chodzi tu jed-
nak wyłącznie o obserwację własnej granicy. Refleksyjność (refleksja) jest figu-
rą zamkniętą we wnętrzu systemu; międzysystemowe formy refleksyjności nie 
istnieją.

Prawdopodobnie najważniejsze trzy nauki, jakie płyną z teorii systemowej, 
brzmią: refleksyjność jest konieczna, jest niezupełna, jest paradoksalna2. Jest 
konieczna, ponieważ – jak już powiedziałem – system nie może zaistnieć bez 
odnoszenia się do siebie samego. Samoodnoszenie jest też składową wszystkich 
operacji, z których zbudowany jest system. Jest niezupełna w co najmniej po-
dwójnym znaczeniu: zarówno operacyjnym, jak i  obserwacyjnym. Operacyjna 
niezupełność refleksji polega na jej zależności od otoczenia: aby system mógł do-
konywać jakichkolwiek operacji, musi być pobudzany poprzez „irytacje” płynące 
z zewnątrz. System, który zaprzestaje doświadczać irytacji, przestaje dokonywać 
własnych operacji, to znaczy reprodukować się, to znaczy istnieć. Zewnętrzne 
bodźce są więc warunkiem możliwości tak istnienia, jak samoodnoszenia się 
systemu. Niezupełność samoobserwacji zasadza się z  kolei na tym, że system 
nie jest dla samego siebie w pełni przejrzysty. Jego własna złożoność przerasta 
jego możliwości poznawcze, wskutek czego samoobserwacja daje zawsze jakoś 
uproszczony obraz systemu. System we własnych oczach jawi się jako prostszy, 
niż jest w rzeczywistości. W szczególności system ma „ślepą plamkę”, która nie 
pozwala mu dostrzec tego, co najbardziej dlań fundamentalne: konstytuującej go  
formy rozróżnienia, eigenvalue. Jak ujmuje to Luhmann: „System nie widzi,  
że nie widzi tego, czego nie widzi”3.

1  Poniżej, zgodnie z konwencją przyjętą w całej pracy, mówię ogólnie o refleksyjności na 
oznaczenie wszelkich form samoodnoszenia. Nie trzymam się więc wprowadzonego w  teorii  
systemów podziału między samoodnoszeniem bazowym, refleksyjnością i refleksją.

2  Jak widać, są one zbieżne z wnioskami, do jakich prowadzi analiza programów refleksyj-
nej regulacji, przeprowadzona w rozdziale V.

3  Cyt. za: Winczorek 2009, 36.



236

Wreszcie refleksyjność jest paradoksalna, i to z kilku powodów. Na początek 
zauważmy, że ze względu na wskazaną przed chwilą nieprzejrzystość, system nie 
jest w stanie w pełni kontrolować własnych procesów refleksji. Obserwuje on sam 
siebie, zarówno jednak podstawy tej obserwacji (punkt, z którego obserwacja się 
dokonuje), jak i jej prawomocność pozostają dla systemu zagadką – problemem. 
Samoobserwacja jest więc próbą, jak powiedziałby Hegel, zajrzenia przez świa-
domość „za własne plecy” (Hegel 2003, 68–69), co jest od początku niemożliwe. 
Dlatego też refleksyjność zawsze musi pozostawać niepewna własnego statusu 
– to, co próbuje uchwycić, wciąż będzie się jej wymykać (Siemek 2012a, 254). 
Paradoksalność wiąże się też z możliwymi rezultatami refleksyjnego samoodnie-
sienia. Te mogą być dwojakie: będzie to albo potwierdzenie różnicy (a ≠ a), albo 
tożsamości (a = a). Pierwsze z tych rozwiązań jest paradoksem, drugie tautologią 
(będącą, zdaniem Luhmanna, jedynie szczególną formą paradoksu). Prawo zna 
oba te przypadki – tautologiczne albo paradoksalne są np. próby rozwiązania 
problemu obowiązywania prawa i określenia statusu kryteriów takiego obowią-
zywania. W uproszczeniu, albo przyjmuje się, że kryteria takie same obowiązują, 
co rodzi tautologię, albo odmawia się im charakteru obowiązującego, co prowa-
dzi do paradoksu. Z punktu widzenia każdego systemu zarówno tautologia, jak 
i paradoks stanowią jednak problem, który trzeba przełamać, aby system mógł 
działać dalej. Potrzebne są zatem mechanizmy detautologizacji oraz deparadok-
salizacji, które będą pozwalały „przerwać” zamknięty krąg samoodniesienia.  
Mechanizmy takie nie mogą jednak przynależeć do tego samego refleksyjnego 
kręgu, który mają za zadanie deparadoksalizować; muszą one mieć status czynni-
ka zewnętrznego. Luhmann szuka rozwiązania tej kwestii w multiplikacji syste-
mowych cyklów refleksji, które wzajemnie mają służyć sobie w tej roli. Taki zabieg 
pozwala mu zachować czysto refleksyjną strukturę systemu. Czy to rozwiązanie 
jest przekonujące, jest sprawą odrębną; na obecną chwilę istotna jest konkluzja, że 
refleksyjność domaga się takiego zewnętrznego punktu odniesienia, który pozwa-
lałby wyjść poza jałowość powtarzających się samoodniesień.

Tę paradoksalność oraz niesamodzielność refleksyjności potwierdza w od-
niesieniu do prawa koncepcja Teubnera. Potwierdzenie to jest przede wszystkim 
negatywne: ujawnia się ono w kłopotach, w  jakie teoria ta wikła się, próbując 
uniknąć wspomnianej niesamoistności refleksji4. Prawo refleksyjne bowiem, 
szczególnie w  dojrzałej wersji wspominanej teorii, to prawo, które rozpoznaje 
samo siebie jako system autopojetyczny wśród innych systemów autopojetycz-
nych. Co za tym idzie, prawo takie rezygnuje z prób władczego, bezpośredniego 
oddziaływania na inne podsystemy społeczeństwa; zamiast tego wypełnia ono 
swoją funkcję regulacyjną poprzez regulowanie samego siebie – co w założeniu 

4  Gwoli sprawiedliwości odnotujmy, że Teubner nie neguje za to paradoksalnego charak-
teru refleksyjności prawa – przeciwnie, uznaje paradoks za jedną z istotniejszych i ciekawszych 
własności współczesnych systemów prawnych (Teubner 2005).



237

ma wspierać refleksyjność innych systemów w jego otoczeniu. Można zatem po-
wiedzieć, że prawo refleksyjne posługuje się przede wszystkim metaregulacją 
w celu wzmacniania mechanizmów samoregulacyjnych w innych systemach spo-
łecznych. W ten sposób refleksyjność sama z siebie miałaby się stać dla prawa 
źródłem normatywności: podstawą rozwiązań problemów praktycznych i sposo-
bem na spełnienie społecznych oczekiwań względem prawa.

Jak pokazały między innymi rozważania rozdziału V nad programem meta-
regulacji, taka strategia rzeczywiście bywa niekiedy skuteczna – jej powodzenie 
zależy jednak od spełnienia licznych warunków, które leżą poza kontrolą systemu 
prawa. Aby więc system ten mógł wcielić w życie program prawa refleksyjnego, 
musi liczyć na zaistnienie okoliczności, na które sam nie ma wpływu. Co wię-
cej, jednym z tych warunków jest refleksyjność adresatów, do których kierowane 
są normy prawne (lub interwencje regulacyjne). Wynika z tego, że prawo może 
korzystać z własnej refleksyjności o tyle, o ile wchodzi w kontakt z innymi re-
fleksyjnymi strukturami. Ponadto nawet taka, zgodna z koncepcją prawa reflek-
syjnego strategia metaregulacji nie wyłącza potrzeby oparcia rozstrzygnięć na 
bardziej materialnych standardach. Sama refleksyjność – przynajmniej póki jest 
pojmowana czysto formalnie, jako strukturalna własność systemu – nie wystar-
cza, aby prawo mogło skutecznie wypełniać swoją funkcję i  reprodukować się 
jako system.

1.2. Refleksyjność a wspólnota

Philip Selznick jest autorem koncepcji refleksyjności prawa, która w wielu 
punktach jest znacząco odmienna od ujęcia proponowanego przez teorię syste-
mową. Również on jednak zgadza się ze stwierdzeniem orzekającym zarówno 
niesamoistną, jak i paradoksalną naturę refleksyjności. Wnioski, jakie z tego wy-
ciąga, są jednak przeciwne do tych wysuwanych przez rzeczników autopojezy. 
Luhmann powiada: taki charakter refleksyjności powoduje, że jest ona dla sy-
stemu przede wszystkim problemem i nie może pełnić roli przewodniej zasady, 
która nadawałaby systemowi spójność. Selznick replikuje: refleksyjność nie tylko 
może, ale faktycznie jest zasadą wyrażającą nadrzędny sens prawa i  nadającą 
mu tożsamość. Aby jednak mogła tak zafunkcjonować, musi spełniać zadanie 
osadzenia prawa w szerszej wspólnocie politycznej. Dlatego też refleksyjność jest 
responsywnością: jest formą dialogu prawa ze wspólnotą.

W tym dialogu prawo staje się instytucją – to znaczy, że zostaje mu powie-
rzona przez wspólnotę szczególna misja, wyrażona w języku etycznym. Misja ta 
ma podwójny sens: wewnętrznie – wyznacza ona nadrzędny ideał (master ideal) 
prawa jako instytucji, nadając mu integralność oraz charakter (określenia, które 
Selznick czerpie odpowiednio od Dworkina i  Fullera); na zewnątrz – definiu-
je zakres odpowiedzialności prawa wobec politycznej wspólnoty. Tym ideałem 



238

w przypadku prawa jest legalność, pojmowana jednak szeroko i nielegalistycznie, 
jako dążenie do „stopniowego ograniczania zakresu arbitralności zarówno w pra-
wie pozytywnym, jak i  w  jego stosowaniu” (Selznick [1969] 1980, 12). Ogra-
niczanie arbitralności dokonuje się poprzez poszerzanie przestrzeni rozumności 
w prawie. Stąd też Selznick stwierdza: „W swoich najbogatszych konotacjach, le-
galność przywołuje grecką wizję porządku społecznego ufundowanego na rozu-
mie, którego konstytutywną zasadą pozostaje sprawiedliwość” (Selznick [1969] 
1980, 18).

Prawo wypełnia to powołanie do zapewniania legalności przez cały czas, od 
kiedy tylko może być uznane za instytucję we wskazanym rozumieniu. Stąd też 
możemy przyjąć, że jakaś podstawowa, zarodkowa responsywność prawa stano-
wi jego immanentną, konieczną cechę. Historycznie jednak rzecz biorąc, wypeł-
nienie tego powołania dokonuje się w różnych formach. W szczególności nie od 
razu samo prawo wydaje się świadome, jaka dokładnie jest treść tego ideału. Stąd 
ewolucyjny rozwój prawa, w którym nadrzędny ideał legalności podlega coraz 
pełniejszemu zrozumieniu i urzeczywistnieniu. W prawie represywnym ideał ten 
jest urzeczywistniany jeszcze w formie bardzo szczątkowej; prawo autonomiczne 
stanowi już rezultat jego rozpoznania, choć wciąż ograniczonego. Natomiast pra-
wo świadome swego nadrzędnego ideału i swojej roli wobec wspólnoty to, wedle 
autora, prawo responsywne. Prawo takie łączy tym samym dwa przeciwstawne 
zwroty (w znaczeniu, w jakim termin „zwrot” funkcjonuje w matematyce): ku 
samemu sobie, w postaci samoświadomości, oraz na zewnątrz, w postaci dialogu 
ze wspólnotą. Selznick wyraża tę myśl, charakteryzując ten typ prawa zarówno 
poprzez „zwiększenie autorytetu celu”, jak i wzrastającą „obywatelskość” (Nonet 
i Selznick 1978, 78).

W  obu tych ukierunkowaniach – nawet zanim jeszcze ulegną złączeniu  
– widać też wyraźnie, że tak ujęta refleksyjność nie wyklucza już normatywności 
czy polityczności. Przeciwnie, refleksyjność jako responsywność polega właś-
nie na odsłonięciu i rozpoznaniu politycznego sensu prawa – płynącego zarówno 
z jego wnętrza (jako treść ideału legalności), jak i z zewnętrznego otoczenia (jako 
oczekiwania, jakie pod adresem prawa formułuje wspólnota polityczna). Zara-
zem takie ukierunkowanie na ideał nie oznacza idealizmu, który prowadziłby do 
(jak to określa Habermas) przeestetyzowanej koncepcji prawa. Tak się nie dzie-
je, ponieważ nadrzędny ideał jakiejkolwiek instytucji nigdy nie jest wyznaczany 
w drodze abstrakcyjnej spekulacji, lecz poprzez rekonstrukcję z rzeczywistych 
praktyk społecznych.

Jak wynika z rozważań Selznicka – i co potwierdzają badania z obszaru  
regulacji – można wskazać trzy podstawowe warunki, pod którymi prawo re-
sponsywne ma szanse powodzenia. Są to: wyraźne ukierunkowanie na założony 
cel, odpowiednie kompetencje kognitywne oraz silna wspólnota obywatelska.  
Jeśli chodzi o pierwszy z nich, to pojęcie celu – i jego relacja do spokrewnionego 
pojęcia nadrzędnego ideału – nie jest do końca sprecyzowane, co w odniesieniu 



239

do tak ważnej kategorii nieco rozczarowuje. Nie ulega wszakże wątpliwości,  
że zarówno prawo jako całość, jak i poszczególne instytucje je tworzące potrze-
bują jasno określonych celów działania, które będą mogły zapewnić im zarówno 
integralność, jak i skuteczność. Wydaje się przy tym, że cele te nie mogą być zde-
finiowane na sposób czysto techniczny, ale że muszą być wyrażone przynajmniej 
częściowo w języku etycznym, pozostają bowiem jakąś pochodną nadrzędnego 
ideału prawa.

Co do drugiego warunku, jakim jest wykształcenie w prawie odpowiednich 
kompetencji kognitywnych, jego znaczenie wynika choćby z  podstawowego 
sposobu legitymizacji prawa responsywnego – tym, według autora, jest właśnie 
„kompetencja”, czyli zdolność do efektywnego rozwiązywania problemów spo-
łecznych. Aby to osiągnąć, instytucje prawa responsywnego muszą być nastawio-
ne na uczenie się, a także gotowe do takich zmian, jakie okażą się w wyniku tych 
procesów niezbędne. Ostatni z  warunków, czyli istnienie dojrzałej wspólnoty 
obywatelskiej, chroni z kolei prawo responsywne przed regresem w populizm lub 
w bycie narzędziem władzy uprzywilejowanych grup (capture) – ale w równym 
stopniu zdaje się chronić wspólnotę przed nadmierną ekspansywnością tegoż pra-
wa. Wiele wskazuje przy tym, że w rozumieniu wspólnoty politycznej (polity) 
Selznick pozostaje wiernym uczniem tradycji nawiązującej do antycznych wzo-
rów republikańskich, w szczególności zaś do myśli Arystotelesa. To o tej wspól-
nocie pisał, że jest ona „jednością moralną, a  jednocześnie formą partycypacji 
i organizacji społecznej” (Selznick [1969] 1980, 31). Jest to wspólnota budowana 
na cnotach, na wspólnym rozumieniu dobra i na kultywowaniu „życia obywatel-
skiego”; nie wyklucza ona jednak autonomii poszczególnych, wchodzących w jej 
skład jednostek. Przeciwnie: zgodnie z Arystotelesową koncepcją człowieka jako 
zoon politikon to dopiero uczestnictwo w takiej wspólnocie umożliwia autonomię 
i właściwie pojmowaną podmiotowość.

Koncepcja prawa responsywnego potwierdza tym samym rozpoznanie, do 
jakiego doszła teoria systemów: refleksyjność zależna jest od warunków, które po 
części leżą po stronie samej refleksyjnej struktury (instytucji, systemu), po części 
zaś pozostają od niej niezależne. Poszła jednak dalej w tym kierunku: skoro tak, 
to oznacza to, że sama refleksyjność musi być ruchem między tym, co wewnątrz, 
a tym, co na zewnątrz samoodnoszącej się struktury. Stąd też refleksyjność pra-
wa według omawianej koncepcji jest tym głębsza, im silniejsze związki prawa 
jako instytucji z  jego społecznym otoczeniem i  intensywniejszy dialog z poli-
tyczną, obywatelską wspólnotą.

W ten sposób w koncepcji prawa responsywnego obecny staje się jakiś za-
lążek dialektyki inności, prawo bowiem, dążąc do samoświadomości, współdefi-
niuje się przez to, co wobec niego odmienne i zewnętrzne. Również sam proces 
wyłaniania się prawa responsywnego ma charakter dialektyczny: ten typ prawa 
może być postrzegany jako synteza pewnych cech antynomicznych względem sie-
bie typów prawa represyjnego oraz autonomicznego, a cały proces dochodzenia 



240

przez prawo do samozrozumienia własnego ideału ma charakter niejednoznaczny 
i nieraz konfliktowy. Rozwój tego samorozumienia – a wraz z nim całego prawa 
– jest w jakiejś mierze wypadkową refleksywności, czyli zwrotnych reakcji pra-
wa na zewnętrzne wyzwania (od pojęcia refleksu, odbicia). Jak powie Selznick:  
„narodzinom [ideału legalności] towarzyszy zamęt, a podtrzymaniu – walka”5.

Nasuwa się jednak wątpliwość, czy ta konfliktowa, dialektyczna wizja prawa 
i jego rozwoju jest do pogodzenia z innymi założeniami przyjmowanymi przez 
autora. Po pierwsze, można się zastanawiać, czy przyjęta przez niego koncepcja 
ewolucyjnego rozwoju prawa nie jest – w obliczu wskazanej dialektyki – nazbyt 
teleologiczna i, koniec końców, linearna. Sprzeczności zostają pogodzone, bocz-
ne drogi zamknięte jako ślepe, a prawo zmierza niepowstrzymanie – mimo całej 
confusion and struggle – w kierunku responsywności. Po drugie, zarówno oto-
czenie, w którym podróż ta się odbywa, jak i  jej miejsce docelowe wydają się 
nieco zbyt wygładzone i sielankowe. Otoczeniem tym jest, rzecz jasna, wspólnota 
polityczna, celem marszruty zaś – prawo responsywne wobec tejże. Z rozważań 
autora wyłania się obraz tej wspólnoty, która funkcjonuje jako względnie jedno-
rodne, uporządkowane i obiektywne podłoże, na którym poszczególne instytucje 
mają wyznaczone niepodlegające kwestionowaniu miejsca. Można ją przyrów-
nać do solidnej sieci o regularnych oczkach, w której prawo responsywne wraz 
z innymi instytucjami życia publicznego lądują miękko i bezpiecznie. Jak sądzę, 
z obecnej w projekcie Selznicka perspektywy dialektycznej wyłania się tymcza-
sem inny obraz, w którym refleksyjność jako samopoznanie (od refleksji) oraz 
jako konfrontacja (od refleksu) są ze sobą ściśle połączone.

1.3. Refleksyjność a ryzyko

Refleksyjność późnonowoczesnego prawa polega na konfrontacji z uwolnio-
nymi skutkami ubocznymi jego własnych działań – tak, w największym skrócie, 
można by streścić koncepcję prawa wyłaniającą się z teorii społeczeństwa ryzyka 
Ulricha Becka. Koncepcję tę postrzegać zatem można z pewnego punktu widze-
nia jako wprost podejmującą ten problem, który w teorii Selznicka funkcjonował 
na prawach sugestii. Chodzi tu o pytanie, w jakim stopniu refleksyjność prawa 
jest rezultatem świadomego wysiłku dążącego do samozrozumienia, na ile zaś 
stanowi wynik konfrontacji ze skutkami ubocznymi (prawnej) modernizacji. 
Beck szczególnie zainteresowany jest tą drugą możliwością, jej właśnie poświę-
cając najwięcej uwagi.

Refleksyjna jest już sama struktura ryzyka jako skutku ubocznego działań 
ludzkich (procesów modernizacji). Ujawnia się w  nim bowiem szczególna sa-
mozwrotność działania: działanie zwraca się ku sobie samemu, przekształcając 

5  W oryg. „it is born in confusion and sustained in struggle” (Selznick [1969] 1980, 3).



241

warunki, które wyznaczały kontekst jego dokonania. Ryzyko jest zatem swego 
rodzaju „zwrotem”, który otrzymuje jednostka, organizacja czy społeczeństwo 
z własnego działania. Refleksyjna jest także struktura poznania ryzyka: ryzyko 
nie funkcjonuje wszak jako zdarzenie (fakt), ale jedynie jako prawdopodobień-
stwo zdarzenia. Prawdopodobieństwo nie jest jednak czymś, co istnieje faktycz-
nie – w takim sensie, w jakim istnieją choćby powodzie, wybuchy jądrowe, ataki 
terrorystyczne czy załamania na giełdzie. To pewna konstrukcja myślowa, która 
jest w równej mierze rozpoznawana, co wytwarzana. Wreszcie refleksyjna jest 
struktura reagowania na ryzyko lub zarządzania nim, w ramach której ryzyko 
próbuje się poddać kontroli – co jednak prowadzi zazwyczaj do wytworzenia 
nowych jego form.

Powyższe uwagi odnoszą się do ryzyka w ogóle – odsłaniając zarówno jego 
społeczną genezę, jak i polityczne znaczenie. Nie mówią one jeszcze nic o specy-
fice tej formy organizacji życia społecznego, w którym ryzyko staje się central-
nym problemem politycznym, a którą Beck określa jako społeczeństwo ryzyka. 
Do powstania tej formy społeczeństwa dochodzi w drodze tzw. modernizacji re-
fleksywnej, gdy coraz bardziej jasne staje się, że nowych, wytworzonych form 
ryzyka nie sposób już dłużej skutecznie kontrolować w ramach dotychczas funk-
cjonujących instytucji. Jak pisze autor: „«Modernizacja refleksywna» oznacza 
konfrontację ze skutkami społeczeństwa ryzyka, z  którymi system społeczeń-
stwa przemysłowego, oceniając rzecz na podstawie jego instytucjonalnych stan-
dardów, nie potrafi sobie poradzić ani których nie potrafi zasymilować” (Beck 
2009b, 17–18).

Jak widać, refleksyjność w tym ujęciu jest przede wszystkim refleksywnoś-
cią – zwrotną konfrontacją nowoczesnego społeczeństwa i jego instytucji z ich 
własnymi wytworami. Stąd też modernizacja refleksywna jest procesem mi-
mowolnym, przebiegającym niezależnie od samoświadomości społeczeństwa, 
który nie może zostać zaprojektowany czy z wyprzedzeniem przewidziany. Nie 
oznacza to jednak wykluczenia refleksyjności we właściwym znaczeniu, jako 
samopoznania. W istocie, z wykształceniem się społeczeństwa ryzyka mamy 
do czynienia dopiero wtedy, gdy owe systemowe sprzeczności staną się przed-
miotem społecznej świadomości – to znaczy gdy problematyczność ryzyka 
stanie się, jak powie Beck, „figurą refleksji” (Beck 2012, 37). Odpowiednio, 
porządek prawny społeczeństwa ryzyka to takie prawo, które staje się samo-
świadome sprzeczności, do których doprowadził jego rozwój w nowoczesnym 
społeczeństwie. Specyficzny jest natomiast status tej refleksji – podobnie jak 
sam proces modernizacji, ma ona charakter nieciągły, konfliktowy, włączają-
cy sprzeczne interpretacje. Stąd też refleksyjność prawa nie prowadzi do wy-
tworzenia jakiegoś całościowego, spójnego obrazu tego prawa. Ma ona raczej 
charakter krytyczny i polega na „kwestionowaniu” instytucjonalnych, katego-
rialnych i normatywnych podstaw fundujących zastany porządek (Beck 2016, 
75–76; Veitch 2017, 57–59). Jak wykazałem na przykładzie programu regulacji 



242

opartej na ryzyku, takie kwestionowanie ma szansę m.in. odsłonić (często  
zamaskowany) konserwatyzm funkcjonujących rozwiązań prawnych.

W społeczeństwie ryzyka w pełni dochodzi do głosu polityczny potencjał 
ryzyka, polegający na tym, że ryzyko przekracza dotychczasowe klasowe, kultu-
rowe czy instytucjonalne granice. W ten sposób staje się ono pretekstem do zmia-
ny zastanych konturów polityki. Instytucje polityczne – w tym prawo – odzie-
dziczone przez nas po społeczeństwie przemysłowym prostej nowoczesności nie 
radzą sobie z  nowymi postaciami ryzyka. Dlatego, zdaniem autora, potrzebne 
jest radykalne przekształcenie, metamorfoza świata społecznego, zgodnie z po-
litycznym programem „utopii odpowiedzialnej nowoczesności” (Beck 1998, 21). 
W  odniesieniu do prawa oznacza to m.in., że musi ono odnaleźć nowe formy 
kategorialne i instytucjonalne, które pozwolą mu wnieść swój wkład w budowę 
takiej kosmopolitycznej wspólnoty odpowiedzialnej nowoczesności – czy też, jak 
określa to Beck, w przekształcenie się społeczeństwa światowego ryzyka, dzięki 
osiągniętej samoświadomości, w światowe społeczeństwo ryzyka.

W tym miejscu ujawnia się wszakże jeden z głównych problemów z oma-
wianą teorią, związany z pytaniem, skąd współczesne społeczeństwa miałyby 
czerpać przesłanki dla sformułowania treści takiego politycznego programu. 
Odpowiedź Becka okazuje się zaskakująco zbieżna ze stanowiskiem, które na 
gruncie teorii systemów zaproponował Teubner: treść takiej politycznej utopii 
miałaby wynikać z samego refleksyjnego rozpoznania sprzeczności i konflik-
tów społeczeństwa ryzyka. Normatywność miałaby się więc wyłaniać w do-
statecznej określoności z  samego ruchu refleksji. Jak wyraża to autor: „nor-
matywność tę […] trzeba wydobyć […] z rzeczywistej dynamiki powstawania 
społeczeństwa światowego ryzyka i z rozmaitych ambiwalencji tego społeczeń-
stwa” (Beck 2012, 75).

Rozwiązanie takie – w obliczu radykalnych konsekwencji, do których mia-
łoby prowadzić (a polegających na sformułowaniu programu kosmopolitycznej, 
„odpowiedzialnej” utopii politycznej) – razi swoją sztucznością. Czy rzeczywi-
ście program polityczny, w zamierzeniu formułowany dla całego społeczeństwa 
światowego, może być zbudowany na tak wątłych podstawach? Nic w obserwacji 
obecnej rzeczywistości tego nie potwierdza. W rozdziale IV w pewnym sensie 
uniknąłem pytania, skąd bierze się u Becka taki – sztuczny i mało przekonujący 
– manewr, zrzucając go na karb niedostatecznie przemyślanych podstaw całej 
teorii. Jednak w świetle tego, co powiedziano w  tym miejscu na temat dialek-
tycznych źródeł przyjętej w tej teorii koncepcji refleksyjności, dopuszczalna oka-
zuje się także hipoteza dokładnie przeciwna. Możliwe, że sposób, w jaki Beck 
wyprowadza polityczne konsekwencje z własnej teorii, wynika z potraktowania 
tych podstaw zbyt serio, w  nazbyt konsekwentny sposób. Być może jest więc 
tak, że autor ten, przejmując dialektyczną filozofię dziejów wywodzącą się od 
Hegla (dziejów będących wszak przede wszystkim dziejami ducha, to jest świa-
domości, to jest refleksji), przejmuje ją w całości, łącznie z – traktowanym dziś 



243

zazwyczaj z uzasadnioną rezerwą – komponentem eschatologicznym, głoszącym 
wiarę w ostateczne pojednanie ducha obiektywnego z duchem subiektywnym. 
Światowe społeczeństwo ryzyka, wraz z  charakteryzującą je utopią odpowie-
dzialnej nowoczesności, byłoby wówczas jeszcze jedną adaptacją Heglowskiej 
wizji spełnienia dziejów, jakie znamy w filozofii społecznej. Przyznajmy: nigdzie 
u Becka nie znajdziemy raczej bezpośrednich sugestii co do takich inspiracji jego 
teorii. Jest to jednak możliwość zbyt atrakcyjna, aby z niej całkowicie zrezygno-
wać, tłumaczy bowiem pewne dość zagadkowe właściwości jego koncepcji. Nie  
czyni to całego projektu bardziej przekonującym, pozwala jednak zobaczyć go w no- 
wym świetle.

2. Normatywny wymiar refleksyjności

Możemy teraz przyjrzeć się, w jaki sposób omawiane w pracy stanowiska 
teoretyczne ujmują problem normatywności refleksyjności. Przypomnę, że zgod-
nie z  ustaleniami rozdziału I  kwestię tę należy uznać za jedną z  kluczowych 
dla właściwego zrozumienia rozważanego pojęcia. Z  ustaleń tych wynika, że 
refleksyjność jest złożonym pojęciem, zawierającym m.in. wymiar hermeneu-
tyczny, co oznacza, że stanowi ono element treści samorozumienia współczes-
nych społeczeństw. Nie jest to jedyny wymiar omawianego pojęcia: podobnie jak 
w  przypadku większości najważniejszych pojęć charakteryzujących instytucje  
społeczne, można w nim wskazać również wymiar strukturalny, odnoszący się 
do instytucjonalnych mechanizmów refleksyjności. Nie zmienia to jednak faktu, 
że współczesny porządek prawny rozpoznaje sam siebie – nomen omen refleksyj-
nie – jako porządek refleksyjny, wiążąc z taką charakterystyką pozytywne kono-
tacje. Ujmując to nieco innymi słowami, refleksyjność prawa może być uznana za 
element samoświadomości prawniczej wspólnoty interpretacyjnej, która – uzna-
jąc samą siebie za refleksyjną – pozytywnie ocenia ten fakt. Jednocześnie na 
poziomie samoświadomości ujawnia się normatywna natura prawa (dostarczanie 
przez prawo wiążących racji działania), w którym to procesie refleksyjność rów-
nież odgrywa istotną rolę, wnosząc weń bądź wkład epistemiczny (rozpoznanie 
normatywności), bądź walidacyjny (konstytuowanie normatywności). W obec-
nej chwili interesuje mnie, jak poszczególne, omawiane w pracy teorie opisują ten 
właśnie komponent złożonego pojęcia refleksyjności, a także jak rozumieją jego 
relacje z komponentem strukturalnym.

Odpowiedź na tak postawione pytanie będzie, rzecz jasna, najprostsza w przy-
padku teorii systemów Luhmanna. U autora tego mamy bowiem do czynienia z ce-
lowym i  programowym zignorowaniem normatywnego wymiaru rozważanego 
pojęcia. Refleksyjność jest, bo jest – rzec można, że jej konieczność wynika z sa-
mej struktury bytu (jako systemu). Między bytem a powinnością nie ma jednak 



244

przejścia; stojąc na straży anormatywnego charakteru refleksyjności, Luhmann 
dzierży więc w dłoni widły Hume’a. Dla systemu refleksyjność nie jest zasadą nor-
matywną, ale źródłem paradoksów. Jeśli nawet uczestnikom prawniczej praktyki 
refleksyjność jawi się z wewnętrznego punktu widzenia jako źródło jakichś nor-
matywnych zobowiązań i roszczeń – jeśli samo prawo jawi im się jako normatyw-
ne – to są to tylko systemowe złudzenia. Tego typu hermeneutyczne interpretacje 
praktyki roztapiają się pod palącym słońcem oglądu teoretycznego. Widziane z tej 
perspektywy, „prawo – powie Luhmann – nie ma żadnej mocy wiążącej” (Luh-
mann 1993a, 33).

Jak już stwierdziłem w  rozdziale II, to skasowanie normatywności, jakie-
go dokonuje teoria systemów, stanowi wynik przyjęcia przez nią radykalnie ze-
wnętrznego punktu widzenia na prawo. Można, oczywiście, uznać, że autor ma 
prawo do takiego wyboru metodologicznego; oskarżanie go, że nie uwzględnia 
wewnętrznej perspektywy danej praktyki, przypomina tedy zarzucanie słoniowi, 
że nie lata. Sądzę jednak, że w kontekście powadzonych tu rozważań można wo-
bec takiej czysto zewnętrznej teorii sformułować co najmniej trojakiego rodzaju 
zarzuty.

Po pierwsze, jak się rzekło, teoria taka może pełnić wobec prawoznawstwa 
jedynie rolę wartości granicznej, do której redukcjonizmu nauki prawne mogą 
próbować się zbliżać, nie mogą jednak go osiągnąć. Teoria prawa rozumiana jako 
część nauk prawnych – budowana zatem również na wewnętrzne potrzeby świata 
prawnego – musi w ten czy inny sposób uwzględniać jego hermeneutyczny sens. 
W kontekście naszych rozważań znaczy to m.in., że musi – odmiennie, niż postu-
luje Luhmann – uznawać normatywność prawa za rzeczywistą sprawę.

Po drugie, powyższa zasada dotyczy nie tylko przyjmujących wewnętrzny 
punkt widzenia nauk prawnych. Odnosi się ona do każdej teorii – także „czy-
sto” socjologicznej – która ma ambicje dostarczyć wiernej rekonstrukcji prak-
tyki społecznej. Taka rekonstrukcja, aby mogła być uznana za pełną, nie może 
kasować hermeneutycznego samorozumienia tej praktyki, które w  wypadku 
prawa obejmuje również jego normatywność. Jak widzieliśmy, takie kasowanie 
w przypadku teorii systemów skutkuje tym, że dostarcza ona zafałszowanego, 
niepełnego obrazu praktyki prawnej, a wiele istotnych cech tej ostatniej pozostaje 
niewyjaśnionych. Zagadką pozostaje na przykład, dlaczego zarówno uczestni-
cy tej praktyki, jak i  innych instytucji społecznych są jednak skłonni uznawać 
normatywność prawa, tzn. jego zdolność do dostarczania realnie wiążących 
racji działania czy obowiązków; nie wiadomo też, z  jakiego właściwie powo-
du inwestuje się znaczne zasoby w rozwijanie refleksyjności prawa, skoro z tej 
ostatniej nic wartościowego nie wynika. Wreszcie takie wypranie refleksyjności 
z jej wymiaru normatywnego i uznanie za kategorię czysto formalną nie pozwala 
rozróżniać między różnymi, istotnie odmiennymi sposobami „urefleksyjnienia” 
porządku prawnego. Sądzę, że problem ten dobrze ilustruje stosunek omawia-
nej teorii do teorii prawa responsywnego. Jeśli rzeczywiście jest tak, że „prawo 



245

nazywane przez Selznicka i Noneta represyjnym jest w świetle teorii Luhmanna 
równie refleksyjne, co prawo nazywane przez nich autonomicznym” (Winczorek 
2009, 196), to niekoniecznie świadczy to o  tym, że Selznick z Nonetem tkwią 
w błędzie, ale raczej o nikłej użyteczności kategorii prawa refleksyjnego w ujęciu 
proponowanym przez Luhmanna. Skoro wedle tej teorii równie refleksyjne są 
tak różne formy organizacji prawa – w istocie, refleksyjne są tu prawdopodobnie 
wszystkie jego formy – to takie pojmowanie refleksyjności wnosi bardzo niewiele 
do naszego rozumienia prawa.

Po trzecie wreszcie, teoria Luhmanna idzie nawet dalej, narzucając tę ze-
wnętrzną perspektywę nie tylko teorii, ale również uczestnikom praktyki praw-
nej – sędziom, adwokatom, akademikom, regulatorom etc. – traktowanym jako 
osoby. Każdy z  takich uczestników jest wszak odrębnym systemem psychicz-
nym, który obserwuje system prawny z zewnątrz. W konsekwencji ten ostatni 
pozostaje normatywny wyłącznie dla samego siebie, ale już nie dla wchodzących 
z nim w interakcje osób6. W ten sposób jednak praktyczne nastawienie wobec 
prawa, które, jak wciąż obserwujemy, przyjmują takie osoby, staje się komplet-
nie niezrozumiałe. Czyżby wszyscy oni, komunikując jednak normatywne treści 
prawne, brali udział w zbiorowym oszustwie?

Przechodząc do kolejnej omawianej w pracy koncepcji, jaką jest teoria pra-
wa refleksyjnego Teubnera, widać, że przyjmuje on całkowicie odmienny stosu-
nek do kwestii normatywności refleksyjności. Taki wybór nie powinien dziwić, 
bowiem Teubner świadomie rozwija swoje stanowisko jako teorię „prawniczą”, 
budowaną na wewnętrzne potrzeby świata jurydycznego. Z góry zakłada on tym 
samym obecność normatywnego wymiaru zarówno prawa w ogóle, jak i reflek-
syjności jako szczególnej własności tego prawa. Kategoria refleksyjności ma tu 
służyć formułowaniu propozycji polityki prawa, jak i rozstrzygnięć konkretnych 
problemów prawnych. Dokładnie mówiąc, refleksyjności prawa przypisana zo-
staje funkcja „koordynacji działań w ramach i pomiędzy semiautonomicznymi 
systemami społecznymi” (Teubner 1983, 242). W  ten sposób, zdaniem autora, 
rozwikłany zostaje typowy dla prawa dylemat, zgodnie z którym prawo albo od-
działuje władczo na inne podsystemy społeczne, kolonizując ich autonomiczne 
wzorce racjonalności, albo rezygnuje z  takich władczych ingerencji, a przez to 
jest nieskuteczne7. Prawo refleksyjne nie czyni ani jednego, ani drugiego. Nośni-
kiem jego normatywnej mocy nie jest już władczość, ale właśnie refleksyjność. 
Prawo użycza innym podsystemom swoich refleksyjnych struktur, prowokując 
je w  ten sposób do rozwinięcia ich własnych zasobów normatywnych, dzięki 

6  Takie założenie prowadzi Luhmanna np. do stwierdzenia, że sędzia jest jedynie 
„kognitywnie, a nie normatywnie” zależny od systemu prawa (Luhmann 1988b, 22).

7  W  nieco innym ujęciu, jak pisałem, mowa jest o  trylemacie: prawo samo może zostać 
skolonizowane przez obcą mu racjonalność i w ten sposób utracić własną autonomię oraz inte-
gralność.



246

którym będą mogły one decydować o właściwym działaniu i wypełniać z kolei 
im przypisane funkcje społeczne.

Jak kilkukrotnie już wskazywałem, taka interpretacja refleksyjności prawa 
stanowi próbę jej osadzenia w roli głównego źródła normatywności: refleksyj-
ność ma, wedle wizji Teubnera, prowadzić do ukonstytuowania się porządków 
normatywnych w poszczególnych refleksyjnych podsystemach. Teoria Teubne-
ra może być zatem odczytywana jako socjologiczno-prawna realizacja dążenia 
do samougruntowania refleksyjnego rozumu. Rozum – tu reprezentowany przez 
system prawa – sam z siebie wyprowadza wszelkie zasady, w tym również nor-
my poświadczające jego prawomocność. Jest to dążenie zgodne z klasyczną sa-
moświadomością nowoczesności, która jest przekonana, że „musi czerpać swoją 
normatywność z  samej siebie”8. Teoria prawa refleksyjnego jawi się z  tej per-
spektywy jako najbardziej konsekwentnie modernistyczna z wszystkich tu oma-
wianych. Jednak takie postawienie sprawy rodzi co najmniej dwojakiego rodzaju 
wątpliwości, związane zarówno ze strategią metodologiczną przyjętą w ramach 
teorii, jak i z jej praktycznymi konsekwencjami.

Wyjaśnienie specyficznego „wkładu”, który w system społeczeństwa wnosi 
refleksyjność prawa, ma charakter funkcjonalistyczny – i  jak to z wyjaśnienia-
mi funkcjonalnymi bywa, pozostaje dość mętne. Podejście funkcjonalne spotka-
ło się w naukach społecznych z wieloraką krytyką, której streszczać tu nie ma 
potrzeby9. Wystarczy zwrócić uwagę na jeden kłopot, w który – śladem wielu 
funkcjonalistów – wikła się Teubner, a który związany jest bezpośrednio z nor-
matywnym statusem pojęcia refleksyjności. Jak się zdaje, autor ten dokonuje cha-
rakterystycznego przeskoku argumentacyjnego. Na początku traktuje kategorię 
funkcji jako analityczną, będącą elementem teoretycznego opisu społeczeństwa. 
Pojęcie funkcji służy więc zewnętrznemu wyjaśnianiu pozycji, jaką refleksyjne 
prawo zajmuje w systemie społeczeństwa. Mniejsza o to, czy samo to wyjaśnienie 
jest przekonujące (pojęcie funkcji zdaje się pełnić w funkcjonalizmie rolę swoi-
stego magicznego proszku, który stosuje się, aby rozwiązać zagadkę społecznej 
integracji) – dość, że omawiane pojęcie ma charakter analityczny i eksplanacyj-
ny. W  pewnym jednak momencie (który nie jest jasno wskazywany) to samo 
pojęcie funkcji staje się podstawą do formułowania programów normatywnych 
i praktycznych rad pod adresem praktyki. Mówi się więc nam teraz, że prawo 
powinno rozwijać swą refleksyjność, aby wypełniać pożądane funkcje społecz-
ne (koordynacja działań). Stała się rzecz tajemnicza: z kategorii służącej do ze-
wnętrznego wyjaśniania praktyki funkcja przekształciła się w pojęcie normatyw-
ne, służące formułowaniu praktycznych postulatów wewnątrz danej praktyki. 
Brak jednak wyjaśnienia, jak to możliwe, aby to samo pojęcie łączyło tak różne, 

8  W oryg. „Sie muß ihre Normativität aus sich selber schöpfen” (Habermas 1985, 16). Pol-
skie tłumaczenie nieco odbiega w tym miejscu od sensu oryginału (por. Habermas 2005b, 16).

9  Dość reprezentatywnego przeglądu w tym zakresie dostarcza np. Szacki (2002, 824–828).



247

analityczno-normatywne zadania: w jaki sposób przekonano uczestników danej 
praktyki, aby przyjęli zewnętrzny opis jako dyrektywę dla praktycznej orientacji 
własnych działań w ramach praktyki. Tak też dzieje się w przypadku teorii Teub-
nera. Zdaje się on zakładać, że refleksyjność prawa przestanie pełnić rolę jedynie 
kategorii teoretycznej, a zostanie zaakceptowana jako sui generis program poli-
tyczny; nie tłumaczy jednak, dlaczego uczestnicy życia społecznego mieliby na 
ten program przystać.

Drugi kłopot z  teorią Teubnera polega na paradoksalnym charakterze pro-
ponowanego w  niej pod szyldem refleksyjności prawa programu politycznego. 
Program ten ma bowiem polegać na… eliminacji polityczności. Kwestię tę wy-
jaśniałem szerzej w rozdziale II, w tym więc miejscu pozwolę sobie podsumo-
wać jedynie najważniejsze ustalenia: prawo refleksyjne ma, w zamyśle autora, 
rezygnować z  podejmowania jakichkolwiek rozstrzygnięć, które ingerowałyby 
w autonomiczną logikę innych podsystemów; przekształcając refleksyjnie samo 
siebie, ma wzbudzać normatywne zasoby wewnątrz tych podsystemów. Z punktu 
widzenia teoretycznego jest to jednak rozstrzygnięcie mało przekonujące, trudno 
bowiem połączyć sensownie tezę o autopojezie z normatywnymi oczekiwaniami 
wobec prawa. Z kolei z praktycznego punktu widzenia, jak wykazały rozważania 
rozdziału V, próba oparcia rozstrzygnięć normatywnych na „czystej” refleksyjno-
ści, bez (władczego w istocie) wprowadzenia jakichkolwiek standardów material-
nych, prowadzi do refleksyjnego przeciążenia systemu oraz do problemów z po-
lityczną legitymizacją i odpowiedzialnością za decyzje podejmowane w ramach 
poszczególnych podsystemów.

Te problemy z legitymizacją i odpowiedzialnością, do których doprowadza 
m.in. teoria prawa refleksyjnego, stanowią jeden z głównych punktów zaintere-
sowania w teorii społeczeństwa ryzyka Becka. Zdaniem Becka nadmierne rekur-
sywne zamknięcie poszczególnych dyskursów i  systemów społecznych prowa-
dzi do powstawania struktur „zorganizowanej nieodpowiedzialności”. W  tym 
miejscu ujawnia się normatywny potencjał ryzyka: jako refleksywny skutek 
uboczny funkcjonowania nowoczesnego społeczeństwa, przekracza ono granice 
poszczególnych podsystemów i podmywa zastane struktury społeczne. Ryzyko 
jest głosem „realnego”10, takim jednak, który od razu stanowi wyzwanie: wy-
kazując nieadekwatność struktur politycznych i prawnych, ujawnia tym samym 
swoją normatywną zawartość. Refleksyjność, rozumiana jako konfrontowanie 
się społeczeństwa ze skutkami ubocznymi w  postaci różnych rodzajów ryzy-
ka, ma więc w rozważanej teorii wyraźny, choć specyficzny sens normatywny. 
Jej specyfika polega m.in. na tym, że ta emergencja normatywności na ryzy-
ku, czyli jego upolitycznienie, do jakiego dochodzi w ramach refleksyjności, ma 
charakter mimowolny i nieplanowy (lub, jak powie autor, „nieczysty”). Ma ona 

10  O  problemach Becka z  określeniem się na linii realizm–konstruktywizm pisałem już 
w rozdziale IV.



248

też przede wszystkim postać krytyczną, sprowadzającą się do kwestionowania 
tego, co zastane; nie oznacza to jednak całkowitej nieobecności elementów pozy-
tywnych. Refleksyjna konfrontacja z ryzykiem prowadzi do dwojakiego rodza-
ju konsekwencji normatywnych: do zmiany konturów polityki (polityczne stają 
się bowiem nowe, dawniej nieuznawane za takie, problemy i decyzje) oraz do 
wykształcenia się politycznego programu, który wedle wizji autora ma przybrać 
postać kosmopolitycznej utopii.

Wynika z tego, że teoria społeczeństwa ryzyka wyraźnie rozpoznaje norma-
tywny wymiar pojęcia refleksyjności – nawet jeśli to refleksyjne ugruntowanie 
normatywności, jako wymuszone, ma nieco inny charakter niż w klasycznych 
modernistycznych koncepcjach. W tym miejscu ujawnia się jednak pewien prob-
lem, który omawiałem już wcześniej. Teoria Becka zakłada bardzo silny związek 
refleksyjności z normatywnością, który polega na tym, co określiłem wcześniej 
jako „wkład walidacyjny”: normatywność wyłania się na sposób emergentny 
z samego refleksyjnego ruchu świadomości. Powtarzając słowa jej autora: „nor-
matywność tę […] trzeba wydobyć […] z  rzeczywistej dynamiki powstawania 
społeczeństwa światowego ryzyka i z rozmaitych ambiwalencji tego społeczeń-
stwa” (Beck 2012, 75). Widzimy tu zatem zamierzenie, podobne do próby podję-
tej przez Teubnera, wyprowadzenia normatywności z samego procesu refleksyj-
ności. Zmienia się jedynie skala: refleksyjność ma obejmować już nie separowane 
podsystemy, ale całe społeczeństwo, i to w wymiarze globalnym. Jednak charak-
ter związku między refleksyjnością a normatywnością pozostaje niemal tożsamy. 
Nie dziwi więc, że rozwiązanie proponowane przez rozważaną teorię okazuje 
się podobnie problematyczne. W szczególności, jak pisałem w rozdziale IV, tak 
ugruntowana normatywność okazuje się dość wątła i widmowa: jest zazwyczaj 
skutkiem emocjonalnej reakcji na dochodzące do głosu zagrożenie, która jednak 
– jak to emocje – ma tendencję do szybkiego wyczerpywania się. Samo reflek-
syjne rozpoznanie zagrożeń, do jakiego dochodzi w społeczeństwie ryzyka, nie 
daje jeszcze wskazówek do działania, a  prowadzić może jedynie do fatalizmu 
i zniechęcenia. W ostateczności Beck stoi, jak się wydaje, przed wyborem: albo 
normatywne przesłanie jego teorii podlegać będzie redukcji psychologicznej, tra-
cąc jakiekolwiek solidne podstawy, albo konieczne będzie wprowadzenie jakichś 
wyraźnych założeń normatywnych, które pozwolą rozstrzygnąć, czego właściwie 
oczekujemy od polityki i prawa doby społeczeństwa ryzyka. Autor nie jest jednak 
skłonny przystać ani na jedno, ani na drugie rozwiązanie, co prowadzi do nie-
spójności całej koncepcji.

Tego typu pułapek unika dopiero teoria prawa responsywnego. Jest to moż-
liwe dzięki temu, że według przyjętej w niej optyki refleksyjność od początku 
zostaje powiązana ze specyficznym dla prawa ideałem normatywnym. Każda in-
stytucja społeczna, zdaniem autora, może być postrzegana jako nośnik takiego 
nadrzędnego dla niej ideału, który wyznacza jej tożsamość, a zarazem definiuje 
jej rolę wobec wspólnoty. Ideał taki, na wzór greckiego pojęcia telosu, wyznacza 



249

zatem etyczny i polityczny sens danej instytucji. W wypadku prawa mowa o ide-
ale legalności, rozumianym jako poszerzanie przestrzeni rozumnej deliberacji 
oraz „stopniowe ograniczanie zakresu arbitralności” (Selznick [1969] 1980, 12). 
Dla Selznicka ta kwestia jest więc od początku jasna: refleksyjność ma czytelny 
sens normatywny, służąc zarówno rozpoznawaniu, jak i urzeczywistnianiu nad-
rzędnego ideału prawa.

Związki refleksyjności z ideałem legalności są wielorakie i w pewnym sensie 
kołowe. Z jednej strony refleksyjność wnosi „wkład epistemiczny”, służąc roz-
poznaniu etycznego sensu prawa. To właśnie dzięki procesom refleksyjności (re-
sponsywności) treść ideału legalności może zostać dookreślona. Z drugiej strony 
w ten sposób refleksyjność qua responsywność współwytwarza tenże ideał. Jego 
istnienie11 nie jest wprawdzie całkowicie podległe procesowi refleksyjności – jak 
miało to miejsce u Teubnera czy Becka – nie jest też jednak w pełni od niego 
niezależne. Mamy tu raczej do czynienia z  typową dla nowoczesnego rozumu 
jednością poznania i wytwarzania: responsywność, dążąc do poznania etycznego 
sensu prawa, tworzy jakiś jego obraz. W takim obrazowaniu – lub przedstawia-
niu, jakie jest udziałem responsywności – obecny jest jednocześnie moment re-
ceptywny, pasywny (rozpoznawania istniejącego wprzódy ideału), jak i moment 
aktywny, twórczy (przed-stawiania, czyli tworzenia własnego obrazu takowego 
ideału)12.

Wreszcie, po trzecie, ideał legalności sam zawiera w swojej treści postulat 
responsywności. Jego stopniowe rozpoznawanie i  urzeczywistnianie prowadzi 
w  konsekwencji do postępującego urefleksyjnienia prawa. Sytuacja prawa jest 
pod tym względem szczególna na tle innych instytucji społecznych – nie każda 
z nich będzie przecież w treści własnego nadrzędnego ideału zawierać wezwa-
nia do rozwoju responsywności. Można zatem powiedzieć, że prawo jest w pew-
nym sensie uprzywilejowane: do jego tożsamości przynależy ten atrybut, który 
niezbędny jest każdej instytucji, aby mogła ona ustalić sens własnego istnienia. 
Każda instytucja – czy będzie to gospodarka czy armia, administracja skarbowa, 
transport publiczny, nauka itd. – dla właściwego funkcjonowania i dla uniknięcia 
dysfunkcyjnych wynaturzeń wymaga jakiegoś stopnia responsywnego dialogu ze 
wspólnotą polityczną. Nie każda jednak z nich ma zasadę responsywności wpisa-
ną w sam rdzeń swojej tożsamości. Do takich natomiast instytucji należy prawo. 
Wynika z tego, że – wbrew rutynowo powtarzanym twierdzeniom o alienacji13 

11  Selznick jest, jak pokazałem w rozdziale mu poświęconym, normatywnym realistą, moż-
na więc w ramach jego teorii mówić o „istnieniu” ideałów normatywnych. Ideały te istnieją na 
sposób obowiązywania. W ten sposób osłabieniu ulega rozróżnienie bytu i powinności.

12  Na temat tej jedności momentu receptywnego i twórczego w nowoczesnej teorii obrazu 
i przedstawiania oraz związków tej teorii z koncepcją refleksyjnego rozumu zob. Siemek 2012a, 
363–371.

13  Teza o alienacji prawa powtarzana jest niezmiennie od lat, również dzisiaj. Z najnowszych 
publikacji w tym temacie zob. choćby Hertogh 2018, passim, gdzie autor wyróżnia cztery wymiary 



250

– prawu zazwyczaj będzie łatwiej niż innym instytucjom wchodzić w  dialog  
ze wspólnotą polityczną, wsłuchując się przy tym w społeczne oczekiwania nor-
matywne pod jego adresem.

Można, oczywiście, nie zgadzać się z  propozycją Selznicka, czy szerzej  
– z przyjmowaną przezeń Arystotelesową wizją świata społecznego. Trudno jed-
nak odmówić jej konsekwencji i  spójności. Jest ona ufundowana na solidnych 
– nawet jeśli kontrowersyjnych – podstawach teoretycznych, przekonująco roz-
wijanych na bardziej szczegółowe obszary analizy, co w konsekwencji prowadzi 
m.in. do całościowej socjologicznej koncepcji prawa, w ramach której to ostatnie 
jest ujmowane jako instytucja normatywna.

Jeśli mieć jakieś zastrzeżenia do tej obrony normatywności prawa, dotyczyć 
one będą szczegółowego sposobu jej realizacji. W analizach Selznicka brakuje 
bowiem tego elementu, który on sam na gruncie rozwijanej teorii musi uznać za 
jeden z kluczowych. Chodzi tu o wskazanie konkretnych mechanizmów instytu-
cjonalnych, w których postulowany ideał znajdowałby ucieleśnienie. Przypomnę, 
że to właśnie tego typu badania empiryczne doprowadziły autora do sformułowa-
nia koncepcji prawa responsywnego; począwszy jednak od jego wspólnej książki 
z Nonetem, w której koncepcja ta została po raz pierwszy przedstawiona wprost, 
po jego późniejsze prace, obcujemy już prawie wyłącznie z robotą teoretyczną. 
Brak tu więc tego osadzenia empirycznego dla twierdzeń normatywnych, które 
zarówno w oczach Selznicka, jak i z punktu widzenia założeń przyjętych przeze 
mnie w  rozdziale I  jest bezwzględnie wymagane. Ten brak zapełnia w  jakimś 
sensie późniejsza literatura z kręgu badań nad responsywną regulacją. Badania 
te pokazują konkretne możliwości – ale i ograniczenia – tego sposobu realizacji 
normatywnego ideału prawa, który podsuwa nam projekt prawa responsywnego.

3. Forma refleksyjnego poznania i działania

Pora przejść do drugiego zagadnienia, uznanego w pierwszym rozdziale za 
podstawowe dla pojmowania społecznej refleksyjności prawa. Jest to kwestia formy 
refleksyjnego poznania i  działania, w  tym także związków między refleksyjnym  
prawem a  jego otoczeniem społecznym14. W  każdym wypadku refleksyjność 
oznacza kołowy, samozwrotny cykl; co jednak znajduje się na tym okręgu 

alienacji prawa: może być ono „pozbawione znaczenia”, „bezsilne”, „oderwane od wartości” lub 
traktowane „cynicznie”. Z teorii prawa responsywnego wynika jednak, że tego typu głosy mają 
ograniczoną ważność: mówienie o alienacji prawa ma sens tylko o tyle, o ile – paradoksalnie – za-
łożyć jako pożądany responsywny obraz porządku prawnego; co więcej, w samo funkcjonowanie 
prawa wpisane są mechanizmy „dialogowe”, przeciwdziałające jego alienacji.

14  Termin „forma” funkcjonuje tu w znaczeniu zbliżonym do używanego w logice określe-
nia „forma logiczna” lub „schemat logiczny” (Marciszewski 1988).



251

refleksji, jest już przedmiotem kontrowersji. Każda z omawianych tu koncepcji 
teoretycznych odpowiada na to pytanie odmiennie.

W teorii systemów – w obu omawianych w pracy jej wariantach – refleksja 
kategoryzowana jest jako cykl zamknięty w ramach danego systemu. Wynika to 
z samej natury systemu jako złożonego z jednorodzajowych operacji. Jak pisałem, 
referując stanowisko Luhmanna: procesy chemiczne mogą wchodzić w związki 
tylko z innymi procesami chemicznymi, akty świadomości – z takimi samymi 
aktami, komunikaty z  innymi komunikatami etc. Toto pro pars, jeśli spojrzeć 
na podstawowy „budulec” systemów społecznych, można uznać, że akty komu-
nikacji prawnej mogą wchodzić w związki tylko z innymi aktami tego samego 
rodzaju, ale już nie np. z  komunikacją systemów gospodarki czy miłości. Re-
fleksyjność systemu prawa polega więc na tym, że jest on operacyjnie zamknię-
ty. Również deklarowana otwartość obserwacyjna jest dość szczególnej natury, 
polega bowiem jedynie na obserwacji własnych reakcji systemu na zewnętrzne 
bodźce. Można stwierdzić, że refleksyjność przyczynia się do ukonstytuowania 
i umocnienia autonomii systemu.

Relacja refleksyjnego samoodnoszenia jest więc całkowicie zamknięta w ob-
rębie systemu. Nie oznacza to jednak braku jakiejkolwiek otwartości na otocze-
nie. Paradoksalnie, im bardziej system jest operacyjnie zamknięty, tym bardziej 
może „pozwolić sobie” na taką otwartość. Zamkniętość nie jest przeciwstawio-
na otwartości, ale warunkuje tę ostatnią; im szczelniej bowiem zamknięty jest 
system – im zatem precyzyjniej określone są warunki przynależności do niego 
– tym więcej „zewnętrznych” zdarzeń może on uwzględniać bez ryzyka utra-
ty integralności. Ta zależność jest dobrze widoczna w prawie: system prawny, 
w którym np. kryteria walidacyjne są precyzyjnie sformułowane, może dopuścić 
znacznie większą liczbę argumentów (których status jest od początku jasny i nie 
budzi wątpliwości) w porównaniu z takim systemem, w którym kryteria walida-
cji są na tyle niejasne, że każdy nowy argument wymaga namysłu nad jego for-
malnym statusem. Ta ostatnia sytuacja – kiedy nie wiadomo, jaką wagę przypi-
sać poszczególnym argumentom – zawsze tworzy ryzyko kontrowersji i blokady 
decyzyjnej.

System autopojetyczny nie traci więc zdolności do wchodzenia w  pew-
ne związki ze swoim otoczeniem, choć będą to związki szczególnego rodzaju. 
Najważniejsze z  nich Luhmann ujmuje w  trójcy: warunkowanie, strukturalne 
sprzężenie, (inter)penetracja. Teubner, próbując wzmocnić funkcjonalną orienta-
cję teorii systemów, dorzuca do tej listy interferencję, choć tym samym zmienia 
istotnie konstrukcję całej teorii. Najważniejsze z  naszej perspektywy jest jed-
nak co innego: żadna z tych zależności nie oznacza ustanowienia relacji, która 
sama mogłaby zostać uznana za refleksyjną. Operacje systemu prawnego mogą 
zarówno być warunkowane przez, jak i same warunkować operacje innego sy-
stemu; system ten może, poprzez sprzężenie strukturalne, korzystać z  tych sa-
mych komunikatów co inny system; może wreszcie, rozpoznając inny system 



252

jako system, użyczać mu własną złożoność, lub też sam korzystać ze złożoności 
tamtego (penetracja). W każdym z tych wypadków pozostaje jednak całkowicie 
odrębny od tego drugiego systemu, a refleksja każdego z nich nie „sięga” struktur 
drugiego. Ustanowienie między systemem prawa a np. systemem gospodarki czy 
społeczeństwa obywatelskiego refleksyjnej relacji oznaczałoby w rzeczywistości 
powstanie („wyróżnicowanie się”) nowego, odrębnego od nich systemu, posiada-
jącego własną refleksyjną formę rozróżnienia. Nie jest to, oczywiście, wykluczo-
ne, jednak taki nowy system nie byłby już systemem prawnym w nowoczesnym 
znaczeniu tego pojęcia.

Jakie są konsekwencje praktyczne takiego autoreferencyjnego modelu reflek-
syjności prawa? W przypadku teorii Luhmanna odpowiedź brzmi: żadne. Jest 
ona zbyt formalna, aby wynikały z niej jakiekolwiek praktyczne wnioski dla pra-
wa. Programowo jest to jedynie analityczne narzędzie badawcze, które przykła-
dać można do dowolnie ukształtowanej praktyki. Konsekwencje takie ujawniają 
się natomiast w przypadku, bardziej praktycznie zorientowanej, teorii systemów 
w wydaniu Teubnera. Jak pokazałem, jej przyjęcie prowadzi m.in. do rozwoju 
strategii metaregulacji, polegającej na tworzeniu warunków i ram dla procesów 
samoregulacji15. Przy tej okazji jednak ujawniły się też istotne słabości, które 
wiążą się z praktyczną aplikacją omawianej teorii. Najpoważniejsze z nich doty-
czą problemów z przejrzystością i legitymacją systemów samoregulacyjnych oraz 
z ich odpowiedzialnością wobec szerszej publiki. Dla przezwyciężenia tych trud-
ności postuluje się wobec reżimów metaregulacyjnych przełamanie wzajemnego 
zamknięcia poszczególnych podsystemów i uczynienia relacji między regulato-
rem a adresatami regulacji bardziej responsywną.

Problemy praktyczne nie są jedynymi, z  jakimi musi się borykać teoria  
zakładająca samozwrotny model refleksyjności. Drugą grupę kłopotów stanowią 
te o charakterze poznawczym. Sprowadzić je można w zasadzie do omawianego 
szeroko w rozdziale II zarzutu braku relewancji: skoro wszelki teoretyczny opis 
systemu prawa jest tylko rezultatem rekursywnej refleksji w ramach tejże teorii, 
która nie dosięga przedmiotu swojego opisu, to teoria taka okazuje się ostatecznie 
pozbawiona znaczenia dla systemu prawa. Widać zatem, że zarówno w wymia-
rze praktycznym, jak i poznawczym ujawnia się potrzeba bardziej bezpośrednich 
związków między prawem a jego otoczeniem, niż dopuszcza to forma refleksyj-
ności przyjęta w ramach teorii systemów.

Związki takie od początku wpisane są w responsywny model refleksyjno-
ści, jaki odnaleźć można w teorii Selznicka. Widać to wyraźnie już na podsta-
wie tego, co na temat tej teorii powiedziane zostało w poprzednim podrozdziale. 
Responsywność polega przecież przede wszystkim na dialogu prawa z  innymi 

15  Nie jest to, rzecz jasna, jedyna wskazówka praktyczna, jaka płynie z  tej teorii dla pra-
wa. Szczególnie istotne dla samego jej autora są np. implikacje dla konstytucjonalizmu (Teubner 
2012).



253

instytucjami w jego otoczeniu. Co jednak równie istotne, dialog ten umiejscowio-
ny jest w uprzednio danym kontekście dostarczanym przez wspólnotę polityczną 
(polity), w której do niego dochodzi. Tę zależność responsywności prawa wobec 
wspólnoty widać najwyraźniej poprzez odwołanie do filozofii Arystotelesa, któ-
ra – jak wykazałem – stanowi bezpośrednią inspirację dla omawianej teorii. Już 
w tej filozofii obecna jest pewna koncepcja refleksyjności, poprzez zawartą w niej 
koncepcję rozumności. Nie jest to, oczywiście, koncepcja nowoczesna, nie jest 
ona jednak w sposób konieczny sprzeczna z nowoczesnością – także w tej epoce 
widoczne są zbliżone konceptualizacje rozumu i refleksyjności. Otóż dla Stagi-
ryty rozumność to pewna dyspozycja (cnota) człowieka – dyspozycja kluczowa, 
której znaczenie wyraża słynna definicja człowieka jako zoon logon echon, zwie-
rzęcia rozumnego. Człowiek jest jednak, jak wiemy, określony jednocześnie jako 
zoon politikon, istota polityczna. Współwystępowanie obu definicji nie jest dzie-
łem przypadku; fakt ten należy raczej czytać w ten sposób, że rozumność nie jest 
możliwa bez polityczności. Inaczej mówiąc, człowiek jako podmiot rozumny (re-
fleksyjny) wyłania się dopiero tam, gdzie istnieje wspólnota polityczna, w ramach 
której rozumność może się ukonstytuować. Nie inaczej rzecz się ma z prawem 
w wizji Selznicka: jako instytucja refleksyjna, może ona pojawić się dopiero na 
uprzednio danym podłożu politycznej wspólnoty. Refleksyjność jest więc gene-
tycznie i logicznie zagnieżdżona w takiej wspólnotowości.

Prowadzi to do całkowicie odmiennej formy refleksyjności od tej propono-
wanej przez teorię systemów. Tam refleksyjność oznaczała odróżnienie się od 
otoczenia, tutaj: ustanowienie z nim więzi. Stąd też model ten określić można 
jako wspólnotowy. Cykl refleksyjności zostaje wyprowadzony poza ścisłe grani-
ce instytucji prawa, aby powrócić doń z treściami – oczekiwaniami, roszczenia-
mi, wartościami – zewnętrznymi wobec niego. Prawo nie tylko powinno na treści 
te odpowiadać, ale też musi je przyswoić, czyli uczynić swoimi. Jak widzieliśmy, 
w praktyce prowadzi to do sytuacji, w której częściowo zaciera się granica mię-
dzy argumentami o charakterze prawnym i pozaprawnym, a treść obowiązków 
prawnych staje się przedmiotem negocjacji. Stwarza to jednak czytelne zagroże-
nie dla integralności samego prawa; można tego uniknąć tylko pod warunkiem, 
że tożsamość prawa zbudowana na rozpoznaniu i  zinstytucjonalizowaniu jego 
nadrzędnego ideału będzie dostatecznie silna.

Wspólnotowy model refleksyjności, jaki proponuje teoria prawa responsyw-
nego, jest niewątpliwie atrakcyjny tak dla praktyki, jak nauki prawa. Trudno jed-
nak nie dostrzec jego ograniczeń, o których była już mowa zarówno w rozdziale III, 
jak i V. Podstawowa trudność sprowadza się do tego, że cierpimy obecnie raczej 
na deficyt, a nie nadmiar tego typu silnych wspólnot, jakich wymaga omawiany 
model. Jak widzieliśmy, wspólnoty takie powinny być zbudowane na głębokim 
zaangażowaniu i bliskich związkach uczestników, intensywnym dialogu i wza-
jemnym zaufaniu. Można, oczywiście, wspierać dążenia do rozwijania tego 
typu form obywatelskiej wspólnotowości – a  responsywne instytucje prawne, 



254

będąc od tych form zależne, same mogą też przyczyniać się do ich rozwoju  
– jednak nie zawsze te wysiłki będą kończyć się sukcesem. Stąd też, jak pokazuje 
przykład responsywnej regulacji, omawiany model refleksyjności może znaleźć 
zastosowanie tylko w wybranych przypadkach. Tam, gdzie uczestnicy stosunków 
prawnych są mniej skłonni do wzajemnego zaufania i współpracy, a ich pozycje 
bardziej wzajemnie zantagonizowane, tam szukać trzeba alternatywnych wzor-
ców refleksyjności dla prawa.

Takiej alternatywnej wizji, którą określić można mianem modelu dialektycz-
nego, dostarcza trzecia z omawianych tu teorii, czyli koncepcja społeczeństwa ry-
zyka. Od autoreferencyjnego ujęcia teorii systemów różni ją to, że zakłada ona 
refleksyjny charakter relacji między różnymi stronami życia społecznego (jed-
nostkami, instytucjami). Od ujęcia wspólnotowego odróżnia ją to, że refleksyjność 
taka nie opiera się na wspólnotowym konsensie, ale dopuszcza sprzeczne i kon-
fliktowe stanowiska. Refleksyjność jest tu więc pewną grą przeciwieństw, które 
– nie tracąc nic ze swej różnicy – są zmuszone wejść ze sobą w dialog. Dialektyka 
od samych swych początków łączona jest z pracą na przeciwstawnych sobie ele-
mentach, przy braku jednoczącej zasady, która pozwoliłaby przezwyciężyć różni-
ce16. Taki też sposób postrzegania refleksyjności przyjmuje teoria społeczeństwa 
ryzyka. Refleksyjność (refleksywność) oznacza tu, przypomnę, przede wszystkim 
konfrontację z  „uwolnionymi” skutkami ubocznymi. Taka konfrontacja wyma-
ga otwarcia refleksyjnych cykli poznania i działania na to, co zewnętrzne wobec 
danej instytucji, które to otwarcie zwykle jednak nie prowadzi – przynajmniej 
w krótkim w i średnim okresie – do pojednania i pogodzenia przeciwieństw. Tak 
rozumiana refleksyjność ma charakter „brudny” nie tylko w tym sensie, że jest 
wymuszona (jak pisałem wyżej), ale także dlatego, że dokonuje się wśród poli-
tycznych napięć, które nie tworzą perspektyw konsensusu.

W ten dialektyczny – a zatem z jednej strony dialogowy, a z drugiej sporny 
– model refleksyjności dobrze wpisuje się również wprowadzone przez Becka 
rozróżnienie między linearnymi a nielinearnymi koncepcjami wiedzy. Jak pisał 
on o tej różnicy: „Kryterium zatem ma postać: tam zamknięte, tu otwarte, tam 
konsensualne, tu antagonistyczne sieci aktorów, problematyzacje, metody, prze-
wodnie hipotezy, scenariusze, szacunki i oceny form ryzyka i zagrożeń” (Beck 
2012, 186). W koncepcji nielinearnej wiedza produkowana jest właśnie poprzez 
spór, antagonizm, różnicę zdań. Wbrew pozorom takie ujęcie nie deprecjonuje 
zasadności takich wzajemnie konfliktowych roszczeń normatywnych; nie wy-
klucza nawet możliwości określenia w niektórych wypadkach dobra wspólnego. 

16  Widać to choćby w słynnych paradoksach Zenona z Elei, uchodzącego już w starożyt-
ności za twórcę dialektyki. Widać też u  Arystotelesa, autora najstarszego znanego nam syste-
matycznego wykładu dialektyki, o której pisze on, że oprócz niej „żadna inna sztuka nie potrafi 
przecież logicznie udowadniać przeciwieństw” (Arystoteles 2004, 1355a; por. także Kleszcz 2004, 
107–124; Pichlak 2013b, 80–89).



255

Możliwość taka nie jest tu jedynie gwarantowana jakąś uprzednio uznaną wspól-
notową podbudową dla porozumienia.

Dla prawa oznacza to m.in., że swoje rozstrzygnięcia musi częściej opierać 
nie na konsensie, ale na konflikcie. Według omawianego modelu prawo społecz-
nie refleksyjne to takie, które tworzy możliwość dla artykulacji przeciwstawnych 
poglądów17, interpretacji, stanowisk w rozstrzyganej kwestii i które nie odmawia 
a priori prawomocności żadnemu z takich głosów. Jednocześnie prawo takie nie 
zakłada, że wszystkie te sprzeczne poglądy dają się ze sobą uzgodnić i zharmo-
nizować; nie wszystkim też może zostać ostatecznie przypisana ta sama waga. 
Na tym wszak polega rozstrzygająca funkcja prawa, że w końcowej decyzji może 
(lub musi) ono przyznać pierwszeństwo jednemu stanowisku przed innymi. Nie 
może jednak – wciąż według rozważanego modelu – zignorować i pominąć tych 
głosów, którym taka preferencja nie została przyznana.

W odniesieniu do problematyki regulacji oznacza to, że decyzje regulacyj-
ne powinny być poprzedzone możliwie szeroką debatą, w której będą podlegać 
artykulacji zróżnicowane interpretacje ryzyka regulacyjnego; decyzje podjęte 
w wyniku takiej debaty nie będą jednak koniecznie dążyć do „wyważenia” i „po-
godzenia” takich przeciwstawnych opinii, ale będą musiały władczo rozstrzygać, 
którym interpretacjom nadać oficjalną sankcję obowiązywania. Dokonuje się to 
w ramach definiowania tego, co zostaje uznane za ryzyko instytucjonalne. Roz-
strzygnięcie w tym przedmiocie ma charakter polityczny. Nie znaczy to, że za 
jego podjęciem nie mogą stać twarde dane (jak np. w kwestii obowiązkowych 
szczepień ochronnych czy ograniczeń w sprzedaży i użytkowaniu papierosów), 
nie zmienia to jednak jego natury jako decyzji politycznej. Stwierdzenie o poli-
tycznym charakterze rozstrzygnięcia w kwestii oficjalnie uznanego ryzyka in-
stytucjonalnego nie służy też deprecjonowaniu jego prawomocności. Przeciwnie, 
tylko takie decyzje, których polityczność jest jawna, mogą być uznane za w pełni 
legitymowane.

Rozważania niniejszego podrozdziału pozwoliły wyodrębnić trzy modele, 
za pomocą których można opisywać formę refleksyjnego cyklu poznania i dzia-
łania. Modele te określiłem jako: autoreferencyjny, wspólnotowy oraz dialektycz-
ny. Każdy z nich uznaje, że refleksyjna struktura, za jaką należy uznać prawo, 
napotyka w swoim otoczeniu inne podobnie refleksyjne struktury. Różnią się one 
jednak tym, jak postrzegają zachodzące między nimi relacje oraz sam cykl re-
fleksyjny. Pierwszy z modeli zakłada zamkniętą formę cyklu refleksji prawnej, 
w  której prawo obserwuje jedynie samo siebie i  do samego siebie się odnosi. 
Oba pozostałe modele łączy to, że postrzegają cykl refleksji jako z konieczności 
wychodzący poza obręb samoodnoszącej się struktury (prawa) i otwarty na to, 

17  Dialektyka, zgodnie z  klasycznym ujęciem, dotyczy właśnie tego, co jest przedmiotem  
„poglądów” (doxa), mających status „prawdopodobieństwa” (endoxon), w odróżnieniu od tego, co 
jest przedmiotem wiedzy pewnej (episteme) (por. Leśniak 2003, 341–342; Pichlak 2013b, 82–83).



256

co wobec niej zewnętrzne; innymi słowy, oba te modele uznają refleksyjność nie 
tylko samego prawa czy innych struktur społecznych, ale także relacji między 
takimi strukturami. Różni je natomiast sposób dokładnego rozumienia takiej re-
fleksyjnej relacji: w modelu wspólnotowym refleksyjny charakter relacji zostaje 
zagwarantowany przez osadzenie jej na bardziej pierwotnym podłożu wspólnoty, 
w modelu dialektycznym natomiast nie zakłada się żadnego takiego jednoczące-
go kontekstu czy zasady, a refleksyjność relacji nie wyklucza konfliktu.

Wyróżnione modele mają, rzecz jasna, charakter analityczny, funkcjonując 
jako typy idealne. Rzeczywista praktyka prawna zazwyczaj będzie łączyć w so-
bie pewne elementy form charakterystycznych dla każdego z nich. Można jednak, 
jak się zdaje, wskazać takie sytuacje, w których praktyka ta zbliża się do danego 
modelu na tyle, że może być zasadnie uznana za jego egzemplifikację. Tak spra-
wa się ma z rozważanymi w pracy strategiami prawnej regulacji, które wyraźnie 
wpisują się w wyróżnione tu modele. Nie znaczy to oczywiście, że modele te na-
leży traktować jako jednokierunkowo oddziałujące na istniejącą praktykę. Jeśliby  
szukać takich zależności przyczynowo-skutkowych między teorią a praktyką  
(co zasadniczo nie jest przedmiotem rozważań w niniejszej książce), byłyby one 
zapewne znacznie bardziej skomplikowane i  dwukierunkowe. Z  perspektywy 
pracy najważniejsza rola tych modeli teoretycznych jest inna: prezentując pod-
stawowe założenia, na których opiera się praktyka, odsłaniają one kluczowe uwa-
runkowania (możliwości i ograniczenia) odpowiadającej im praktyki.

Stwierdzone zależności między trzema wyróżnionymi tu modelami teore-
tycznymi a istniejącą w sferze regulacji praktyką wskazują na praktyczną donio-
słość każdego z tych modeli. Zarazem jednak jest dostatecznie jasne, że w świetle 
dotychczasowych rozważań nie każdy z  nich wydaje się równie przekonujący 
teoretycznie i  akceptowalny od strony praktycznej. Przeprowadzone badania 
prowadzą zatem do wniosku o  przewadze takiego pojmowania refleksyjności, 
które m.in. uwzględniać będzie dialektyczny charakter relacji między refleksyj-
nym prawem a jego otoczeniem. Nie znaczy to, że należy np. przyjąć na gruncie 
prawoznawstwa wprost i bez zastrzeżeń teorię modernizacji refleksywnej Becka; 
we wcześniejszych partiach książki ukazałem wyraźnie jej słabości. Jednak pro-
ponowana przez nią wizja dialektycznie kształtującej się refleksyjności zasługuje 
na uwagę – nawet jeśli wymaga pewnych modyfikacji i uzupełnień, które pozwo-
lą m.in. uwzględnić cenne poglądy Selznicka na temat normatywnego znaczenia 
refleksyjności.

To, że refleksyjność prawa ma charakter dialektyczny, oznacza zarazem, że 
nie jest ona „samowystarczalna”, wymaga bowiem spotkania z  tym, co wobec 
niej zewnętrzne. Dlatego też ostatni podrozdział podejmuje tę kluczową dla właś-
ciwego zrozumienia refleksyjności prawa problematykę jej dialektycznej i niesa-
moistnej natury.



257

4. Niesamoistność refleksyjności

4.1. Spojrzenie dziecka, spojrzenie króla

Na słynnym obrazie Diega Velazqueza Las Meninas (Panny dworskie), który 
tak pięknie opisał Michel Foucault (2006, 17–28), możemy oglądać scenę rozgry-
wającą się w jednej z sal pałacu królewskiego w Madrycie. Oto na środku po-
mieszczenia zebrało się barwne towarzystwo: dwórki, karły, służba i pies. Wszy-
scy oni otaczają stojącą w centrum infantkę, jedyną córkę króla Filipa IV i jego 
żony Marianny, Małgorzatę Teresę. Infantka przechyla lekko głowę, kierując 
wzrok przed siebie, wprost w stronę widza. Nieco w głębi i na uboczu, po lewej 
stronie obrazu, stoi malarz – sam Velazquez. Stoi przodem do widza, częściowo 
przesłonięty ogromnym płótnem, którego możemy oglądać jedynie tylną stronę. 
Pędzel i paleta w rękach mistrza, pozycja na wprost sztalug, skupione spojrzenie 
skierowane ku widzowi – wszystko to wskazuje, że zastaliśmy go przy pracy nad 
obrazem. Co jednak przedstawia ten obraz?

W dokumentach z epoki obraz figuruje jako wizerunek infantki Małgorzaty 
Teresy (zob. Lesser 2018). Rzeczywiście, to ona właśnie znajduje się nie tylko na 
środku sali, ale także w centrum kompozycji. Czy jednak obraz, który oglądamy, 
i obraz, nad którym pracuje przedstawiony na nim malarz, to to samo dzieło? 
To niemożliwe: dziewczynka nie znajduje się w miejscu, w którym jako modelu 
mógłby dosięgnąć jej wzrok artysty. Velazquez zastosował fortel: malując córkę 
królewską, przedstawił przede wszystkim samego siebie w momencie tworzenia 
dzieła. Kogo jednak portretuje Velazquez z obrazu? Ku komu kieruje spojrzenie 
on sam, dziecko i towarzyszące im postaci?

Rozwiązanie tej zagadki zawarte zostało na ostatnim, trzecim planie obrazu. 
Dostrzec możemy na nim niewielkie lustro, w którym odbijają się dwie niewy-
raźne sylwetki. To Filip VI z małżonką, para królewska. W porządku przedsta-
wiania mgliście obecni na ostatnim z planów, w porządku rzeczywistości stoją 
w centrum pierwszego planu. To oni są prawdziwym tematem obrazu. Między 
porządkiem rzeczywistości a  porządkiem przedstawiania następuje więc od-
wrócenie ról: córka królewska staje się tematem obrazu o tyle, o ile usunęła się 
w (przedstawianej) rzeczywistości z tego obszaru, w którym znajduje się model 
przedstawienia; właśnie poprzez ten ruch usunięcia znalazła się w  przestrzeni 
uchwyconej na obrazie, niczym w kadrze z pracowni mistrza. Król z królową, 
nieobecni na obrazie, stanowią w  (obrazowanej) rzeczywistości główny temat 
przedstawienia, na którym skupia się uwaga wszystkich obecnych. To, co stanowi 
rzeczywiste centrum (para królewska), pozostaje niewidoczne (por. też Siemek 
2012b, 335–336).

Jeśli więc przeniknąć poza warstwę obrazu i dotrzeć do tego, co jest obra-
zowane, okazuje się, że właściwym tematem przedstawienia jest para królewska. 



258

A jednak para ta, stojąc naprzeciw malunku (a więc w miejscu, w którym znaj-
dujemy się my, jako widzowie), nie ujrzy samej siebie. Trudno za ich obraz uznać 
mglisty wizerunek w lustrze. (Możemy mieć wątpliwości, czy ten dziwny arte-
fakt w ogóle jest lustrem: gdyby tak było, zgodnie z prawami perspektywy po-
winniśmy ujrzeć w nim „od tyłu” całą scenę rozgrywającą się w pracowni; jest 
to więc raczej jedynie trick twórcy, mający naprowadzić nas na właściwy temat 
dzieła). Chcąc zobaczyć własny obraz, król z małżonką ujrzą tylko martwe, puste 
plecy płótna, przy którym stoi malarz. To, co mogą dosięgnąć wzrokiem, to nie 
własny obraz, ale tylko sam proces obrazowania: sposób, w jaki przedstawiają się 
w oczach wszystkich wpatrzonych w nich postaci. Oto Luhmannowska „podwój-
na kontyngencja” w czystej formie. Jest tu jednak zawarta także dalsza myśl, na 
temat koniecznego niespełnienia refleksji: jak uczy przykład królewskiej pary, 
podmiot nie może dotrzeć do czystego obrazu samego siebie. Wszystko, co jest 
mu dostępne, to refleksy, odbicia, przedstawienia.

4.2. Dialektyka refleksyjności prawa

Panny dworskie powstały w 1656 roku. Dokładnie piętnaście lat wcześniej 
Kartezjusz publikuje swoje Medytacje o pierwszej filozofii. Para królewska u Ve-
lazqueza nie ma w  sobie jednak nic z  samopewności Ego cogito. Jeśli już, jej 
doświadczeniu bliżej raczej do, zapisanej pół wieku później przez Berkeleya, 
formuły esse est percipi (być to być postrzeganym)18, a jeszcze bardziej do He-
glowskiej zasady uznania. Artysta polemizuje więc – w sobie właściwym języ-
ku – z koncepcją refleksji jako samougruntowania. Król patrzy – i  jego wzrok 
napotyka skierowane ku niemu spojrzenie innych. Właśnie w  tym spojrzeniu, 
i jedynie w nim, rozpoznaje siebie jako króla.

Płótno Velazqueza naprowadza nas w ten sposób na jeszcze jedną, być może 
kluczową, własność refleksyjności. Jest ona zarazem zgodna z wnioskami na te-
mat natury społecznej refleksyjności prawa, do jakich mogą prowadzić rozważa- 
nia obu poprzednich podrozdziałów. Otóż w obu wyróżnionych w nich konteks-
tach – jej normatywnego sensu, a także formy refleksyjnego cyklu – refleksyjność 
okazuje się niesamoistna, podobnie jak spojrzenie królewskiej pary z obrazu. Jak 
można było zauważyć, prawo refleksyjne to takie, które pozostaje z konieczności 
otwarte na dopełnienie przez coś, co zewnętrzne wobec jego własnej refleksyj-
ności. Podczas omawiania normatywnego wymiaru refleksyjności ta jej niezu-
pełność ujawniała się na kilka sposobów. Przede wszystkim refleksyjność wzię-
ta, by tak rzec, sama w  sobie nie jest w  stanie ani dostarczyć normatywnych 
racji dla podjęcia rozstrzygnięcia, ani też wskazać momentu, w  którym takie 

18  Jak chcą niektórzy, pierwotnym polem, na którym wyłoniło się zagadnienie refleksyj-
ności, jest właśnie optyka, odkrywająca refleksyjną naturę światła i spojrzenia (Gadamer 2013, 
646–647).



259

rozstrzygnięcie byłoby już w  pełni refleksyjnie uzasadnione. Rozstrzygnięcie, 
czy też decyzja prawna (decyzja tworzenia lub stosowania prawa) jest więc ta-
kim czynnikiem, który z perspektywy samej refleksji jawi się jako przychodzący 
z zewnątrz i w  jakimś sensie arbitralny. Procesy refleksyjności mogą wspierać 
podjęcie takiej decyzji poprzez lepsze jej ugruntowanie, nie mogą jednak same 
z siebie decyzji wytworzyć. Pozostawione same sobie będą raczej dążyć do kolej-
nych zapętlających się rekursywnie odniesień, co skutkować będzie wpadaniem 
prawa w „spiralę refleksyjności” i przeciążeniem całego systemu. Refleksyjność 
jest więc niesamodzielna o  tyle, że nie potrafi sama w  sobie stać się źródłem 
normatywności, ale wymaga dopełnienia przez zewnętrzne wobec niej, bardziej 
materialne standardy rozstrzygania.

Ta niesamoistność refleksyjności ujawniła się jeszcze wyraźniej w kontek-
ście drugiej z rozważanych w tym rozdziale kwestii, czyli formy refleksyjnego 
cyklu poznania i działania. Znamienne, że wszystkie trzy wyróżnione tu modele 
– autoreferencyjny, wspólnotowy i dialektyczny – mimo dzielących je różnic łą-
czy to wspólne przekonanie, że refleksyjność prawa nigdy nie jest refleksyjnością 
samego prawa, że zawsze musi ona znaleźć swoje odzwierciedlenie w refleksyj-
ności innych struktur w społecznym otoczeniu prawa. Te konkluzje teoretyczne 
znalazły zresztą potwierdzenie w  obserwacji warunków powodzenia różnego 
rodzaju strategii regulacyjnych. Zarówno zatem z  rozważań pojęciowych, jak 
i  z obserwacji praktyki regulacyjnej płynie wspólny wniosek, że refleksyjność 
prawa jest w sposób konieczny sprzężona z refleksyjnością jego otoczenia. Prawo 
może być refleksyjne tam, gdzie wchodzi w  interakcje z  innymi refleksyjnymi 
strukturami – systemami, instytucjami, jednostkami.

Wygląda więc na to, że modernistyczne dążenie do samougruntowania się 
refleksyjnego rozumu (vel rozumnej refleksyjności) musi, przynajmniej w nor-
matywnej sferze prawa, pozostać niespełnione. Refleksyjność prawna nie jest 
w stanie ugruntować samej siebie, czyli upewnić się sama co do swojej prawo-
mocności, ze względu na to, że zawsze pozostaje niepełna. Ta niepełność stanowi 
konsekwencję faktu, że na wszelką refleksję składają się dwie „strony”, jakimi 
są jej przedmiot oraz jej akt. Za Markiem J. Siemkiem można określić je jako 
stronę prawdziwości (zwrócenie ku przedmiotowi) oraz stronę pewności (zwró-
cenie ku sobie samej) (Siemek 2011, 387–388)19. „Dramat” refleksyjności polega 
na tym, że nie może ona być jednocześnie refleksją siebie i swojego przedmiotu: 
w danym momencie może być zwrócona tylko w jedną z tych stron. Pięknie i nie-
zwykle trafnie wyraża to metafora „pleców” i  „odwracania się” świadomości, 
pochodząca od nie raz już na tych stronach przywoływanego Hegla. Świadomość 
(refleksja), zwracając się w jedną z tych stron, ku swojemu przedmiotowi lub ku 
swojemu aktowi, jednocześnie odwraca się plecami do drugiej z nich. Nigdy nie 

19  Siemek komentuje tutaj stanowisko Hegla, który to filozof mówi o  różnicy, do jakiej 
dochodzi w świadomości między wiedzą a prawdą (Hegel 2003, 66–67).



260

potrafi jednak zajrzeć za swoje plecy: nie może jednocześnie upewnić się co do 
swojego przedmiotu i co do samej siebie (Hegel 2003, 68–69)20.

Jak widzieliśmy, to Heglowskie rozpoznanie wiernie przeniósł na grunt  
socjologii prawa już Luhmann. W przypadku prawa niezupełność refleksji ozna-
cza przede wszystkim to, że nie może ono jednocześnie rozstrzygać o  jakiejś 
kwestii i o prawomocności własnego rozstrzygnięcia. Dotyczy to zarówno sta-
nowienia, jak i stosowania prawa. W obu tych obszarach konkretna decyzja roz-
strzyga o tym, co jest prawomocne, nie potrafi jednak rozstrzygnąć własnej pra-
womocności. Można, oczywiście, zmultiplikować akt refleksji w ten sposób, aby 
rozstrzygnąć o prawomocności takiej decyzji (na tym w istocie polega kontrola 
instancyjna, a także refleksyjne monitorowanie procesu prawotwórczego, przez 
tworzenie dokumentów w rodzaju Oceny skutków regulacji), oznacza to wszakże 
tylko przeniesienie problemu na kolejny, wyższy poziom. Ilu by ich nie tworzyć, 
nie doprowadzi nas to do takiego rozstrzygnięcia, które potrafiłoby zajrzeć za 
własne plecy i zdecydować o własnej prawomocności, w ten sposób domykając 
system21. Nie znaczy to, że tego rodzaju próby nie są w praktyce podejmowane; 
w świetle jednak tego, co powiedziałem wcześniej, takie wysiłki trzeba ocenić 
jako jawnie paradoksalne i niemożliwe do spełnienia22.

Refleksyjność prawa okazuje się jednak niesamoistna nie tylko w tym sen-
sie, że jest niezupełna. Jak pokazały rozważania poprzedniego podrozdziału, jest 
ona również zapośredniczona. Prawo może czerpać korzyść z własnej refleksyj-
ności o tyle, o ile oznacza ona uwzględnianie i włączanie tego, co wobec prawa 
zewnętrzne. Nie istnieje czysta refleksyjność, zawsze bowiem pozostaje ona za-
pośredniczona w przedmiocie refleksji, który współtworzy jej treść. Krzysztof 
Kaleta i Paweł Skuczyński słusznie określają refleksyjność jako „zapośredniczo-
ną zwrotność” (Kaleta i Skuczyński 2015, 11). Kluczowe jest tu właśnie pojęcie 
zapośredniczenia (Vermittlung – znowu Hegel!), zgodnie z którym refleksyjność 
to „ruch powracania-do-siebie z tego, co inne” (Siemek 1998, 35). W przypadku 

20  Hegel mówi właśnie o  „stronach” lub „momentach” świadomości, Siemek posługuje się 
określeniem „moment” (zob. także Siemek 2011, 387–389; 2012b, 301–304; Gadamer 2013, 483).

21  Jest to nic innego jak wypowiedzenie w nieco odmiennym języku problemu z określe-
niem Grundnorm systemu prawa, którego – jako powszechnie znanego – nie ma potrzeby tu refe- 
rować.

22  Jednego z  najświeższych przykładów dostarcza wprowadzona do polskiego porządku 
prawnego w 2018 roku instytucja skargi nadzwyczajnej, pozwalająca kwestionować prawomocne 
wyroki sądowe. Instytucja ta została wprowadzona przepisami art. 89 – art. 95 ustawy z dnia 
8 grudnia 2017 roku o Sądzie Najwyższym, która weszła w życie w dniu 3 kwietnia 2018 roku 
(Ustawa o SN 2017). Widać w tym rozwiązaniu poszukiwanie takiego właśnie zwornika systemu 
wymiaru sprawiedliwości. W intencji twórców, jak się wydaje, wyroki wydane w drodze skargi 
nadzwyczajnej mają rozwiązywać problem prawomocnych, a niesprawiedliwych wyroków – aby 
jednak mogły to skutecznie czynić, same muszą wpierw upewnić się co do własnej sprawiedliwo-
ści. Są to więc w zamierzeniu wyroki, które rozstrzygają o prawomocności innych rozstrzygnięć, 
jednocześnie przesądzając swoją własną prawomocność.



261

prawa najbardziej podstawowym przejawem tego „innego” jest po prostu przed-
miot regulacji; mogą to być jednak także oczekiwania czy interpretacje wysu-
wane przez adresatów prawa lub różne grupy społeczne; mogą mechanizmy 
refleksyjności funkcjonujące w regulowanych prawem podsystemach czy organi-
zacjach; mogą również zasady moralne i wymogi polityki, które prawo zmuszane 
jest uwzględniać.

Powracają tu na myśl słowa Paula Ricoeura, przywoływane w nieco innym 
kontekście w  rozdziale I, zgodnie z  którymi refleksja stanowi przeciwieństwo 
bezpośredniości, jest bowiem samopoznaniem pośrednim, dokonującym się na 
okrężnej drodze analizy tego, co wobec poznającej refleksji zewnętrzne. Zresztą 
„dialektyka siebie samego i innego”, jaką rozwija ten autor (Ricoeur 2004; 2005), 
wydaje się pożyteczną perspektywą filozoficzną dla opisania tej zapośredniczo-
nej natury prawnej refleksyjności. Obraz refleksyjności prawa, jaki wyłania się 
z badań socjologicznych – zapośredniczonej, niezupełnej, domagającej się dialek-
tycznego dopełnienia z zewnątrz – zaskakująco dobrze współgra z Ricoeurow-
skim projektem hermeneutyki filozoficznej. Można zatem wysnuć hipotezę, że 
ta perspektywa filozoficzna mogłaby wnieść cenny wkład w zrozumienie pojęcia 
społecznej refleksyjności prawa23. Ponieważ jednak prezentowana praca progra-
mowo ogranicza się do poziomu teorii socjologicznej, pozwalając sobie jedynie 
na pewne szczegółowe wglądy filozoficzne, hipoteza ta nie może być tu w pełni 
zweryfikowana.

Wsparcia dla tego dialektycznego ujęcia refleksyjności prawa należałoby za-
tem szukać konsekwentnie na płaszczyźnie teorii społecznej. Takiego formalne-
go uzasadnienia dla zaprezentowanej koncepcji refleksyjności – jako z istoty nie-
samodzielnej, wymagającej dialektycznych zapośredniczeń i dopełnień – zdaje 
się dostarczać zwłaszcza teoria strukturacji Anthony’ego Giddensa. Co istotne, 
teoria ta pozostaje zgodna z przywołaną w rozdziale I koncepcją instytucjonalnej 
refleksyjności, zaproponowaną przez tego autora. Czy też raczej: ta ostatnia kon-
cepcja, jako bardziej szczegółowa, daje się wpisać w ogólny schemat teoretyczny 
strukturacji (Giddens 2009, 11).

Zgodnie z  podstawowym założeniem teorii strukturacji organizacja życia 
społecznego i  relacje między jego podstawowymi elementami mają charakter 
refleksyjny i dialektyczny. Co ważne, teoria ta dostarcza schematów analitycz-
nych pozwalających uchwycić tę dialektykę na obu interesujących nas poziomach 
analizy: strukturalnym i hermeneutycznym. Na pierwszym z nich schemat taki 
zbudowany jest wokół pojęcia dualności struktury, które wyrażać ma relację mię-
dzy działaniem podmiotowym a systemem społecznym (Giddens 2003, passim,  

23  Choć sam Ricoeur twierdził, że problematyka prawna stanowi „zdumiewający brak” 
w jego kulturze filozoficznej (Ricoeur 2003d, 167), zaproponowana przezeń wersja hermeneutyki 
filozoficznej okazała się sprzyjać jej prawnym aplikacjom. W rodzimej literaturze zob. np. Jabłoń-
ski 2012; Pieniążek 2015; Pichlak 2015b.



262

zwł. 55–68 i  348–351; 2009, 97–102). Tradycyjne opracowania tego problemu 
w socjologii zwykły przypisywać właśnie systemowi rolę dostarczania uwarun-
kowań strukturalnych, nakładających ograniczenia na działanie podmiotu spo-
łecznego. Giddens twierdzi jednak, że jest to niewłaściwe ujęcie problemu: struk-
tura („właściwości strukturalne”) nie jest przypisana do systemu, ale pośredniczy 
między obydwoma członami rozważanej relacji: od strony systemu warunkuje 
ona działanie podmiotowe; jednocześnie jest jednak wytwarzana, reproduko-
wana i zmieniana właśnie w tym działaniu, które w ten sposób warunkuje sy-
stem. Można zatem powiedzieć, że relacja między działaniem a systemem, gdzie 
struktura pełni rolę „terminu średniego”, polega na tej właśnie „zapośredniczonej 
zwrotności”, która stanowi istotę refleksyjności. Działanie podmiotu wraca doń 
od strony systemu (w tym systemu prawa), zapośredniczone w uwarunkowaniach 
strukturalnych; uwarunkowania strukturalne powracają do systemu, zostając 
potwierdzone lub zakwestionowane w działaniu podmiotowym (Giddens 2009, 
100). Jednocześnie obie strony tej dialektycznej, zwrotnej relacji nie podlegają 
stopieniu: zarówno z perspektywy podmiotu, jak i systemu strona przeciwna po-
strzegana jest jako coś wobec niej zewnętrznego, czego nie można zawłaszczyć 
ani poddać pełnej kontroli24.

Pojęciu dualności struktury odpowiada na innym poziomie pojęcie podwój-
nej hermeneutyki. Tym razem w relacji między podmiotem a systemem nie chodzi 
o strukturowanie działania, ale o tworzenie i wymianę wiedzy oraz znaczeń. For-
malna konstrukcja pozostaje jednak tożsama. Giddens stosuje pojęcie podwójnej 
hermeneutyki przede wszystkim do opisu stosunku między wiedzą socjologicz-
ną a  wiedzą potoczną uczestników świata społecznego. Nauki społeczne mają 
charakter hermeneutyczny, ponieważ dostarczają interpretacji znaczeń, które 
jednostki przypisują własnym działaniom. Jednak ta hermeneutyczna relacja ule-
ga podwojeniu i zapętleniu, ponieważ naukowe interpretacje same mogą zostać 
zwrotnie przejęte przez podmioty działające w świecie; „pojęcia konstruowane 
w socjologii – pisze autor – ustawicznie «ześlizgują się», są przyswajane przez 
ludzi, których zachowania miały początkowo opisywać, a tym samym stają się 
integralną cechą tych działań” (Giddens 2009, 130). Tym samym wiedza nauko-
wa powraca do samej siebie, zapośredniczona we własnym przedmiocie opisu: 
w kontekstach społecznych, w których została przyswojona. Jak w innym miejscu 
pisze Giddens (2008, 11): „Wiedza socjologiczna ma charakter spirali zanurzają-
cej się w świat życia społecznego i zeń wychodzącej, przy czym zawsze w trakcie 
tego procesu konstruuje ona na nowo zarówno siebie, jak i ten świat”.

24  Dlatego niezasadne wydają się zarzuty, jakie pod adresem teorii strukturacji wysunęła 
Margaret Archer (1982). Sądzę, że jej stanowisko wynika z przeoczenia wskazanego tu rozróż-
nienia między systemem a strukturą, jakie czyni Giddens. To, jak się zdaje – błędne, odczytanie 
doprowadziło autorkę do sformułowania własnej, interesującej koncepcji działania społecznego, 
która jednak pozostaje zasadniczo zbieżna z (a nie alternatywna wobec) propozycją Giddensa.



263

Ten schemat, sformułowany w celu charakterystyki metodologicznych uwi-
kłań socjologii, może zostać rozszerzony na inne instytucje, które wytwarzają 
własną wiedzę na temat społeczeństwa25. Również w przypadku instytucji praw-
nych i  regulacyjnych można zaobserwować, że pojęcia, którymi posługują się 
te instytucje dla kategoryzacji stosunków i  działań społecznych, zazwyczaj są 
przyswajane przez uczestników stosunków podległych regulacji, zmieniając ich 
zachowania, a w konsekwencji refleksyjnie powracają do prawa od strony przed-
miotu jego regulacji. Można wręcz powiedzieć, że prawo, im skuteczniej reali-
zuje swoje podstawowe zadania regulowania stosunków społecznych, tym bar-
dziej zmienia te stosunki, przez co samo również musi ulec zmianie. Doprawdy, 
wiedza prawna z pewnością ma charakter owej „spirali zanurzającej się w świat 
życia społecznego i zeń wychodzącej”, wskutek czego w procesie tym „konstru-
uje ona na nowo zarówno siebie, jak i ten świat”. Na poziomie wiedzy prawnej 
mamy więc do czynienia z tą samą dialektyczną relacją, która została wcześniej 
uchwycona na poziomie działania26.

Teoretyczny schemat zaproponowany przez Giddensa pozwala uchwycić dia-
lektyczną refleksyjność zarówno działania, jak i poznania w instytucjach. Z tego 
względu może on stanowić wartościowe uzupełnienie dla tej koncepcji reflek-
syjności prawa, która wyłania się z analizowanych w pracy stanowisk teoretycz-
nych. U  przywoływanego autora nie znajdziemy własnej tego typu koncepcji, 
choćby obecnej w pośredni i cząstkowy sposób, jak miało to miejsce w przypad-
ku Becka27. Ma on jednak do zaoferowania co innego: bardziej ogólny schemat, 
który – jak starałem się tu pokazać – może wnieść istotny wkład w rozumienie 
problemu refleksyjności prawa.

4.3. Refleksyjność jako postulat etyczny28

Perspektywa proponowana przez brytyjskiego socjologa pozwala na jeszcze 
jedną, końcową obserwację, zgodną ze zdiagnozowaną na tych stronach niesa-
moistnością refleksyjności prawa jako instytucji. Skoro refleksyjność ta wymaga 

25  Możliwość takiej rozszerzającej interpretacji zauważył w późniejszym czasie sam Gid-
dens, przygotowując drugie wydanie Nowych zasad metody socjologicznej (Giddens 2009, 11).

26  Zbliżony schemat zdaje się proponować w swojej koncepcji sfer publicznych (tzw. model II, 
późniejszy) Jürgen Habemas, tyle że – jak to on – koniec końców podporządkowuje całą strukturę 
wymogom uniwersalistycznej racjonalności i deontologicznej moralności, przez co jej dialektycz-
ność zostaje co najmniej osłabiona, o ile nie utracona bezpowrotnie (por. Cern 2015).

27  Jedyne znane mi przypadki, w których Giddens wprost odnosi się do prawa, ograniczają 
się do dwóch miejsc: krótkiej wzmianki w Stanowieniu społeczeństwa (Giddens 2003, 381–384) 
oraz raczej przyczynkarskiego artykułu na ten temat (Giddens 1999). Wprawdzie w swoich póź-
niejszych pracach poświęca wiele miejsca poszczególnym politykom publicznym, charakter tych 
opracowań jest już jednak inny, bardziej praktyczny niż teoretyczny.

28  Tytuł niniejszego punktu stanowi celowe nawiązanie do końcowych fragmentów pracy 
Artura Kozaka (2002, 162–172).



264

dopełnienia z  zewnątrz, to wydaje się, że istotnym elementem tego dopełnie-
nia będzie refleksyjność osób wchodzących w  styczność z  prawem. Prawdę tę 
odnotowałem już przy okazji rozważań nad teorią Luhmanna, zgodnie z którą 
osoba to nic innego jak odrębny system (a dokładniej mówiąc, połączenie dwóch 
systemów: organicznego i  psychicznego), który odznacza się swoją własną re-
fleksyjnością. System taki wchodzi z systemem prawnym w relacje interpenetra-
cji, w ramach której tak prawo, jak i osoba udostępniają sobie wzajemnie swoją 
refleksyjną złożoność. Tym wyraźniej ta zależność refleksyjności prawa od re-
fleksyjnych kompetencji poszczególnych osób widoczna jest chociażby w teorii 
Selznicka, gdzie zyskuje wręcz status warunku koniecznego (udanej) responsyw-
ności. Teoria Giddensa nie tylko potwierdza, ale wręcz stawia tę tezę w samym 
centrum; refleksyjność instytucji jest tu dialektycznie powiązana z refleksyjnoś-
cią podmiotów działających w świecie społecznym. Jednak w tym miejscu ujaw-
nia się pewien brak (a może po prostu: otwartość) tej propozycji teoretycznej. 
Autor Stanowienia społeczeństwa przekonująco uzasadnia konieczność refleksyj-
ności jednostek współtworzących społeczeństwo, ale – jak słusznie wytknął to 
Scott Lash (2009) – nie tłumaczy, jak refleksyjność ta jest możliwa i z czego wy-
nika. Giddens zakłada po prostu jej istnienie, niczym „fakt rozumu”. Założenie 
to oczywiście trafne: jednostki faktycznie na wiele różnych sposobów wykazują 
się refleksyjnością. Otwarte jednak pozostaje pytanie o zasoby, na których reflek-
syjność ta jest budowana, a także zasady, które nią kierują.

Można zatem powiedzieć, że analiza pojęcia społecznej refleksyjności prawa 
prowadzi do ukonstytuowania się problemu refleksyjności osobowej prawników 
i  obywateli. Jest to problem przynależny do dziedziny badań etycznych. Oka-
zuje się więc, że wniosek socjologicznego badania refleksyjności jest tożsamy 
z  założeniem, na którym zbudowana jest refleksja z  zakresu etyki prawniczej. 
Można sprowadzić go do stwierdzenia, że refleksyjność instytucji prawnych nie 
jest możliwa bez refleksyjnych prawników i obywateli. W ten sposób analizy spo-
łecznej refleksyjności prawa otwierają się na problematykę sensu stricto etyczną.

Jest jednak pewna istotna różnica między podejściem proponowanym w tej 
pracy a tym przyjmowanym przez znaczną część rozważań z kręgu etyki prawni-
czej29. Na różnicę tę wskazywałem już w rozdziale I. Podczas gdy tutaj kwestia 
refleksyjności podmiotów oraz ich rola w kształtowaniu refleksyjnego porządku 
prawnego stanowi końcowy rezultat „okrężnej drogi”30 analizy teorii i praktyk 
społecznych, w etyce prawniczej przyjmowana jest często jako rodzaj aksjomatu. 
Pociąga to za sobą co najmniej dwojakiego rodzaju trudności. Po pierwsze, tak 

29  Por. zwł. Korzeniewska-Lasota 2015, a  także teksty zebrane w  tomie pod redakcją  
Elżbiety Łojko (2006). Lepiej filozoficznie ugruntowane stanowisko tego rodzaju znaleźć można 
w: Pieniążek 2008.

30  Pojęcie to zaczerpnięte jest, jak Czytelnik zapewne pamięta, od Ricoeura – zob. pkt 3.3 
rozdziału I.



265

konstruowanej etyce można zarzucać, że refleksyjność podmiotu jest tu przyjęta 
w sposób zbyt pochopny i nieugruntowany; przez to etyka taka staje się łatwym 
łupem zewnętrznej, dekonstruującej krytyki. Po drugie, istotne jest rozłożenie 
akcentów: etyka prawnicza (znów, w swojej istotnej części, nie w całości31) zdaje 
się przyjmować, że refleksyjność podmiotu stanowi rodzaj podstawy, na której 
ugruntowana zostaje refleksyjność instytucji prawnych. Tym samym nakłada jed-
nak na prawników i obywateli „ciężary nie do uniesienia”; jest to przykład błędu 
estetyzmu, o którym pisałem również w rozdziale I. Wnioski, jakie płyną z roz-
ważań pomieszczonych w tej książce, przedstawiają tę relację w sposób odmien-
ny: refleksyjność podmiotów uwikłanych w relacje z instytucjami prawnymi sta-
nowi dopełnienie faktu, że instytucje te same mają charakter refleksyjny. Mówiąc 
w pewnym skrócie, prawdziwie refleksyjne prawo rozwija się przede wszystkim 
w kontakcie z refleksyjnymi prawnikami, nie ma jednak takich prawników tam, 
gdzie brakuje refleksyjnych instytucji.

* * *

Książki tej nie należy odczytywać jako swego rodzaju plebiscytu, który koń-
czyłby się rozstrzygnięciem w  kwestii tego, która z  omawianych tu koncepcji 
społecznej refleksyjności prawa jest najpiękniejsza i najmądrzejsza. Jak starałem 
się cały czas pokazywać, każda z nich wnosi coś cennego w adekwatne pojmowa-
nie tytułowego zagadnienia; każda też doświadcza ograniczeń. Z prowadzonych 
na tych stronach badań wyłania się jednak pewien sposób pojmowania refleksyj-
ności prawa, który – w świetle tego, co tu powiedziano – należałoby uznać za 
najbardziej przekonujący. Jak nietrudno zauważyć, czerpie on elementy z każdej 
z  rozważanych teorii. Ujęciom systemowym zawdzięcza więc przekonanie, że 
refleksyjność jest procesem z  natury niesamoistnym i  niezupełnym, który nie 
może „uchwycić” i  poddać refleksyjnej kontroli samego siebie. Z  teorii prawa 
responsywnego wyciąga naukę, że refleksyjność może przyczyniać się walnie do 
dialogicznego wydobycia normatywności prawa, a także wspierać podejmowanie 
opartych na tej normatywności rozstrzygnięć. Z teorii społeczeństwa ryzyka wy-
prowadza z kolei wniosek, że proces, w którym refleksyjność wywiązuje się ze 
wskazanych przed momentem zadań, ma charakter dialektyczny; prawo konfron-
tuje się tu z przeciwstawnymi oczekiwaniami i roszczeniami, co prowadzi rów-
nież do metamorfozy samego prawa. Jeśliby więc szukać jakiejś nazwy dla kon-
cepcji, w której ugruntowane jest takie pojęcie refleksyjności prawa, można by 
ją określić mianem dialektycznej responsywności. To, oczywiście, tylko pewna 
etykieta; jest ona jednak o tyle poręczna, że podkreśla zarówno antagonistyczny, 

31  Znaczenie instytucjonalnego ugruntowania oczekiwań etycznych wobec prawników  
zauważają ostatnio np. Przemysław Kaczmarek i Paweł Skuczyński (2018). Zob. także Barankie-
wicz 2013.



266

konfrontacyjny charakter tak pojmowanej refleksyjności, jak i  obecne w niej  
dążenie do dialogicznego ugruntowania normatywności.

Poszczególne komponenty tej koncepcji zostały już obszernie omówione 
w bieżącym rozdziale, nie ma zatem potrzeby po raz kolejny ich powtarzać. Warto 
natomiast podsumować praktyczne konsekwencje, jakie koncepcja ta może mieć 
dla prawa. Funkcjonujące w zgodzie z nią instytucje prawne prowadziłyby inten-
sywny dialog z otoczeniem społecznym (adresatami regulacji, interesariuszami 
zewnętrznymi, reprezentantami społeczeństwa obywatelskiego czy bardziej tra-
dycyjnych wspólnot obywatelskich), wsłuchując się w ich normatywne oczekiwa-
nia wobec prawa i ucząc się z nich. Instytucje takie nie byłyby jednak zmuszone 
dążyć do – często nieosiągalnego – konsensusu między takimi zantagonizowa-
nymi roszczeniami różnych aktorów społecznych. Częstokroć musiałyby za to 
podejmować ostateczne, władcze rozstrzygnięcia, opierając się na standardach 
normatywnych „zaszczepionych” w nich mocą politycznej decyzji. Fakt, że de-
cyzja w kwestii przyjęcia takich standardów stanowiłaby rezultat rzeczywistego 
dialogu, zabezpieczałby ją przed zarzutem arbitralności – choć, powtórzmy, nie 
unieważniałby istniejącej różnicy zdań. Dialektycznie responsywne instytucje 
prawne nie zakładałyby również, że zapadające w  ich ramach rozstrzygnięcia 
mogą być w pełni racjonalnie i refleksyjnie uzasadnione. Dzięki temu byłyby bar-
dziej świadome, że decyzje takie mają każdorazowo problematyczny i otwarty na 
kwestionowanie status. Dawałoby to szansę na praktyczną realizację postulatów 
umiaru i powściągliwości, jakie wcale często wysuwa się obecnie pod adresem 
prawa.

Wskazywałem już wielokrotnie, że stawka przyjęcia takiego czy innego spo-
sobu teoretycznego pojmowania refleksyjności prawa jest znacząca, również dla 
praktyki prawnej. Teoretyczne koncepcje mogą być bowiem postrzegane jako 
definiujące „warunki możliwości” danej praktyki: granice tego, co w praktyce 
możliwe, i  tego, co w  niej nieosiągalne. Jednocześnie teoretyczne propozycje 
nie mają większego sensu, dopóki nie da się wykazać jakiegoś ich zakorzenienia 
w praktyce. Wydaje się, że koncepcja dialektycznej responsywności broni się na 
obu tych polach. Z jednej strony weryfikuje zwyczajowe oczekiwania wobec re-
fleksyjności w prawie, wskazując, które z nich są uzasadnione, a które nie. W tym 
zakresie przekonuje ona, że refleksyjność odniesiona do instytucji prawnych 
może przyczyniać się do lepszego ugruntowania normatywności prawa, a także 
do spotkania antagonistycznych punktów widzenia, do „ograniczania arbitralno-
ści” i „poszerzenia rozumnej deliberacji” (określenia Selznicka); nie należy jed-
nak oczekiwać od niej, że całkowicie wyeliminuje konflikt, że zastąpi potrzebę 
podejmowania motywowanych politycznie wyborów lub że podda proces decy-
zyjny w pełni racjonalnej kontroli – a i takie oczekiwania pod adresem refleksyj-
nego prawa wyrażano. Z drugiej strony propozycja ta nie wydaje się całkowicie 
oderwana od istniejącej praktyki. Zawarte w książce badania nad programami 
regulacji wskazują, że w rzeczywistości prawnej znaleźć można pewne zalążki 



267

tego typu myślenia o refleksyjności instytucji prawa, nawet jeśli, jak dotąd, inter-
pretowane one były w ramach istniejących modeli.

Jak sądzę, końcowe fragmenty pracy pokazują też dobitnie to, co i bez nich 
byłoby jasne: że analiza pojęcia społecznej refleksyjności prawa, jaką przedstawi-
łem w niniejszej książce, nie jest zadaniem skończonym. Dokonane tu ustalenia 
stanowią jednocześnie otwarcie na nowe aspekty refleksyjności, które zasługują 
na odrębne potraktowanie. W istocie rzeczy, nie może być inaczej, jeśli uświa-
domić sobie, że ustalenia te same są rezultatem procesu refleksji: stanowią próbę 
refleksyjnego samopoznania prawa, w które zawsze uwikłane są nauki prawne. 
Z natury refleksyjności wynika, że proces tego samopoznania nigdy nie może 
osiągnąć spełnienia.





Bibliografia

Abbott, Kenneth W. i Duncan Snidal. 2013. „Taking responsive regulation transnational: Strate-
gies for international organizations”. Regulation & Governance 7 (1): 95–113.

Adam, Barbara, Ulrich Beck i Jost van Loon (red.). 2000. The Risk Society and Beyond: Critical 
Issues for Social Theory. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage Publications.

Adam, Barbara i Jost van Loon. 2000. „Introduction: Repositioning Risk; the Challenge for Social 
Theory”. W: Adam, Beck i van Loon 2000 (1–31).

Affolder, Natasha. 2011. „Why Study Large Projects – Environmental Regulation’s Neglected 
Frontier”. UBC Law Review 44 (3): 521–555.

Alexy, Robert. 1989. A Theory of Legal Argumentation: The Theory of Rational Discourse as 
Theory of Legal Justification. Oxford, New York: Clarendon Press.

Allen, John i Nick Henry. 1997. „Ulrich Beck’s Risk Society at Work: Labour and Employment in 
the Contract Service Industries”. Transactions of the Institute of British Geographers 22 (2): 
180–196.

Anand, Anita I. 2008. „Rules v. Principles as Approaches to Financial Market Regulation”. 
Harvard International Law Journal 49: 111–15. http://www.harvardilj.org/wp-content/ 
uploads/2011/02/HILJ-Online_49_Anand.pdf. Dostęp 31.01.2018.

Archer, Margaret Scotford. 1982. „Morphogenesis versus Structuration: On Combining Structure 
and Action”. The British Journal of Sociology 33 (4): 455–483.

Archer, Margaret Scotford. 2000. Being Human: The Problem of Agency. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Arnoldi, Jakob. 2011. Ryzyko. Tłum. B. Reszuta. Warszawa: Wydawnictwo Sic!
Arystoteles. 2004. „Retoryka”. Tłum. H. Podbielski. W: Arystoteles. Retoryka. Retoryka dla Alek-

sandra. Poetyka (44–220). Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Arystoteles. 2007. Etyka nikomachejska. Tłum. D. Gromska. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 

PWN.
Arystoteles. 2008. Polityka. Tłum. L. Piotrowicz. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Awrey, Dan. 2009. „Principles, Prescriptions, and Polemics: Regulating Conflicts of Interest in the 

Canadian Investment Fund Industry”. The Dalhousie Law Journal 32: 69–107.
Awrey, Dan. 2011. „Regulating Financial Innovation: A More Principles-Based Proposal?”. Brook- 

lyn Journal of Corporate, Financial & Commercial Law 5 (2): 273–315.
Ayres, Ian i John Braithwaite. 1992. Responsive Regulation: Transcending the Deregulation De-

bate. New York, Oxford: Oxford University Press.
Baldwin, Robert, Martin Cave i Martin Lodge. 2012. Understanding Regulation: Theory, Stra-

tegy, and Practice. 2nd ed. Oxford: Oxford University Press.
Barankiewicz, Tomasz. 2013. W poszukiwaniu modelu standardów etycznych administracji pub-

licznej w Polsce. Lublin: Wydawnictwo KUL.
Bartle, Ian. 2008. „Risk-based regulation and better regulation in the UK: towards what model of 

risk regulation?” Paper prepared for presentation at the 2nd Biennial Conference of the ECPR 
Standing Group on Regulatory Governance, Utrecht University, June 5th–7th, 2008. http://
www.regulation.upf.edu/utrecht-08-papers/ibartle.pdf. Dostęp 11.07.2018.

http://www.harvardilj.org/wp-content/uploads/2011/02/HILJ-Online_49_Anand.pdf
http://www.harvardilj.org/wp-content/uploads/2011/02/HILJ-Online_49_Anand.pdf
http://www.regulation.upf.edu/utrecht-08-papers/ibartle.pdf
http://www.regulation.upf.edu/utrecht-08-papers/ibartle.pdf


270

Bast, Jürgen. 2005. „The Constitutional Treaty as a Reflexive Constitution”. German Law Journal 
6 (11): 1433–1452.

Bator, Andrzej. 2000. Użycie normy prawnej w regulacji stosunków gospodarczych. Wrocław: 
Kolonia Limited.

Bator, Andrzej (red.). 2010. Wprowadzenie do nauk prawnych. Leksykon tematyczny. Wyd. 3. War-
szawa: LexisNexis Polska.

Bator, Andrzej, Jerzy Zajadło i Marek Zirk-Sadowski (red.). 2016. Wielka Encyklopedia Prawa. 
Tom VII: Teoria i filozofia prawa. Wyd. 2. Warszawa: Fundacja „Ubi societas, ibi ius”.

Beck, Ulrich. 1992. Risk Society: Towards a  New Modernity. London, Newbury Park: Sage 
Publications.

Beck, Ulrich. 1998. „The Politics of Risk Society”. W: The Politics of Risk Society. Red. Jane Fran-
klin (9–22). Cambridge, Malden Mass.: Polity Press.

Beck, Ulrich. 2000. „Risk Society Revisited: Theory, Politics and Research Programmes”.  
W: Adam, Beck i van Loon 2000 (211–229).

Beck, Ulrich. 2004. Społeczeństwo ryzyka. W drodze do innej nowoczesności. Tłum. S. Cieśla. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scholar.

Beck, Ulrich. 2005. Władza i przeciwwładza w epoce globalnej. Nowa ekonomia polityki świato-
wej. Tłum. J. Łoziński. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scholar.

Beck, Ulrich. 2006. „The Cosmopolitan State: Redefining Power in the Global Age”. International 
Journal of Politics, Culture, and Society 18 (3–4): 143–159.

Beck, Ulrich. 2009a. „Critical Theory of World Risk Society: A Cosmopolitan Vision”. Constel-
lations 16 (1): 3–22.

Beck, Ulrich. 2009b. „Ponowne odkrycie polityki: przyczynek do teorii modernizacji refleksyw-
nej”. W: Beck, Giddens i Lash 2009 (11–78).

Beck, Ulrich. 2012. Społeczeństwo światowego ryzyka. W poszukiwaniu utraconego bezpieczeń-
stwa. Tłum. B. Baran. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scholar.

Beck, Ulrich. 2016. The Metamorphosis of the World. Cambridge, Malden Mass.: Polity Press.
Beck, Ulrich i Elisabeth Beck-Gernsheim. 2013. Miłość na odległość. Modele życia w epoce glo-

balnej. Tłum. M. Sutowski. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Beck, Ulrich, Anthony Giddens i Scott Lash, 2009. Modernizacja refleksyjna. Polityka, tradycja 

i estetyka w porządku społecznym nowoczesności. Tłum. J. Konieczny. Warszawa: Wydaw-
nictwo Naukowe PWN.

Bianchi, Andrea. 2012. „Reflexive Butterfly Catching: Insights from a  Situated Charter”.  
W: Informal International Lawmaking. Red. Joost Pauwelyn, Ramses Wessel i Jan Wouters 
(200–215). Oxford: Oxford University Press.

Biernat, Stanisław (red.). 2013. Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej w  pierwszych dekadach  
XXI wieku wobec wyzwań politycznych, gospodarczych, technologicznych i  społecznych. 
Warszawa: Trybunał Konstytucyjny – Wydawnictwa.

Bix, Brian. 2009. „Theorizing About Law”. https://ssrn.com/abstract=1496403. Dostęp 2.10.2018.
Black, Julia. 1996. „Constitutionalising Self-Regulation”. The Modern Law Review 59 (1): 24–55.
Black, Julia. 2000. „Proceduralizing Regulation: Part I”. Oxford Journal of Legal Studies 20 (4): 

597–614.
Black, Julia. 2001a. „Decentring Regulation: Understanding the Role of Regulation and Self-Re-

gulation in a ‘Post-Regulatory’ World”. Current Legal Problems 54 (1): 103–146.
Black, Julia. 2001b. „Proceduralizing Regulation: Part II”. Oxford Journal of Legal Studies 21 (1): 

33–58.
Black, Julia. 2004. „The Development of Risk Based Regulation in Financial Services: Canada, 

the UK and Australia”. http://www.lse.ac.uk/law/people/academic-staff/julia-black/Docu-
ments/black19.pdf. Dostęp 12.07.2018.

https://ssrn.com/abstract=1496403
http://www.lse.ac.uk/law/people/academic-staff/julia-black/Documents/black19.pdf
http://www.lse.ac.uk/law/people/academic-staff/julia-black/Documents/black19.pdf


271

Black, Julia. 2005. „The Emergence of Risk-Based Regulation and the New Public Risk Manage-
ment in the United Kingdom”. Public Law 3: 510–546.

Black, Julia. 2008. „Forms and paradoxes of principles-based regulation”. Capital Markets Law 
Journal 3 (4): 425–457.

Black, Julia. 2010a. „Risk-based Regulation: Choices, Practices, and Lessons being Learnt”.  
W: Risk and Regulatory Policy: Improving the Governance of Risk (185–224). Paris: OECD 
Publishing.

Black, Julia. 2010b. „The Rise, Fall and Fate of Principles Based Regulation”. LSE Legal Studies 
Working Paper Series 17/2010. https://ssrn.com/abstract=1712862. Dostęp 18.01.2010.

Black, Julia i Robert Baldwin. 2010. „Really Responsive Risk-Based Regulation”. Law & Policy 
32 (2): 181–213.

Bleeker, Tim i Rutger Fransen. 2017. „Looking at Law Differently: A Legal, Sociological and Moral 
Perspective to the Dutch Shell Nigeria Cases”. W: de Vries i Fanning 2017 (187–211).

Blokker, Paul. 2015. New Democracies in Crisis? A Comparative Constitutional Study of the Czech 
Republic, Hungary, Poland, Romania and Slovakia. London, New York: Routledge.

Boom, Hugo. 2017. „Contractual Externalities in the Risk Society: How to Argue for a More Re-
flexive Contract Law”. W: de Vries i Fanning 2017 (213–232).

Borucka-Arctowa, Maria. 1957. „Znaczenie badań socjologiczno-prawnych dla teorii państwa 
i prawa”. Państwo i Prawo XII (4–5): 706–718.

Bourdieu, Pierre i Loïc Wacquant. 2001. Zaproszenie do socjologii refleksyjnej. Tłum. A. Sawisz. 
Terminus. Warszawa: Oficyna Naukowa.

Braithwaite, John. 2002. Restorative Justice & Responsive Regulation. New York: Oxford Uni-
versity Press.

Braithwaite, John. 2003. „Meta Risk Management and Responsive Regulation for Tax System 
Integrity”. Law and Policy 25 (1): 1–16.

Braithwaite, John. 2011. „The Essence of Responsive Regulation”. UBC Law Review 44 (3): 
475–520.

Braithwaite, John. 2013. „Relational republican regulation”. Regulation & Governance 7 (1): 
124–144.

Braithwaite, John i Seung-Hun Hong. 2015. „The iteration deficit in responsive regulation: Are 
regulatory ambassadors an answer?” Regulation & Governance 9 (1): 16–29.

Braithwaite, Valerie. 2007. „Responsive Regulation and Taxation: Introduction”. Law & Policy 29 (1): 
3–10.

Brewer, John D. 2000. Ethnography. Understanding social research. Buckingham, Philadelphia, 
PA: Open University Press.

Brown, Ciara i Colin Scott. 2010. „Better or Meta in Regulatory Reform?”. https://sites.unclou- 
vain.be/cpdr-refgov/publications/Working%20Papers/Services%20of%20General%20 
Interest%20-%20%20SGI_(15.07.2010_16h07)_WP-SGI-10.pdf. Dostęp 3.10.2018.

Brożek, Bartosz. 2012. Normatywność prawa. Warszawa: Wolters Kluwer Polska.
Buker, Bill. 2018. „Spiritual Development and the Epistemology of Systems Theory”. Journal of 

Psychology and Theology 31 (2): 143–153.
Cassirer, Ernst. 2010. Filozofia oświecenia. Tłum. T. Zatorski. Warszawa: Wydawnictwa Uniwer-

sytetu Warszawskiego.
Cern, Karolina M. 2014. The Counterfactual Yardstick: Normativity, Self-Constitutionalisation 

and the Public Sphere. Frankfurt a.M.: Peter Lang Edition.
Cern, Karolina M. 2015. „Refleksyjność w  koncepcji sfer publicznych Jürgena Habermasa”.  

W: Kaleta i Skuczyński 2015 (53–85).
Chmielnicki, Paweł. 2006. Akty nadzoru nad działalnością samorządu terytorialnego w Polsce. 

Warszawa: LexisNexis.

https://ssrn.com/abstract=1712862
https://sites.uclouvain.be/cpdr-refgov/publications/Working Papers/Services of General Interest -  SGI_(15.07.2010_16h07)_WP-SGI-10.pdf
https://sites.uclouvain.be/cpdr-refgov/publications/Working Papers/Services of General Interest -  SGI_(15.07.2010_16h07)_WP-SGI-10.pdf
https://sites.uclouvain.be/cpdr-refgov/publications/Working Papers/Services of General Interest -  SGI_(15.07.2010_16h07)_WP-SGI-10.pdf


272

Christodoulidis, Emilios A. 1998. Law and Refllexive Politics. Dordrecht: Springer.
Chudy, Wojciech. 2012. „Filozofia dialektycznej refleksji”. W: Wojciech Chudy. Refleksje Heglow-

skie (117–196). Warszawa: Oficyna Naukowa.
Cichocki, Piotr. 2005. Konteksty społeczeństwa ryzyka. Poznań: Wydawnictwo Fundacji Huma- 

niora.
Clam, Jean. 2000. „System’s Sole Constituent, the Operation: Clarifying a Central Concept of 

Luhmannian Theory”. Acta Sociologica 43 (1): 63–79.
Coglianese, Cary i Evan Mendelson. 2010. „Meta-Regulation and Self-Regulation”. https://ssrn.

com/abstract=2002755. Dostęp 10.05.2018.
Cotterrell, Roger i Philip Selznick. 2004. „Selznick Interviewed: Philip Selznick in Conversation 

with Roger Cotterrell”. Journal of Law and Society 31 (3): 291–317.
Culpitt, Ian. 1999. Social Policy and Risk. London, Thousand Oaks: Sage Publications.
Cunningham, Lawrence A. 2007. „A Prescription to Retire the Rhetoric of Principles-Based Systems 

in Corporate Law, Securities Regulation, and Accounting”. Vanderbilt Law Review 60 (5): 
1409–1493.

Czyżewski, Marek. 2008. „Wprowadzenie do wydania polskiego”. W: Habermas 2008 (VII–XIX).
Dallmayr, Fred R. 1982. „Agency and Structure”. Philosophy of the Social Sciences 12 (4): 

427–438.
Dean, Mitchell. 1999. Governmentality: Power and Rule in Modern Society. London, Thousand 

Oaks: Sage Publications.
Deflem, Mathieu. 2008. Sociology of Law: Visions of a Scholarly Traditions. Cambridge, New 

York: Cambridge University Press.
Delacroix, Sylvie. 2006. Legal Norms and Normativity: An Essay in Genealogy. Oxford, Portland 

Or.: Hart Publishing.
Descartes, René. 2010. Medytacje o pierwszej filozofii. Zarzuty uczonych mężów wraz z odpowie-

dziami autora. Tłum. M. Ajdukiewicz, K. Ajdukiewicz i S. Swieżawski. Tom 1. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe PWN.

Dębska, Hanna. 2013. „Refleksyjna socjologia prawa Pierre’a Bourdieu”. W: Kociołek-Pęksa i Stę-
pień 2013 (311–318).

Dingwall, Robert. 1999. „Risk Society”: The Cult of Theory and the Millennium?” Social Policy 
& Administration 33 (4): 474–491.

Dobrzeniecki, Karol. 2018. „Przyszłość prawa globalnego: antropoarchia czy nowy imperializm”. 
W: Prawo i polityka w sferze publicznej. Perspektywa zewnętrzna. Red. Paweł Jabłoński, 
Jacek Kaczor i  Maciej Pichlak (33–42). Wrocław: Prawnicza i  Ekonomiczna Biblioteka 
Cyfrowa.

Domingo, Rafael. 2010. The New Global Law. New York: Cambridge University Press.
Douglas, Mary. 1992. Risk and Blame: Essays in Cultural Theory. London, New York: Routledge.
Dupuy, Jean-Pierre. 1988. „On the Supposed Closure of Normative Systems”. W: Teubner 1988a 

(51–69).
Dworkin, Ronald. 1986. Law’s Empire. Cambridge Mass., London: The Belknap Press.
Dworkin, Ronald. 2006. Imperium prawa. Tłum. J. Winczorek. Warszawa: Wolters Kluwer Polska.
Dybowski, Krzysztof. 1998. „Autopoiesis prawa”. W: Teoria prawa. Filozofia prawa. Współczes-

ne prawo i prawoznawstwo (49–55). Toruń: Wydawnictwo UMK.
Dybowski, Krzysztof. 2003. „Czy prawo jest systemem autopojetycznym?”. Studia Prawno-Eko-

nomiczne LXVIII: 9–17.
Dybowski, Maciej i Marcin Romanowski. 2014. „Próba interpretacji koncepcji prawa globalnego”. 

Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny 76 (4): 41–54.
Dyrda, Adam. 2015. „Teoria refleksyjności pojęć instytucjonalnych Eerika Lagerspetza”. W: Ka-

leta i Skuczyński 2015 (159–174).

https://ssrn.com/abstract=2002755
https://ssrn.com/abstract=2002755


273

Esposito, Elena. 2017. „Critique without crisis: Systems theory as a  critical sociology”. Thesis 
Eleven 143 (1): 18–27.

Etienne, Julien. 2013. „Ambiguity and relational signals in regulator-regulatee relationships”.  
Regulation & Governance 7 (1): 30–47.

Ewald, François. 1991. „Insurance and risks”. W: The Foucault Effect: Studies in Governmentality. 
Red. Graham Burchell, Colin Gordon i Peter Miller. Chicago: University of Chicago Press.

Fairman, Robyn i Charlotte Yapp. 2005. „Enforced Self-Regulation, Prescription, and Conceptions 
of Compliance within Small Businesses: The Impact of Enforcement”. Law and Policy 27 (4): 
491–519.

Fanning, John. 2017. „‘Risk Society’ and the Duty of Care in English Law”. W: de Vries i Fanning 
2017 (115–141).

Febbrajo, Alberto i Gorm Harste (red.). 2013. Law and Intersystemic Communication: Understan-
ding ‘Structural Coupling’. Farnham, Burlington VT: Ashgate.

Fedorowicz, Magdalena. 2013. Nadzór nad rynkiem finansowym Unii Europejskiej. Warszawa: 
Difin.

Filipowicz, Andrzej. 1984. Pojęcie i funkcje nadzoru w administracji. Wrocław: Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich.

The Financial Services Authority. 2007. „Principle-based regulation: Focusing on the outcomes 
that matter”. http://www.fsa.gov.uk/pubs/other/principles.pdf. Dostęp 18.01.2018.

Ford, Cristie. 2008. „New Governance, Compliance, and Principles-Based Securities Regulation”. 
American Business Law Journal 45 (1): 1–60.

Ford, Cristie. 2011. „Macro- and Micro-Level Effects on Responsive Financial Regulation”. UBC 
Law Review 44 (3): 589–626.

Ford, Cristie. 2013. „Prospects for scalability: Relationships and uncertainty in responsive regula-
tion”. Regulation & Governance 7 (1): 14–29.

Ford, Cristie i Natasha Affolder. 2011. „Responsive Regulation in Context, Circa 2011”. UBC Law 
Review 44 (3): 463–473.

Foucault, Michel. 2006. Słowa i rzeczy. Archeologia nauk humanistycznych. Tłum. T. Komendant. 
Gdańsk: Słowo/obraz terytoria.

Foucault, Michel. 2018. Rządzenie sobą i innymi. Red. Frédéric Gros, François Ewald i Alessandro 
Fontana. Tłum. M. Herer. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Francot, Lyana i Ubaldus de Vries. 2009. „No Way Out? Contracting About Modern Risks”. ARSP: 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 95 (2): 199–215.

Frantz, Pascal i Norvald Instefjord. 2014. „Rules vs Principles Based Financial Regulation”. http://
ssrn.com/abstract=2561370. Dostęp 31.01.2018.

Friedman, Lawrence M. 2002. „Legality and Its Discontents”. W: Kagan, Krygier i Winston 2002 
(135–148).

Fuller, Lon Luvois. 1978. Moralność prawa. Tłum. S. Amsterdamski. Warszawa: Państwowy  
Instytut Wydawniczy.

Gadamer, Hans-Georg. 2002. Idea dobra w  dyskusji mie̜dzy Platonem i  Arystotelesem. Tłum.  
Z. Nerczuk. Ke̜ty: Antyk.

Gadamer, Hans-Georg. 2013. Prawda i metoda. Zarys hermeneutyki filozoficznej. Tłum. B. Baran. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Gaweł, Tomasz i Mikołaj Klimczak. 2005. „Pojęcie instytucji w prawie i ekonomii”. Ekonomia 
i Prawo 1 (1): 73–86.

Gibbs, Graham. 2011. Analizowanie danych jakościowych. Tłum. M. Brzozowska-Brywczyńska. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Giddens, Anthony. 1994. Beyond Left and Right: The Future of Radical Politics. Cambridge:  
Polity Press.

http://www.fsa.gov.uk/pubs/other/principles.pdf
http://ssrn.com/abstract=2561370
http://ssrn.com/abstract=2561370


274

Giddens, Anthony. 1999. „Risk and Responsibility”. The Modern Law Review 62 (1): 1–10.
Giddens, Anthony. 2003. Stanowienie społeczeństwa: Zarys teorii strukturacji. Tłum. S. Amster-

damski. Poznań: Zysk i S-ka Wydawnictwo.
Giddens, Anthony. 2006. Nowoczesność i tożsamość. „Ja” i społeczeństwo w epoce późnej nowo-

czesności. Tłum. A. Szulżycka. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Giddens, Anthony. 2008. Konsekwencje nowoczesności. Tłum. E. Klekot. Kraków: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Jagiellońskiego.
Giddens, Anthony. 2009. Nowe zasady metody socjologicznej. Pozytywna krytyka socjologii inter-

pretatywnych. Tłum. G. Woroniecka. Kraków: Zakład Wydawniczy „NOMOS”.
Giddens, Anthony. 2012. Socjologia. Tłum. A. Szulżycka. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 

PWN.
Giddens, Anthony i Fred R. Dallmayr. 1982. Profiles and Critiques in Social Theory. Berkeley, 

Los Angeles: University of California Press.
Gizbert-Studnicki, Tomasz, Adam Dyrda i Andrzej Grabowski. 2016. Metodologiczne dychoto-

mie. Krytyka pozytywistycznych teorii prawa. Warszawa: Wolters Kluwer.
Gold, Judith i Ahmed El-Ashram. 2015. „A Passport of Convenience”. Finance and Development 

52 (4): 48–51. http://www.imf.org/external/pubs/ft/fandd/2015/12/gold.htm. Dostęp 4.10.2017.
Góral, Lesław. 1998. Nadzór bankowy. Warszawa: Polskie Wydawnictwo Ekonomiczne.
Grabosky, Peter. 2013. „Beyond Responsive Regulation: The expanding role of non-state actors in 

the regulatory process”. Regulation & Governance 7 (1): 114–123.
Grabowski, Andrzej. 2009. Prawnicze pojęcie obowiązywania prawa stanowionego. Krytyka nie-

pozytywistycznej koncepcji prawa. Kraków: Księgarnia Akademicka.
Gunningham, Neil i Joseph Rees. 1997. „Industry Self-Regulation: An Institutional Perspective”. 

Law and Policy 19 (4): 363–414.
Habermas, Jürgen. 1985. Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwölf Vorlesungen. Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen. 2005a. Faktyczność i obowiązywanie: Teoria dyskursu wobec zagadnień pra-

wa i demokratycznego państwa prawnego. Tłum. A. Romaniuk i R. Marszałek. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe Scholar.

Habermas, Jürgen. 2005b. Filozoficzny dyskurs nowoczesności. Tłum. M. Łukasiewicz. Kraków: 
Universitas.

Habermas, Jürgen. 2008. Strukturalne przeobrażenia sfery publicznej. Tłum. W. Lipnik i M. Łu-
kasiewicz. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Hacking, Ian. 1990. The Taming of Chance. Cambridge: Cambridge University Press.
Hadot, Pierre. 2000. Czym jest filozofia starożytna? Tłum. P. Domański. Warszawa: Aletheia.
Halliday, Terence C., Michael Levi i  Peter Reuter. 2014. Global Surveillance of Dirty Money: 

Assessing Assessments of Regimes to Control Money-Laundering and Combat the Financing 
of Terrorism. Chicago: Center on Law & Globalization. http://orca.cf.ac.uk/88168/. Dostęp 
10.01.2019.

Halliday, Terence C. i Pavel Osinsky. 2006. „Globalization of Law”. Annual Review of Sociology 32: 
447–470.

Hałas, Elżbieta. 2011. „Refleksyjność jako zasada i  problem teorii społecznej”. Zagadnienia  
Naukoznawstwa 2: 191–202.

Hampton, Philip. 2005. „Reducing administrative burdens: effective inspection and enforcement”. http://
news.bbc.co.uk/nol/shared/bsp/hi/pdfs/bud05hampton_150305_640.pdf. Dostęp 11.07.2018.

Harremoës, Poul (red.). 2002. Late lessons from early warnings: The precautionary principle 
1896–2000. Copenhagen: European Environmental Agency. http://www.eea.europa.eu/ 
publications/environmental_issue_report_2001_22. Dostęp 6.10.2017.

Hart, Herbert Lionel Adolphus. 1994. The Concept of Law. Wyd. 2. Oxford: Clarendon Press.

http://www.imf.org/external/pubs/ft/fandd/2015/12/gold.htm
http://news.bbc.co.uk/nol/shared/bsp/hi/pdfs/bud05hampton_150305_640.pdf
http://news.bbc.co.uk/nol/shared/bsp/hi/pdfs/bud05hampton_150305_640.pdf
http://www.eea.europa.eu/publications/environmental_issue_report_2001_22
http://www.eea.europa.eu/publications/environmental_issue_report_2001_22


275

Hart, Herbert Lionel Adolphus. 1998. Pojęcie prawa. Red. i  tłum. Jan Woleński, Warszawa:  
Wydawnictwo Naukowe PWN.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2003. Fenomenologia ducha. Tłum. Ś. F. Nowicki. Warszawa: 
Aletheia.

Heimer, Carol A. 2011. „Disarticulated Responsiveness: The Theory and Practice of Responsive 
Regulation in Multi-Layered Systems”. UBC Law Review 44 (3): 663–693.

Herbert, Zbigniew. 2003. Martwa natura z wędzidłem. Warszawa: Zeszyty Literackie.
Hertogh, Marc L. 2018. Nobody’s Law: Legal Consciousness and Legal Alienation in Everyday 

Life. London: Palgrave Macmillan.
Hoff, Waldemar. 2005. „Recepcja pojęcia regulacji i organu regulacyjnego na przykładzie prawa 

polskiego”. Państwo i Prawo (5): 37–54.
Hood, Christopher, Henry Rothstein i Robert Baldwin. 2001. The Government of Risk: Understan-

ding Risk Regulation Regimes. Oxford: Oxford University Press.
Hornung, Bernd D. 2006. „The Theoretical Context and Foundations of Luhmann’s Legal and 

Political Sociology”. W: King i Thornhill 2006b (187–216).
Hudson, Barbara. 2003. Justice in the Risk Society: Challenging and Re-affirming Justice in Late 

Modernity. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage Publications.
Hughes, Gordon i Ross Fergusson. 2000. Ordering Lives: Family, Work and Welfare. London, New 

York: Routledge.
Hutter, Bridget M. 2005. „The attractions of risk-based regulation: Accounting for the emergence 

of risk ideas in regulation”. CARR discussion papers 33. London: CARR. http://www.lse.
ac.uk/accounting/Assets/CARR/documents/D-P/Disspaper33.pdf. Dostęp 22.06.2018.

Irwin, Alan, Stuart Allan i Ian Welsh. 2000. „Nuclear Risks: Three Problematics”. W: Adam, Beck 
i van Loon 2000 (78–104).

Jabłoński, Paweł. 2012. „Pytanie o prawo w kontekście konfliktu między hermeneutyką podej-
rzeń i hermeneutyką zaufania”. W: Profesjonalna kultura prawnicza. Red. Maciej Pichlak 
(93–107). Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Scholar.

Jabłoński, Paweł i Maciej Pichlak. 2013. „Miejsce refleksji krytycznej w instytucjonalnej wiedzy 
o prawie”. Principia LVII–LVIII: 269–295.

Jarvis, Darryl. 2007. „Risk, Globalisation and the State: A Critical Appraisal of Ulrich Beck and 
the World Risk Society Thesis”. Global Society 21 (1): 23–46.

Kaczmarczyk, Michał. 2007. „Radykalny funkcjonalizm Niklasa Luhmanna na tle współczesnej 
teorii społecznej”. W: Luhmann 2007, XIX–LVII.

Kaczmarek, Przemysław. 2014. Tożsamość prawnika jako wykonawcy roli zawodowej. Warszawa: 
LexisNexis Polska.

Kaczmarek, Przemysław i Paweł Skuczyński. 2018. „Etyka prawnicza. Działanie prawników 
w  świecie instytucji: wprowadzenie”. Archiwum Filozofii Prawa i  Filozofii Społecznej  
1 (16): 5–7.

Kagan, Robert A. 2002. „On „Responsive Law”. W: Kagan, Krygier i Winston 2002 (85–98).
Kagan, Robert A., Martin Krygier i  Kenneth Winston (red.). 2002. Legality and Community:  

On the Intellectual Legacy of Philip Selznick. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.
Kaleta, Krzysztof. 2013. „Sądownictwo konstytucyjne a  refleksyjny konstytucjonalizm (prze-

szłość – teraźniejszość – przyszłość)”. W: Biernat 2013 (27–44).
Kaleta, Krzysztof i Paweł Skuczyński (red.). 2015. Refleksyjność w prawie. Konteksty i zastosowa-

nia. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego.
Kaleta, Krzysztof i Paweł Skuczyński. 2015. „Wprowadzenie: nowoczesność jako refleksyjność”. 

W: Kaleta i Skuczyński 2015 (7–30).
Kant, Immanuel. 2005a. Metafizyka moralności. Tłum. E. Nowak. Warszawa: Wydawnictwo  

Naukowe PWN.

http://www.lse.ac.uk/accounting/Assets/CARR/documents/D-P/Disspaper33.pdf
http://www.lse.ac.uk/accounting/Assets/CARR/documents/D-P/Disspaper33.pdf


276

Kant, Immanuel. 2005b. „Odpowiedź na pytanie: czym jest Oświecenie?”. Tłum. T. Kupś.  
W: Immanuel Kant. Rozprawy z filozofii historii (44–49). Kęty: Antyk.

Kasiewicz, Stanisław. 2015. „Ryzyko regulacyjne w koncepcji Risk-based Regulation (RbR)”. Annales 
Universitatis Mariae Curie-Skłodowska, Sectio H (Oeconomia) XLIX (4): 195–203.

Kasiewicz, Stanisław. 2016. Teoria i  praktyka zarządzania ryzykiem regulacyjnym w  sektorze  
finansowym. Warszawa: Fundacja Warszawski Instytut Bankowości.

Kemshall, Hazel. 2002. Risk, Social Policy and Welfare. Buckingham, Philadelphia: Open Uni-
versity Press.

King, Michael. 2006. „What’s the Use of Luhmann’s Theory?”. W: King i Thornhill 2006b (37–52).
King, Michael i Chris Thornhill. 2003. Niklas Luhmann’s Theory of Politics and Law. Basing- 

stoke, New York: Palgrave Macmillan.
King, Michael i Chris Thornhill. 2006a. „Introduction”. W: King i Thornhill 2006b (1–10).
King, Michael i Chris Thornhill (red.). 2006b. Luhmann on Law and Politics: Critical Appraisals 

and Applications. Oxford, Portland Or.: Hart Publishing.
Klein, Naomi. 2016. To zmienia wszystko. Kapitalizm kontra klimat. Tłum. H. Jankowska,  

K. Makaruk. Warszawa: Muza.
Kleszcz, Leszek. 2004. Boczne drogi. Z  genealogii filozofii hermeneutycznej. Wrocław: Oficy-

na Wydawnicza Arboretum; Uniwersytet Wrocławski, Wydział Nauk Społecznych, Instytut 
Filozofii.

Kmieciak, Zbigniew. 2009. „Niezależne organy regulacyjne (aspekt prawnoporównawczy)”.  
W: Nowe problemy badawcze w  teorii prawa administracyjnego. Red. Jan Boć i Andrzej 
Chajbowicz (15–24). Wrocław: Kolonia Limited.

Knight, Frank Hyneman. 1921. Risk, uncertainty and profit. Boston, New York: Houghton Mifflin 
Company.

Kociołek-Pęksa, Anna i  Mateusz Stępień (red.). 2013. Leksykon socjologii prawa. Warszawa:  
C.H. Beck.

Kojder, Andrzej. 2013. „Naukowa polityka prawa”. W: Socjologia prawa. Główne problemy i po-
stacie. Red. Andrzej Kojder i Zbigniew Cywiński (223–226). Warszawa: Wydawnictwa Uni-
wersytetu Warszawskiego.

Komisja Europejska. Better regulation: why and how. 2017. https://ec.europa.eu/info/law/law-making-
-process/planning-and-proposing-law/better-regulation-why-and-how_en. Dostęp 3.10.2018.

Koop, Christel i Martin Lodge. 2017. „What is regulation? An interdisciplinary concept analysis”. 
Regulation & Governance 11 (1): 95–108.

Koorsgard, Christine M. 1992. „The Sources of Normativity: The Tanner Lectures on Human Values”. 
https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/k/korsgaard94.pdf. Dostęp 7.01.2019.

Kordela, Marzena. 2014. Zasady prawa. Studium teoretycznoprawne. Poznań: Wydawnictwo  
Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu.

Korzeniewska-Lasota, Anna. 2015. „Sądowy wymiar sprawiedliwości a koncepcja refleksyjnego 
praktyka Alana Shöna”. W: Kaleta i Skuczyński 2015 (253–267).

Kostro, Cezary. 2001. Funkcjonalna teoria moralności Niklasa Luhmanna. Kraków: Zakład  
Wydawniczy „NOMOS”.

Kozak, Artur. 2002. Granice prawniczej władzy dyskrecjonalnej. Wrocław: Kolonia Limited.
Kozak, Artur. 2010. Myślenie analityczne w  nauce prawa i  praktyce prawniczej. Red. Maciej  

Pichlak. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego.
Krokiewicz, Adam. 2000. Zarys filozofii greckiej. Warszawa: Aletheia.
Kruczkowska, Maria. 2017. „Smog pogłębia klasowe podziały w  Chinach”. http://wyborcza.

pl/7,75399,21252896,smog-poglebia-klasowe-podzialy-w-komunistycznych-chinach.html. 
Dostęp 13.04.2017.

Krygier, Martin. 2002. „Selznick’s Subjects”. W: Kagan, Krygier i Winston 2002 (3–16).

https://ec.europa.eu/info/law/law-making-process/planning-and-proposing-law/better-regulation-why-and-how_en
https://ec.europa.eu/info/law/law-making-process/planning-and-proposing-law/better-regulation-why-and-how_en
https://tannerlectures.utah.edu/_documents/a-to-z/k/korsgaard94.pdf
http://wyborcza.pl/7,75399,21252896,smog-poglebia-klasowe-podzialy-w-komunistycznych-chinach.html
http://wyborcza.pl/7,75399,21252896,smog-poglebia-klasowe-podzialy-w-komunistycznych-chinach.html


277

Krygier, Martin. 2012. Philip Selznick: Ideals in the World. Stanford: Stanford University Press.
Kurczewski, Jacek. 1978. O badaniu prawa w naukach społecznych. Warszawa: Wydawnictwa 

Uniwersytetu Warszawskiego.
Lash, Scott. 2000. „Risk Culture”. W: Adam, Beck i van Loon 2000 (47–62).
Lash, Scott. 2009. „Refleksyjność i jej sobowtóry: struktura, estetyka, wspólnota”. W: Beck, Gid-

dens i Lash 2009 (145–221).
Lem, Stanisław. 1968. Głos Pana. Kraków: Wydawnictwo Literackie.
Lem, Stanisław. 2017. Solaris. Kraków: Wydawnictwo Literackie.
Lesser, Casey. 2018. Centuries Later, People Still Don’t Know What to Make of „Las Meninas”. 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-centuries-people-las-meninas. Dostęp 30.09.2018.
Leśniak, Kazimierz. 2003. „Wstęp do Topik”. W: Arystoteles. Dzieła wszystkie. T. 1 (330–342). 

Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Luhmann, Niklas. 1972. Rechtssoziologie. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt.
Luhmann, Niklas. 1988a. „Closure and Openness: On Reality in the World of Law”. W: Teubner 

1988a (335–348).
Luhmann, Niklas. 1988b. „The Unity of the Legal System”. W: Teubner 1988a (12–35).
Luhmann, Niklas. 1993a. Das Recht der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas. 1993b. Risk: A Sociological Theory. New York: de Gruyter.
Luhmann, Niklas. 1995. „The Paradoxy of Observing Systems”. Cultural Critique 31: 37–55.
Luhmann, Niklas. 1997. Die Gesellschaft der Gesellschaft. T. 1–2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas. 1998a. „Modernity in Contemporary Society”. W: Luhmann 1998b (1–21).
Luhmann, Niklas. 1998b. Observations on Modernity. Stanford: Stanford University Press.
Luhmann, Niklas. 2007. Systemy społeczne. Zarys ogólnej teorii. Tłum. M. Kaczmarczyk. Kra-

ków: Zakład Wydawniczy „NOMOS”.
Luhmann, Niklas i  Stephan Fuchs. 1988. „Tautology and Paradox in the Self-Descriptions of  

Modern Society”. Sociological Theory 6 (1): 21–37.
Lupton, Deborah. 1999. Risk. London, New York: Routledge.
Łojko, Elżbieta (red.). 2006. Etyka prawnika, etyka nauczyciela zawodu prawniczego. Wyd. 2. 

Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego.
MacCormick, Neil. 1978. Legal Reasoning and Legal Theory. Oxford: Clarendon Press.
MacIntyre, Alasdair. 2007. Czyja sprawiedliwość? Jaka racjonalność? Red. Adam Chmielewski. 

Tłum. A. Chmielewski et al. Warszawa: Wydawnictwa Akademickie i Profesjonalne.
Majone, Giandomenico. 1994. „The rise of the regulatory state in Europe”. West European Politics 

17 (3): 77–101.
Mańko, Rafał. 2018. „Orzekanie w polu polityczności”. Filozofia Publiczna i Edukacja Demokra-

tyczna 7 (1): 65–95.
Marciszewski, Witold. 1988. „Logika formalna”. W: Mała encyklopedia logiki. Red. Witold Mar-

ciszewski. Wyd. 2 (103–106). Wrocław, Warszawa, Kraków, Gdańsk, Łódź: Zakład Narodo-
wy im. Ossolińskich.

Mascini, Peter. 2013. „Why was the enforcement pyramid so influential? And what price was 
paid?”. Regulation & Governance 7 (1): 48–60.

Michaels, Ralf. 2013. „Globalization and Law: Law Beyond the State”. W: Law and Social Theory. 
Red. Reza Banakar i Max Travers. Wyd. 2 (287–304). Oxford: Hart Publishing.

Michalowski, Raymond J. i Ronald C. Kramer. 1987. „The Space between Laws: The Problem of 
Corporate Crime in a Transnational Context”. Social Problems 34 (1): 34–53.

Morawski, Lech. 1991. „«Autopoiese» i  prawo refleksyjne w  ujęciu G. Teubnera”. W: Prawo 
w zmieniającym się społeczeństwie. Red. Grażyna Skąpska (171–184). Kraków.

Morawski, Lech. 2003. Główne problemy współczesnej filozofii prawa. Prawo w toku przemian. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-centuries-people-las-meninas


278

Myers, John. 2016. „Countries where you can buy citizenship”. http://www.weforum.org/ 
agenda/2016/07/countries-selling-citizenship/. Dostęp 4.10.2017.

Mythen, Gabe. 2004. Ulrich Beck: A Critical Introduction to the Risk Society. London, Sterling VA: 
Pluto Press.

Nagel, Ernest. 1982. The Structure of Science: Problem in the Logic of Scientific Explanation. 
London: Routledge & Kegan Paul.

Nelken, David. 1998. „Blinding Insights? The Limits of a Reflexive Sociology of Law”. Journal of 
Law and Society 25 (3): 407–426.

Nonet, Philippe. 2002. „Technique and Law”. W: Kagan, Krygier i Winston 2002 (49–66).
Nonet, Philippe i Philip Selznick. 1978. Law and Society in Transition: Toward Responsive Law. 

New York: Harper & Row.
Oberhuber, Florian i Michał Krzyżanowski. 2008. „Discourse Analysis and Etnography”. W: Qua-

litative Discourse Analysis in the Social Sciences. Red. Ruth Wodak i Michał Krzyżanowski 
(182–203). Basingstoke, New York: Palgrave Macmillan.

Obywatelskie Forum Legislacji. 2017. „Jakość stanowienia prawa w  pierwszym roku rządów 
Prawa i  Sprawiedliwości”. http://www.batory.org.pl/upload/files/Programy%20operacyjne/ 
Odpowiedzialne%20Panstwo/Komunikat%20z%20IX%20obserwacji.pdf. Dostęp 15.01.2018.

Obywatelskie Forum Legislacji. 2018. „Jakość procesu stanowienia prawa w drugim roku rządów 
Prawa i  Sprawiedliwości”. http://www.batory.org.pl/upload/files/Programy%20operacyjne/
Odpowiedzialne%20Panstwo/X%20Komunikat_OFL.pdf. Dostęp 15.01.2018.

OECD. Regulatory policy. 2018. www.oecd.org/gov/regulatory-policy. Dostęp 3.10.2018.
Parker, Christine. 2002. The Open Corporation: Effective Self-regulation and Democracy. Cam- 

bridge: Cambridge University Press.
Parker, Christine. 2007. „Self-Regulation and the Not-for-Profit Sector”. http://ssrn.com/abstract 

=1337278. Dostęp 10.05.2018.
Parker, Christine. 2013. „Twenty years of responsive regulation: An appreciation and appraisal”. 

Regulation & Governance 7 (1): 2–13.
Parker, Christine, Colin Scott, Nicola Lacey i John Braithwaite. 2004. „Introduction”. W: Regula-

ting Law. Red. Christine Parker, Colin Scott, Nicola Lacey i John Braithwaite (1–12). Oxford: 
Oxford University Press.

Paterson, John. 2006. „Reflecting on Reflexive Law”. W: King i Thornhill 2006b (13–35).
Perelman, Chaim. 1984. Logika prawnicza. Nowa retoryka. Tłum. T. Pajor. Warszawa: Państwowe 

Wydawnictwo Naukowe.
Perelman, Chaim. 2004. Imperium retoryki. Retoryka i argumentacja. Tłum. M. Chomicz. War-

szawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Perez, Oren. 2005. „Law in the Air: A Prologue to the World of Legal Paradoxes”. W: Perez i Teub-

ner 2005 (3–38).
Perez, Oren. 2011. „Responsive Regulation and Second-Order Reflexivity: On the Limits of Regu-

latory Intervention”. UBC Law Review 44 (3): 743–78.
Perez, Oren i Gunther Teubner (red.). 2005. Paradoxes and Inconsistencies in the Law. Oxford, 

Portland Or. Hart Publishing.
Pękala, Mateusz. 2016. Pole decyzyjne ustawodawcy. Kraków: Wydawnictwo WAM.
Pichlak, Maciej. 2013a. „W sprawie reinterpretacji modelu konstytucyjnego systemu źródeł pra-

wa”. W: Biernat 2013 (97–111).
Pichlak, Maciej. 2013b. Zamknięty system źródeł prawa. Studium instytucjonalizacji dyskursu 

prawniczego. Wrocław: Prawnicza i Ekonomiczna Biblioteka Cyfrowa.
Pichlak, Maciej. 2014. „Obiektywność w prawie – podejście instytucjonalne jako alternatywa dla 

dominujących stanowisk teoretycznych”. Archiwum Filozofii Prawa i Filozofii Społecznej 2: 
109–25.

http://www.weforum.org/agenda/2016/07/countries-selling-citizenship/
http://www.weforum.org/agenda/2016/07/countries-selling-citizenship/
http://www.batory.org.pl/upload/files/Programy operacyjne/Odpowiedzialne Panstwo/Komunikat z IX obserwacji.pdf
http://www.batory.org.pl/upload/files/Programy operacyjne/Odpowiedzialne Panstwo/Komunikat z IX obserwacji.pdf
http://www.batory.org.pl/upload/files/Programy operacyjne/Odpowiedzialne Panstwo/X Komunikat_OFL.pdf
http://www.batory.org.pl/upload/files/Programy operacyjne/Odpowiedzialne Panstwo/X Komunikat_OFL.pdf
http://www.oecd.org/gov/regulatory-policy
http://ssrn.com/abstract=1337278
http://ssrn.com/abstract=1337278


279

Pichlak, Maciej. 2015a. „Institutional Analysis and Epistemology of Values in Law: An Outline”. 
W: Human Rights, Rule of Law and the Contemporary Social Challenges in Complex So-
cieties: Proceedings from the XXVI World Congress of Philosophy of Law and Social Phi-
losophy of the Internationale Vereinigung für Rechts- und Sozialphilosophie. Red. Marcelo 
Galuppo et al. (898–907). Belo Horizonte: Initia Via.

Pichlak, Maciej. 2015b. „Refleksyjność teorii prawa w aspekcie metodologicznym, instytucjonal-
nym i etycznym”. W: Kaleta i Skuczyński 2015 (309–330).

Pichlak, Maciej. 2016. „Objectivity and Institutional Reflexivity in Law”. W: Diverse Narratives 
of Legal Objectivity: An Interdisciplinary Perspective. Red. Vito Breda i Lidia Rodak. Frank-
furt a.M.: Peter Lang.

Pichlak, Maciej. 2017. „Rozróżnienie ius et lex we współczesnej filozofii prawa”. Archiwum Filo-
zofii Prawa i Filozofii Społecznej 2 (15): 49–59.

Pichlak, Maciej. 2018. „Konstytucjonalizm jako refleksja”. Filozofia Publiczna i Edukacja Demo-
kratyczna 7 (1), 5–24.

Pieniążek, Marcin. 2008. Etyka sytuacyjna prawnika. Warszawa: Wydawnictwo Prawnicze 
LexisNexis.

Pieniążek, Marcin. 2015. „On Possible Applications of Paul Ricoeur’s Thought in Legal Theory”. 
Archiwum Filozofii Prawa i Filozofii Społecznej 1 (10): 79–88.

Pitera, Jakub. 2007. „Charakterystyka instytucji zaufania publicznego w orzecznictwie Trybunału 
Konstytucyjnego, Sądu Najwyższego oraz sądów powszechnych”. Kwartalnik Prawa Pub-
licznego 7 (4): 145–162.

Platon. 2010. Państwo. Tłum. W. Witwicki. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Podgórecki, Adam. 1957. Założenia polityki prawa. Metodologia pracy legislacyjnej i kodyfika-

cyjnej. Warszawa: Wydawnictwo Prawnicze.
Podgórecki, Adam. 1971. Zarys socjologii prawa. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe.
Podgórecki, Adam. 1998. Socjologiczna teoria prawa. Tłum. Ł. M. Kwaśniewska i R. Smogór. 

Warszawa: Interart.
Popper, Karl Raimund. 2002. Logika odkrycia naukowego. Tłum. U. Niklas. Warszawa: Fundacja 

Aletheia.
Přibáň, Jiří. 2012. „Constitutionalism as Fear of the Political? A Comparative Analysis of Teubner’s 

Constitutional Fragments and Thornhill’s A Sociology of Constitutions”. Journal of Law and 
Society 39 (3): 441–471.

Purnhagen, Kai P. i  Peter H. Feindt. 2017. „Principles-based Regulation: Blueprint for a  ‘New 
Approach’ for the Internal Agricultural Market”. European Law Review 42 (5), 722–736.

Raburski, Tomasz. 2012. Autonomizacja prawa wobec państwa w sferze międzynarodowej. Po-
znań: Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza 
w Poznaniu.

Rawls, John. 1971. A Theory of Justice. Cambridge Mass.: Belknap Press.
Raz, Joseph. 1994. Ethics in the Public Domain: Essays in the Morality of Law and Politics.  

Oxford, New York: Clarendon Press.
Raz, Joseph. 2008. „Can There Be a Theory of Law?”. W: The Blackwell Guide to the Philosophy 

of Law and Legal Theory. Red. Martin P. Golding i William A. Edmundson (324–342). Mal-
den Mass.: Blackwell.

Reale, Giovanni. 2005. Historia filozofii starożytnej. T. 2. Tłum. E. I. Zieliński. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL.

Reed, Michael. 2003. „The Agency/Structure Dilemma in Organization Theory: Open Doors and 
Brick Walls”. W: The Oxford Handbook of Organization Theory. Red. Haridimos Tsoukas 
i Christian Knudsen (289–309). Oxford, New York: Oxford University Press.



280

Rękas, Agnieszka (red.). 2010. Czy tylko sąd rozstrzygnie w  sporze? Mediacja i  sądownictwo  
polubowne. Informator o  alternatywnych sposobach rozwiązywania sporów. Warszawa:  
Ministerstwo Sprawiedliwości.

Ricoeur, Paul. 2003a. „Egzystencja i  hermeneutyka”. Tłum. K. Tarnowski. W: Ricoeur 2003b 
(194–216).

Ricoeur, Paul. 2003b. Egzystencja i  hermeneutyka. Rozprawy o  metodzie. Warszawa: Altaya  
– De Agostini.

Ricoeur, Paul. 2003c. „Hermeneutyka symboli a refleksja filozoficzna – II”. Tłum. J. Skoczylas. 
W: Ricoeur 2003b (112–131).

Ricoeur, Paul. 2003d. Krytyka i przekonanie. Rozmowy z François Azouvim i Markiem de Launay. 
Tłum. M. Drwięga. Warszawa: Wydawnictwo KR.

Ricoeur, Paul. 2004. Drogi rozpoznania. Tłum. J. Margański. Kraków: Wydawnictwo Znak.
Ricoeur, Paul. 2005. O sobie samym jako innym. Red. Małgorzata Kowalska. Tłum. B. Chełstow-

ski. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Röhl, Klaus F. 1998. „Ist das Recht paradox? Über Schwierigkeiten mit der Lektüre von Luh-

manns ‘Recht der Gesellschaft’ und mit postmoderner Rechtstheorie überhaupt”. W: Sozio-
logie des Rechts: Festschrift für Erhard Blankenburg. Red. Jürgen Brand i Dieter Strempel 
(129–148). Baden-Baden: Nomos.

Rothstein, Bo. 2017a. „The Long Affair Between The Working Class and the Intellectual Cultural 
Left Is Over”. https://www.socialeurope.eu/2017/02/long-affair-working-class-intellectual-
cultural-left/. Dostęp 11.02.2017.

Rothstein, Bo. 2017b. „Why Has The White Working Class Abandoned The Left?”. https://www.
socialeurope.eu/2017/01/white-working-class-abandoned-left/. Dostęp 11.02.2017.

Rothstein, Henry, Olivier Borraz i  Michael Huber. 2013. „Risk and the limits of governance:  
Exploring varied patterns of risk-based governance across Europe”. Regulation & Governance 
7 (2): 215–235.

Rothstein, Henry, Michael Huber i George Gaskell. 2006. „A theory of risk colonization: the spiral-
ling regulatory logics of societal and institutional risk [online]”. http://eprints.lse.ac.uk/2675. 
Dostęp 21.06.2018. [Oryg. opublikowane w: Economy and Society 2006, 35 (1), 91–112].

Rottleuthner, Hubert. 1989. „A Purified Sociology of Law: Niklas Luhmann on the Autonomy  
of the Legal System”. Law & Society Review 23 (5): 779–798.

Ruby, Jay (red.). 1982. Crack in the Mirror: Reflexive Perspectives in Anthropology. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press.

Sadowski, Ireneusz. 2014. „Współczesne spojrzenie na instytucje: ewolucja pojęć, problem modelu 
aktora i poziomy analizy instytucjonalnej”. Przegląd Socjologiczny 63 (3): 89–114.

Sarra, Janis. 2011. „Risk Management, Responsive Regulation, and Oversight of Structured Finan-
cial Product Markets”. UBC Law Review 44 (3): 779–834.

Savelsberg, Joachim J. 2013. „Highlights in the Sociology of Law: Globalizing Law and Penalizing 
Human Rights Violations”. Contemporary Sociology 42 (2): 167–176.

Schwarcz, Steven L. 2009. „The ‘Principles’ Paradox”. European Business Organization Law  
Review 10: 175–184.

Scott, Alan. 2000. „Risk Society or Angst Society? Two Views of Risk, Consciousness and Com-
munity”. W: Adam, Beck i van Loon 2000 (33–46).

Searle, John R. 1995. The Construction of Social Reality. New York: The Free Press.
Selznick, Philip. 1949. TVA and the Grass Roots: A Study in the Sociology of Formal Organiza-

tions. Berkeley: University of California Press.
Selznick, Philip. 1961. „Sociology and Natural Law”. Natural Law Forum 6: 84–107.
Selznick, Philip. [1969] 1980. Law, Society, and Industrial Justice. New York: Transaction 

Books.

https://www.socialeurope.eu/2017/02/long-affair-working-class-intellectual-cultural-left/
https://www.socialeurope.eu/2017/02/long-affair-working-class-intellectual-cultural-left/
https://www.socialeurope.eu/2017/01/white-working-class-abandoned-left/
https://www.socialeurope.eu/2017/01/white-working-class-abandoned-left/
http://eprints.lse.ac.uk/2675


281

Selznick, Philip. 1985. „Focusing Organizational Research on Regulation”. W: Regulatory Policy 
and the Social Sciences. Red. Roger G. Noll (363–367). Berkeley: University of California 
Press.

Selznick, Philip. 1992. The Moral Commonwealth: Social Theory and the Promise of Community. 
Berkeley: University of California Press.

Selznick, Philip. 1995. „Threshold Definitions, Normative Theory, and Sociology of Law”. Referat 
prezentowany podczas Annual Meeting of the ISA Research Committee on Sociology of Law 
„Legal Culture: Encounters and Transformations”, Tokio, 1–4.08.1995.

Selznick, Philip. 2000. „A Case for Legal Naturalism: ‘Sociology and Natural Law’ Revisited”. 
Polish Sociological Review 3 (131): 267–274.

Selznick, Philip. 2006. „The Jurisprudence of Communitarian Liberalism”. W: Communitaria-
nism in Law and Society. Red. Paul Seters (19–32). Lanham, Md.: Rowman & Littlefield 
Publishers.

Selznick, Philip. 2008. A Humanist Science: Values and Ideals in Social Inquiry. Stanford: Stan-
ford University Press.

Shapiro, Scott J. 1998. „The Difference That Rules Make”. W: Analyzing Law: New Essays in Legal 
Theory. Red. Brian Bix (33–62). Oxford: Clarendon Press.

Short, James F. Jr. 1992. „Defining, Explaining, and Managing Risk”. W: Organizations, Uncer-
tainties, and Risk. Red. James F. Short Jr. i Lee Clarke (3–23). Boulder: Westview Press.

Siemek, Marek J. 1998. „Heglowskie pojęcie podmiotowości”. W: Marek J. Siemek. Hegel i filozo-
fia (35–49). Warszawa: Oficyna Naukowa.

Siemek, Marek J. 2002. Wolność, rozum, intersubiektywność. Warszawa: Oficyna Naukowa.
Siemek, Marek J. 2011. Wykłady z  klasycznej filozofii niemieckiej. Warszawa: Wydawnictwo  

Naukowe PWN.
Siemek, Marek J. 2012a. „Wykłady z filozofii nowoczesności”. W: Siemek 2012b (251–478).
Siemek, Marek J. 2012b. Wykłady z filozofii nowoczesności. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 

PWN.
Sierocka, Barbara. 2003. Krytyka i dyskurs: O transcendentalno-pragmatycznym uprawomocnie-

niu krytyki filozoficznej. Kraków: Aureus.
Simmonds, Nigel E. 2010. „Reflexivity and the Idea of Law”. Jurisprudence 1 (1): 1–23.
Simon, F. C. „Meta-Regulation in Practice: Beyond Normative Views of Morality and Rationali-

ty”. http://meta-regulation.com/about/. Dostęp 10.07.2018.
Skąpska, Grażyna. 1991. Prawo a dynamika społecznych przemian. Kraków: Wydawnictwo Uni-

wersytetu Jagiellońskiego.
Skąpska, Grażyna. 2007. „Niklas Luhmann i  teoria systemów społecznych. Wstęp do wydania 

polskiego”. W: Luhmann 2007 (VII–XVIII).
Skąpska, Grażyna. 2017. „Od „legalnej rewolucji” do kontrrewolucji. Kryzys konstytucjonalizmu 

liberalno-demokratycznego w Polsce”. Przegląd Prawa i Administracji CX: 65–81.
Skuczyński, Paweł. 2015. „Uzasadnienie refleksyjne i  problem jego recepcji w  teorii Roberta 

Alexy’ego”. W: Kaleta i Skuczyński 2015 (87–119).
Sroka, Tomasz (red.). 2010. Zostałem pokrzywdzony przestępstwem i  co dalej? Informator dla 

pokrzywdzonego. Warszawa: Ministerstwo Sprawiedliwości.
Standing, Guy. 2014. Prekariat. Nowa niebezpieczna klasa. Red. Maciej Schlinder. Tłum.  

K. Czarnecki, P. Kaczmarski i M. Karolak. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Stankiewicz, Piotr. 2008. „W świecie ryzyka. Niekończąca się opowieść Ulricha Becka”. Studia 

Socjologiczne 3 (190): 117–134.
Steele, Jenny. 2004. Risks and Legal Theory. Oxford, Portland Or.: Hart Publishing.
Stewart, John David. 1974. The Responsive Local Authority. London: C. Knight & Co.
Stępień, Mateusz. 2008. Responsywna administracja publiczna. Toruń: Wydawnictwo Adam 

Marszałek.

http://meta-regulation.com/about/


282

Stępień, Mateusz. 2015. „Poznawanie praw obcych jako źródło refleksyjności prawa”. W: Kaleta 
i Skuczyński 2015 (287–307).

Strugacki, Arkadij i Borys Strugacki. 1988. Żuk w mrowisku. Tłum. I. Lewandowska. Warszawa: 
Iskry.

Sulikowski, Adam. 2008. Współczesny paradygmat sądownictwa konstytucyjnego wobec kryzysu 
nowoczesności. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego.

Szacki, Jerzy. 2002. Historia myśli socjologicznej. Wydanie nowe. Warszawa: Wydawnictwo  
Naukowe PWN.

Szahaj, Andrzej. 2006. Jednostka czy wspólnota. Spór liberałów z komunitarystami a „sprawa 
polska”. Warszawa: Fundacja Aletheia.

Szewczyk, Marek. 1996. Nadzór w materialnym prawie administracyjnym. Administracja wobec 
wolności, własności i  innych praw podmiotowych jednostki. Poznań: Zachodnie Centrum 
Organizacji.

Szydło, Marek. 2005. Regulacja sektorów infrastrukturalnych jako rodzaj funkcji państwa wobec 
gospodarki. Warszawa: Wydawnictwo Prawo i Praktyka Gospodarcza.

Taekema, Sanne. 2003. The Concept of Ideals in Legal Theory. Hague: Kluwer Law International.
Tamanaha, Brian Z. 2017. A Realistic Theory of Law. Cambridge: Cambridge University Press.
Taylor, Charles. 2012. Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej. Red. Tadeusz 

Gadacz. Tłum. M. Gruszczyński et al. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Teubner, Gunther. 1983. „Substantive and Reflexive Elements in Modern Law”. Law & Society 

Review 17 (2): 239–285.
Teubner, Gunther. 1984a. „After legal instrumentalism? Strategic models of post-regulatory law”. 

EUI Working Papers.
Teubner, Gunther. 1984b. „Autopoiesis in Law and Society: A Rejoinder to Blankenburg”. Law  

& Society Review 18 (2): 291–301.
Teubner, Gunther (red.). 1988a. Autopoietic Law: A New Approach to Law and Society. Berlin, 

New York: Walter de Gruyter.
Teubner, Gunther. 1988b. „Evolution of Autopoietic Law”. W: Teubner 1988a (217–241).
Teubner, Gunther. 1993. Law as an Autopoietic System. Tłum. Z. Bankowski i R. Adler. Oxford, 

Cambridge Mass.: Blackwell.
Teubner, Gunther. 2002. „Sprawiedliwość alienująca. O dodatkowej wartości dwunastego wielbłą-

da”. Ius et Lex 1: 109–132.
Teubner, Gunther. 2005. „Dealing with Paradoxes of Law: Derrida, Luhmann, Wiethölter”.  

W: Perez i Teubner 2005 (41–64).
Teubner, Gunther. 2012. Constitutional Fragments: Societal Constitutionalism and Globalization. 

Tłum. G. Norbury. Oxford: Oxford University Press.
Tischner, Józef. 1993. Spowiedź rewolucjonisty. Czytając Fenomenologię ducha Hegla. Kraków: 

Wydawnictwo Znak.
Tombs, Steve i David Whyte. 2013. „Transcending the deregulation debate? Regulation, risk, and 

the enforcement of health and safety law in the UK”. Regulation & Governance 7 (1): 61–79.
Tuori, Kaarlo. 2002. Critical Legal Positivism. Aldershot: Ashgate.
Twining, William. 2009. General Jurisprudence: Understanding Law from a Global Perspective. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Urry, John. 2015. Offshoring. Tłum. P. Tomanek. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Veitch, Scott. 2010. Law and Irresponsibility: On the Legitimation of Human Suffering. Abingdon, 

New York: Routledge Cavendish.
Veitch, Scott. 2017. „Law in the Risk Society: Challenging Legal Concepts”. W: de Vries i Fanning 

2017 (39–59).



283

Verba, Sidney i Norman H. Nie. 1972. Participation in America: Political Democracy and Social 
Equality. New York: Harper & Row.

Verschraegen, Gert. 2006. „Systems Theory and the Paradox of Human Rights”. W: King i Thorn-
hill 2006b (101–125).

Vries, Ubaldus, de. 2017. „Introducing the World Risk Society”. W: de Vries i Fanning 2017 (11–37).
Vries, Ubaldus, de i John Fanning (red.). 2017. Law in the Risk Society. Utrecht: Eleven Interna-

tional Publ.
Widłak, Tomasz. 2012. „Recenzja: Rafael Domingo, The New Global Law, Cambridge University 

Press, New York 2010”. Problemy Współczesnego Prawa Międzynarodowego, Europejskiego 
i Porównawczego X: 237–242.

Wimmer, Andreas i Nina Glick Schiller. 2002. „Methodological nationalism and beyond: Nation-
-state building, migration and the social sciences”. Global Networks 2 (4): 301–334.

Winczorek, Jan. 2009. Zniknięcie dwunastego wielbłąda: O socjologicznej teorii prawa Niklasa 
Luhmanna. Warszawa: Liber.

Winczorek, Jan. 2015. „O  ujęciach refleksyjności u  Gunthera Teubnera i  Niklasa Luhmanna 
i o tym, co z nich wynika dla nauki prawa”. W: Kaleta i Skuczyński 2015 (177–205).

Wróblewski, Jerzy. 1967. „Socjologia prawa a  prawoznawstwo”. Państwo i  Prawo XXII (12): 
910–921.

Zajadło, Jerzy. 2014. „Socjologia refleksyjna w służbie jurysprudencji”. Prawo i Więź 3 (9): 7–21.
Zawadzka, Patrycja. 2017. Modele nadzoru rynku finansowego. Aspekty prawne. Warszawa: 

CeDeWu.
Ziembiński, Zygmunt. 1975. Socjologia prawa jako nauka prawna. Warszawa, Poznań: Państwo-

we Wydawnictwo Naukowe.
Zirk-Sadowski, Marek. 2011. Wprowadzenie do filozofii prawa. Wyd. 2. Warszawa: Wolters Klu-

wer Polska.
Zirk-Sadowski, Marek. 2013. „Polityka prawa”. W: Kociołek-Pęksa i Stępień 2013 (191–201).





Wykaz aktów prawnych

Financial Services and Markets Act 2000. Parliament of the United Kingdom. https://www.legis-
lation.gov.uk/ukpga/2000/8/contents. Dostęp 10.01.2019.

Komisja Europejska. 2000. Communication from the Commission on the precautionary principle. 
COM (2000) 1 final, 2 lutego 2000 r.

Komisja Europejska. 2009. Commission Impact Assessment Guidelines. SEC (2009) 92, 15 stycz-
nia 2009 r.

Komisja Europejska. 2017a. „Commission Staff Working Document: Better Regulation Guideli-
nes”. SWD (2017) 350, 7 lipca 2017 r.

Komisja Europejska. 2017b. „Better Regulation Toolbox”. http://ec.europa.eu/info/files/better-
-regulation-toolbox_en. Dostęp 10.01.2018.

Ministerstwo Administracji i Cyfryzacji. 2013. „Siedem Zasad Konsultacji”. https://www.gov.pl/
cyfryzacja/jak-prowadzimy-konsultacje. Dostęp 9.07.2018.

Ministerstwo Gospodarki. 2006. „Wytyczne do oceny skutków regulacji (OSR)”. http://www.
mg.gov.pl/files/upload/8668/publikacja_6.pdf. Dostęp 7.08.2014.

OECD. 1995. Recommendation of the Council on Improving the Quality of Government Regu-
lation. C(95)21/FINAL, 9 marca 1995 r. https://legalinstruments.oecd.org/en/instruments/
OECD-LEGAL-0278. Dostęp 3.10.2018.

OECD. 2012. Recommendation of the Council On Regulatory Policy and Governance. 22 marca 
2012 r. http://www.oecd.org/gov/regulatory-policy/49990817.pdf. Dostęp 11.08.2014.

ONZ. 1992. Deklaracja z Rio w sprawie środowiska i  rozwoju. http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/
inne/1992.html. Dostęp 2.06.2017.

Rada Ministrów. 2013. Program „Lepsze Regulacje 2015”. Załącznik do uchwały nr 13/2013 Rady 
Ministrów z dnia 22 stycznia 2013 r.

Ustawa o nadzorze 2006. Ustawa z dnia 21 lipca 2006 r. o nadzorze nad rynkiem finansowym 
(Dz.U. z 2018 r., poz. 621, 650, 685, 1075).

Ustawa o SN 2017. Ustawa z dnia 8 grudnia 2017 r. o Sądzie Najwyższym (Dz.U. z 2018 r., poz. 5).

https://www.legislation.gov.uk/ukpga/2000/8/contents
https://www.legislation.gov.uk/ukpga/2000/8/contents
http://ec.europa.eu/info/files/better-regulation-toolbox_en
http://ec.europa.eu/info/files/better-regulation-toolbox_en
https://www.gov.pl/cyfryzacja/jak-prowadzimy-konsultacje
https://www.gov.pl/cyfryzacja/jak-prowadzimy-konsultacje
http://www.mg.gov.pl/files/upload/8668/publikacja_6.pdf
http://www.mg.gov.pl/files/upload/8668/publikacja_6.pdf
https://legalinstruments.oecd.org/en/instruments/OECD-LEGAL-0278
https://legalinstruments.oecd.org/en/instruments/OECD-LEGAL-0278
http://www.oecd.org/gov/regulatory-policy/49990817.pdf
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/inne/1992.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/inne/1992.html


Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
90-131 Łódź, ul. Lindleya 8

www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
e-mail: ksiegarnia@uni.lodz.pl

tel. (42) 665 58 63


	I

	II

	III

	IV

	V

	Spis treści
	Wprowadzenie
	Rozdział I.  Prowizoria pojęciowe
i ustalenia metodologiczne
	1. Dyskurs społecznej refleksyjności
	1.1. Główne założenia dyskursu refleksyjności
	1.2. Kwestie sporne

	2. Refleksyjność nowoczesności
	2.1. Czas refleksji
	2.2. Zniesienie Heglowskie: od filozofii refleksjido socjologii refleksyjności
	2.3. Refleksyjność jako problem: prosta i refleksyjna refleksyjność

	3. Adekwatne pojęcie refleksyjności prawa
	3.1. Hermeneutyczne i strukturalne komponenty pojęcia refleksyjności
	3.2. Między błędami empiryzmu oraz estetyzmu
	3.3. Okrężna droga refleksji
	3.4. Teoria refleksyjności między zewnętrznym a wewnętrznym badaniem prawa

	4. Teorie społecznej refleksyjności prawa – wprowadzenie
	4.1. Socjologiczne ujęcie prawa
	4.2. Socjologiczne teorie prawa

	5. Podsumowanie

	Rozdział II.  Prawo jako system refleksyjny:  Niklas Luhmann i Gunther Teubner
	1. Niklasa Luhmanna teoria systemów
	1.1. Wprowadzenie
	1.2. Pojęcie systemu

	2. Systemy społeczne i komunikowanie sensu
	2.1. Sens
	2.2. Podwójna kontyngencja
	2.3. Komunikacja

	3. Refleksyjność systemów społecznych
	3.1. Formy referencji
	3.2. Autoreferencja operacyjna i kognitywna
	3.3. Paradoksy refleksyjności
	3.4. System a środowisko, czyli żuk w mrowisku

	4. Refleksyjność prawa
	5. Niklas Luhmann: krytyka
	6. Gunthera Teubnera ewolucyjna teoria prawa refleksyjnego
	6.1. Teubner a Luhmann
	6.2. Prawo refleksyjne jako ewolucyjny typ prawa
	6.3. Założenia teoretyczne modelu ewolucyjnego
	6.4. Zbawienie poprzez refleksję. Prawo refleksyjnejako kategoria normatywna

	7. Prawo refleksyjne jako system autopojetyczny
	7.1. Pojęcie autopojezy i autopojeza prawa
	7.2. Społeczna regulacja

	8. Gunther Teubner: krytyka
	9. Podsumowanie

	Rozdział III. Prawo jako instytucja responsywna: 
Philip Selznick
	1. Świat ideałów i metodologiczny program Philipa Selznicka
	1.1. Socjologiczny naturalizm
	1.2. Rozwój instytucji

	2. Prawo jako instytucja społeczna
	2.1. Instytucja jako podmiot moralny
	2.2. Instytucje, odpowiedzialność, responsywność

	3. Telos i polis. Socjologiczny powrót do Grecji
	4. Prawo responsywne
	4.1. Ewolucyjna typologia prawa
	4.2. Typ prawa responsywnego

	5. Krytyka
	6. Podsumowanie

	Rozdział IV. Prawo w społeczeństwie ryzyka: 
Ulrich Beck
	1. Pojęcie ryzyka
	1.1. Techniczne oraz społeczne ujęcie ryzyka
	1.2. Historyczny rozwój pojęcia ryzyka:ryzyko jako prawdopodobieństwo i niepewność
	1.3. Charakterystyka współczesnych postaci ryzyka

	2. Społeczeństwo ryzyka i modernizacja refleksywna
	2.1. Pojęcia społeczeństwa ryzyka i modernizacji refleksywnej
	2.2. Rozsadzanie ram pierwszej nowoczesności
	2.3. Refleksywność a refleksja. Od refleksji opartej na wiedzydo reflektowania niewiedzy
	2.4. Społeczna rola i kontrowersje wokół nauki

	3. Utopia polityczna społeczeństwa ryzyka
	3.1. Zmiana konturów polityki
	3.2. Dystrybucja ryzyka jako problem polityczny
	3.3. Program politycznej utopii
	3.4. Kosmopolityzm

	4. Prawo refleksyjne w społeczeństwie ryzyka
	4.1. Prawo wobec ryzyka
	4.2. Prawo wobec indywidualizacji
	4.3. Prawo wobec globalizacji
	4.4. Prawo wobec metamorfozy

	5. Krytyka
	5.1. Podstawowe zarzuty
	5.2. Wewnętrzne sprzeczności

	6. Podsumowanie

	Rozdział V. 
Refleksyjność regulacji
	1. Pojęcie regulacji refleksyjnej
	1.1. Pojmowanie regulacji w literaturze
	1.2. Pojęcie regulacji
	1.3. Refleksyjna regulacja

	2. Regulacja refleksyjna jako metaregulacja
	2.1. Wprowadzenie
	2.2. Pojęcia samoregulacji i metaregulacji
	2.3. Metaregulacja a teoria prawa refleksyjnego
	2.4. Wyzwania i krytyka

	3. Regulacja responsywna
	3.1. Wprowadzenie
	3.2. Program responsywnej regulacji
	3.3. Responsywna regulacja a prawo responsywne
	3.4. Regulacja oparta na zasadach (PBR)
	3.5. Responsywność w PBR
	3.6. Wyzwania i krytyka

	4. Regulacja oparta na ryzyku
	4.1. Wprowadzenie
	4.2. Istota i elementy RBR
	4.3. Wyzwania i krytyka
	4.4. RBR w społeczeństwie ryzyka

	5. Podsumowanie

	Rozdział VI. 
Kolekta
	1. Trzy odsłony refleksyjności
	1.1. Refleksyjność a samoodniesienie
	1.2. Refleksyjność a wspólnota
	1.3. Refleksyjność a ryzyko

	2. Normatywny wymiar refleksyjności
	3. Forma refleksyjnego poznania i działania
	4. Niesamoistność refleksyjności
	4.1. Spojrzenie dziecka, spojrzenie króla
	4.2. Dialektyka refleksyjności prawa
	4.3. Refleksyjność jako postulat etyczny


	Bibliografia
	Wykaz aktów prawnych



