


ISOTTA NOGAROLA 
– HUMANISTKA 
I VIRGO PIA
Przekłady 
i interpretacje





vol. VIII

J o a n n a  P a p i e r n i k

ISOTTA NOGAROLA 
– HUMANISTKA 
I VIRGO PIA
Przekłady 
i interpretacje

Łódź 2025



Joanna Papiernik (ORCID: 0000-0002-6106-7132) – Uniwersytet Łódzki
Wydział Filozoficzno-Historyczny, Instytut Filozofii, Katedra Historii Filozofii
90-131 Łódź, ul. Lindleya 3/5

Seria Research on Science & Natural Philosophy, vol. VIII 

RADA SERII
Jagna Brudzińska, Universität zu Köln
Daniel A. Di Liscia, Ludwig-Maximilians, Universität München
Paweł Maślanka, Uniwersytet Łódzki
Jean-Paul Pittion, Trinity College, Dublin
Sabine Rammevaux-Tani, Centre Nationale de la Recherches Scientifique, Paris
Elżbieta Żądzińska, Uniwersytet Łódzki

RECENZENCI
Adam Grzeliński, Tomasz Tiuryn

REDAKTOR INICJUJĄCA
Natasza Koźbiał-Grabowiecka 

KOREKTA JĘZYKOWA
Maria Urbańska-Bożek

SKŁAD I ŁAMANIE
AGENT PR

PROJEKT OKŁADKI
Monika Rawska

Zdjęcie wykorzystane na okładce: Johann Wenzel Peter, Adam i Ewa w rajskim ogrodzie, 
WikiCommons

© Copyright by Joanna Papiernik, Łódź 2025
© Copyright for this edition by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2025

Publikacja jest udostępniona na licencji Creative Commons 
Uznanie autorstwa-Użycie niekomercyjne-Bez utworów zależnych 4.0 (CC BY-NC-ND)

https://doi.org/10.18778/8331-944-5

Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
Wydanie I. W.11918.25.0.M

Ark. wyd. 7,0; ark. druk. 7,875

ISBN 978-83-8331-943-8
e-ISBN 978-83-8331-944-5

https://orcid.org/0000-0002-6106-7132
https://doi.org/10.18778/8331-944-5


SPIS TREŚCI

Wstęp� 7

1. Aktywność epistolograficzna� 13
1.1. O czym i do kogo Nogarola pisze swoje listy� 13
1.2. Pisarski kunszt Isotty� 15
1.3. La querelle des femmes w epistolografii Nogaroli� 19

2. Dobrowolne odosobnienie� 27

3. O Dialogu� 39
3.1. Historia powstania i formy tekstu� 39
3.2. Źródła� 43
3.3. Streszczenie� 45
3.4. Kilka warstw Dialogu� 50

4. Dojrzałe dzieła� 61

5. Elegia na cześć wsi Cyanum� 79
5.1. Tekst i przekład elegii� 81

6. Przekład Dialogu� 89

Bibliografia� 109

Indeks osób� 123

Indeks pojęć� 125





WSTĘP

Włoski renesans, w tym humanizm, wyróżnił się na tle wcześniej-
szych epok i trendów na wiele sposobów, z których jednym bez wąt-
pienia był niespotykany dotychczas udział kobiet w  piśmiennictwie 
filozoficznym (głównie dotyczącym etyki) i poetyckim oraz w działal-
ności translatorskiej1. Wśród piętnastowiecznych autorek szczególne 
miejsce – między innymi ze względu na swoją imponującą erudycję 
i doskonałą znajomość łaciny – zajmuje Isotta Nogarola2, która pisała 

1	 „Od XIV do XVII wieku Włochy wydały więcej kobiet piszących po łacinie, zarówno wier-
szem, jak i prozą niż jakikolwiek inny kraj w Europie, a także więcej kobiet, które pisały 
wiersze i prozę w swoim własnym języku” – czytamy w: J. Stevenson, Women Latin Poets. 
Language, Gender, and Authority, from Antiquity to the Eighteenth Century, Oxford: Oxford 
University Press, 2005, s. 143; podobnie pisze R. Krueger (eadem, „Towards Feminism: 
Christine De Pizan, Female Advocacy, and Women’s Textual Communities in the Late Mid-
dle Ages and Beyond”, w: The Oxford Handbook of Women and Gender in Medieval Eu-
rope, red. J. Bennett, R. Karras, Oxford: Oxford University Press, 2013, s. 601): „Jednak 
to właśnie we Włoszech, kolebce humanizmu, w XV i XVI wieku nauka i twórczość literacka 
kobiet rozkwitły najbardziej spektakularnie”. O filozoficznych i literackich dziełach kobiet 
włoskiego renesansu zob. przede wszystkim: Beyond their Sex. Learned Women of the Eu-
repean Past, red. P. H. Labalme, New York: New York University Press, 1980; M. L. King, 
Women of the Renaissance, Chicago, London: The University of Chicago Press, 1991; 
Women in Italian Renaissance Culture and Society, red. L. Panizza, London-New York: Ro-
utledge, 2000; J. Stevenson, Women Latin Poets, s. 139–176 (rozdział „Italy: Renaissance 
Women Scholars”); Strong Voices, Weak History. Early Women Writers and Canons in En-
gland, France and Italy, red. P. J. Benson, V. Kirkham, Ann Arbor–Michigan: The University 
of Michigan Press, 2005; J. L. Smarr, Joining the Conversation. Dialogues by Renaissance 
Women, Ann Arbor–Michigan: The University of Michigan Press, 2005; Encyclopedia of 
Women in the Renaissance: Italy, France and England, red. D. Robins et al., Santa Barbara: 
Bloomsbury, 2007; M. K. Ray, Writing Gender in Women’s Letter Collections of the Italian 
Renaissance, Toronto–Buffalo–London: University of Toronto Press, 2009; S. G. Ross, The 
Birth of Feminism. Woman as Intellect in Renaissance Italy and England, Cambridge, MS., 
London: Harvard University Press, 2009. O translatorskiej aktywności kobiet odrodzenia: 
Women Translating in Renaissance Europe, red. A. Rizzi, w: Trust and Proof. Translators in 
Renaissance Print Culture, red. A. Rizzi, Leiden: Brill, 2017, s. 183–250; H. Brown, „Women 
Translators in Early Modern Europe”, w: Routledge Handbook of Translation, Feminism and 
Gender, red. L. von Flotow, H. Kamal, London: Routledge, 2020, s. 117–126; Women and 
Translation in the Italian Tradition, red. H. Sanson, Paris: Classiques Garnier, 2022.

2	 Isotta Nogarola jest nazywana jedną z najbardziej uczonych kobiet wczesnego rene-
sansu („one of the most learned women of the early Renaissance”: M. K. Ray, Writing 



Wstęp8

dialogi, oracje, elegie, utwory poetyckie, konsolacje, biografie i wymie-
niała liczne listy ze współczesnymi jej intelektualistami, między innymi: 
Guarinem Veronese3, Ermolao Barbarem il Vecchio4, czy Lodovicem 
Foscarinim5. Najsłynniejszą jej pracą jest dialog O równym i nierównym 
grzechu Adama i Ewy (De pari aut impari Evae atque Adae peccato)6, poprzez 
który Nogarola włączyła się w trwający kilka wieków „spór o kobiety” 

Gender, s. 20). Głównym źródłem wiedzy o jej życiu i piśmiennictwie jest przygotowana 
pod koniec XIX wieku przez Eugena Abla edycja (wielu, nie wszystkich, o niektórych 
bowiem pozostały jedynie wzmianki) tekstów Nogaroli z obszernym wstępem: Isotae 
Nogarolae Veronensis opera quae supersunt omnia; accedunt Angelae et Zeneverae 
Nogarolae epistolae et carmina, collegit A. Comes Apponyi, red. E. Abel, Vienna: apud 
Gerold et socios; Budapest apud Fridericum Kilian, 1886, 2 tomy (dalej cytowane jako: 
I. Nogarola, Opera). Dość długą bibliografię dotyczącą Isotty Nogaroli podaje L. Car-
panè w artykule: „Nogarola, Isotta”, w: Dizionario biografico degli italiani (tom 79, 
2013, wersja online: https://www.treccani.it/enciclopedia/isotta-nogarola_(Diziona-
rio-Biografico), dalej: DBI). Do zawartej tam literatury można jednak dodać jeszcze: 
M. L. King, Women of the Renaissance, s. 195–198; J. Stevenson, Women Latin Poets, 
s. 156–176; J. L. Smarr, Joining the Conversation, s. 132 –138 et passim; V. Cox, Women 
wiriting in Italy: 1400–1650, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2008, s. 2–36; 
S. G. Ross, The Birth of Feminism, s. 19–20, 30–41, 97–98, 143–151 et passim; L. Boršić, 
I. Skuhala Karasman, Isotta Nogarola – The Beginning of Gender Equality in Europe, „The 
Monist” 98 (2015), nr 1, s. 43–52; E. Selmi, „Ancora su Isotta Nogarola, fra eloquenza 
e sapienza”, w: Donne, filosofia della natura e scienza, red. D. Giovannozzi, E. M. De 
Tommaso, Roma: ILIESI-CNR, 2024, Iliesi digitale 01, s. 29–68: https://www.iliesi.cnr.it/
pubblicazioni/RICERCHE01-Giovannozzi_DeTommaso.pdf#page=31. Zainteresowa-
nie badaczy tą autorka nie słabnie, powstają o niej prace magisterskie i doktorskie, 
jedną z najnowszych napisała M. Vardalà, Isotta Nogarola: The Image of a Woman-
Philosopher. A  literary Approach to the Author’s Work: Correspondence, ‘De pari aut 
impari Evae atque Adae peccato’, elegy and orations, Aristotle University of Thessalo-
niki, Faculty of Philosophy, School of Italian Language and Literature, Saloniki 2025.

3	 Na temat tego humanisty vide: R. Sabbadini, La scuola e gli studi di Guarino Veronese, 
Catania: Tip. Francesco Galati, 1896; idem, „Guarino Veronese”, w: Enciclopedia 
italiana, tom 18, 1933, [wersja internetowa: https://www.treccani.it/enciclopedia/
guarino-veronese_(Enciclopedia-Italiana)].

4	 Chodzi o Ermolao Barbaro zwanego Starszym (il Vecchio) dla odróżnienia od jego młod-
szego krewnego o tym samym imieniu. Na jego temat vide: G. Tiraboschi, Storia del-
la letteratura italiana, Firenze: presso Molini Landi, tom VI, cz. 1, 1807, s. 807–810; 
E. Bigi, „Barbaro, Ermolao”, w: DBI [tom 6, 1964, wersja online: https://www.treccani.
it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_
(Dizionario-Biografico)].

5	 Na jego temat vide: G. Moro, „Foscarini Ludovico,” w: DBI (tom 49, 1997, wersja online: ht-
tps://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_(Dizionario-Biografico)/?search=-
FOSCARINI%2C%20Ludovico%2F).

6	 O okolicznościach powstania Dialogu i edycjach można przeczytać poniżej. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/isotta-nogarola_(Dizionario-Biografico)
https://www.treccani.it/enciclopedia/isotta-nogarola_(Dizionario-Biografico)
https://www.iliesi.cnr.it/pubblicazioni/RICERCHE01-Giovannozzi_DeTommaso.pdf%23page%3D31
https://www.iliesi.cnr.it/pubblicazioni/RICERCHE01-Giovannozzi_DeTommaso.pdf%23page%3D31
https://www.treccani.it/enciclopedia/guarino-veronese_%28Enciclopedia-Italiana%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/guarino-veronese_%28Enciclopedia-Italiana%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_(Dizionario-Biografico)/?search=FOSCARINI%2C Ludovico%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_(Dizionario-Biografico)/?search=FOSCARINI%2C Ludovico%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_(Dizionario-Biografico)/?search=FOSCARINI%2C Ludovico%2F


Wstęp 9

(la querelle des femmes)7, rozprawiając na temat natury kobiet i mężczyzn 
w odniesieniu do winy związanej z popełnieniem grzechu przez pierw-
szych rodziców8. Przekład tego tekstu jest zamieszczony na końcu ni-
niejszej monografii.

7	 La querelle des femmes to historiograficzne określenie toczącej się od późnego średnio-
wiecza po wiek XVIII debaty dotyczącej kwestii związanych z równością lub nierównością 
płci, naturą, możliwościami intelektualnymi, rolą i  miejscem kobiet w  społeczeństwie. 
Literatura odnosząca się do tego zagadnienia jest rozległa, w każdym razie warto przyto-
czyć kilka najistotniejszych prac, w których uwzględniono elementy wspomnianej debaty 
na terenie Italii (bez powtarzania adekwatnych publikacji wymienionych w przypisie 1): 
G. B. Marchesi, Le polemiche sul sesso femminile ne’ sec. XVI e XVII, „Giornale Storico 
della Letteratura Italiana”, 25 (1895), s. 362–369; D. Shemek, Of Women, Knights, 
Arms, and Love: The Querelle des Femmes in Ariosto’s Poem, „Modern Language Notes”, 
104, 1 (1989), s. 68–97; P. Benson, Invention of the Renaissance Woman: The Challenge 
of Female Independence in the Literature and Thought of Italy and England, University 
Park, Pennsylvania: Penn State Press, 1992; Die europäische Querelle des Femmes: Ge-
schlechterdebatten seit dem 15. Jahrhundert, red. G. Bock, M. Zimmermann, Stuttgart, 
Weimar: Metzler, 1997; P. Malpezzi Price, Ch. Ristaino, Lucrezia Marinella and the “qu-
erelle Des Femmes” in Seventeenth-century Italy, Madison, Teaneck, NJ: Fairleigh Dic-
kinson University Press, 2008; M. Arriaga Flórez, D. Cerrato, M. Rosal Nadales, Poetas 
italianas de los siglos XIII y XIV en la Querella de las mujeres, Sevilla: Arcibel Editores, 
2012; D. Cerrato, Agli inizi della querelle des femmes in Italia. Scrittrici e percorsi inter-
pretativi, Madrid: Dykinson, 2022.

8	 Relatywnie niewiele kobiet uczestniczyło w  tej debacie. Pierwszą była oczywiście słyn-
na Christine de Pizan ze swoimi najpopularniejszymi dziełami: Księgą o  Mieście Pań 
(dostępną już w  języku polskim: tłum. A. Loba, wstęp J. Srzelczyk, Poznań: WN UAM, 
2022) i Skarbem Miasta Kobiet (tekst znany pod dwoma tytułami: Le Livre des trois vertus 
à l’enseignement des dames oraz Le Trésor de la cité des dames). Jeśli chodzi o renesan-
sowe włoskie humanistki chronologicznie bliskie Nogaroli, które dołączyły do polemiki, 
to przede wszystkim:
Laura Cereta (1469–1499); w pierwszej połowie XVII wieku wydano jej epistolografię: 
Laurae Ceretae Brixiensis feminae clarissimae epistolae…, red. G. F. Tomasini, Padova: 
Franciscus Bolzetta, 1640; poza tym w XX wieku wydano: Critical Edition of the Unpu-
blished Materials in the Cereta Corpus, w: Laura Cereta: Quattrocento Humanist, red. 
A. Rabil, Jr. Binghamton, N. Y.: Medieval and Renaissance Texts and Studies, 1981; Listy 
Cerety zostały przełożone na język angielski: eadem, Collected Letters of a Renaissance 
Feminist, tłum., red. D. Robin, Chicago: University of Chicago Press, 1997; dostępna jest 
też wersja hiszpańskaj jej dzieł: eadem, Laura Cereta en la Querella de las mujeres, tłum. 
C. Sánchez Pérez, oprac. M. Arriaga, Madrid: Dykinson, 2020;
Cassandra Fedele (1465–1558); jej listy i mowy zostały wydane w pierwszej połowie 
XVII wieku: Clarissimae Feminae Cassandrae Fidelis venetae. Epistolae et orationes, red. 
G. F. Tomasini, Padova: Franciscus Bolzetta, 1636; większość jej tekstów jest dostępna 
w przekładzie na język angielski: eadem, Letters and Orations, red., tłum. D. Robin, Chi-
cago: University of Chicago Press, 2000 oraz po włosku: eadem, Orazioni ed epistole, 
red., tłum. A. Fedele, Padova: Il Poligrafo Pubblicazione, 2010;



Wstęp10

Isotta Nogarola urodziła się w  1418 roku. Jej ojciec, Leonardo, 
pochodził z jednej z najstarszych szlacheckich rodzin Werony, matka, 
Bianca Borromeo – z możnego rodu z Padwy9. Isotta miała liczne ro-
dzeństwo, czterech braci: Ludovica, Antonia, Leonarda (był filozofem 
i  pełnił funkcję protonotariusza papieskiego)10, Iacopa, a  także pięć 
sióstr: Bartolomeę, Laurę, Samaritanę, Isabellę i Ginewrę. Jakkolwiek 
wcześnie straciła ojca11, matka zadbała zarówno o jej wykształcenie, jak 
i edukację rodzeństwa12. Nauczycielem Isotty i Ginewry13 był między 

Olimpia Morata (1526–1555); jej Opera omnia zawierające wybrane listy (w języku grec-
kim, łacińskim i włoskim), mowy, dialogi i wiersze wydano kilkakrotnie jeszcze w XVI wie-
ku (Bazylea: Pietro Perna, 1558, 1562, 1570, 1580). Część dzieł Moraty dostępna jest po 
niemiecku: eadem, Briefe, tłum. R. Kößling und G. Weiss-Stählin, Leipzig: Reclam, 1991; 
w języku angielskim: O. Morata, The Complete Writings of an Italian Heretic, red., tłum. 
H. N. Parker, Chicago: The University of Chicago Press, 2003;
Moderata Fonte (1555–1592); część jej tekstów opublikowano w XVI wieku, najważniejszy 
związany ze „sporem o kobiety”, został napisany po włosku i wydany po śmierci autor-
ki w 1600 roku: eadem, Il Merito delle donne. Ove chiaramente si scuopre quanto siano 
elle degne e più perfette de gli huomini, Venetia: Domenico Imberti, 1600. Dostępny jest 
też w języku angielskim: eadem, The Worth of Women: Wherein is Clearly Revealed Their 
Nobility and Their Superiority to Men, tłum. V. Cox, Chicago: University of Chicago Press, 
1997; w języku niemieckim: eadem, Das Verdienst der Frauen. Warum Frauen würdiger und 
vollkommener sind als Männer, red., tłum. D. Hacke, München: Verlag C. H. Beck, 2001; 
po francusku: eadem, Le Mérite des femmes, red., tłum. F. Verrier, Paris: Éditions Rue d’Ulm, 
2002; po hiszpańsku: eadem, El Mérito de las mujeres, tłum. J. Abad, Sevilla: Arcibel, 2013.

  9	 E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, w: I. Nogarola, Opera, tom 1, s. III i LXXV–LXXX (przy-
pis 1).

10	 Ibidem, s. IV i LXXXIV–LXXXVI (przypis 4). Na temat Leonarda Nogaroli vide także: J. Pa-
piernik, Philosophies of the Afterlife in the Early Italian Renaissance. Fifteenth-Century So-
urces on the Immortality of the Soul, London–New York–Dublin: Bloomsbury Publishing, 
2024, s. 21 i 203–205 (przypisy 1–15).

11	 Jak podaje Abel, ojciec Isotty zmarł między 1425 a 1433 rokiem. E. Abel, De Isotae 
Nogarolae vita, s. XIV i przypis 27, s. CIII–CV.

12	 Jak pisze Abel, choć Bianca Borromeo nie była wykształcona, włożyła wysiłek w zapew-
nienie edukacji swoim dzieciom (E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, s. XII: „…quamquam 
illitterata, tamen theologiae praesertim mirum quantum favit et marito praematura morte 
erepto summum studium in liberorum educatione posuit…”; „…chociaż była nieuczona, 
to jednak w szczególny sposób podziwiała teologię, a po przedwczesnej śmierci męża 
całe swoje oddanie poświęciła edukacji dzieci...”. Wszystkie przekłady, chyba że podano 
inaczej, są autorstwa Joanny Papiernik). 

13	 Co ciekawe, w rodzinie Nogarola pewną tradycją była intelektualna i literacka aktywność 
kobiet, siostra ojca Isotty, Angela Nogarola, pisała teksty poetyckie dotyczące kwestii re-
ligijnych i etycznych. Edycja przygotowana przez Abla zawiera nie tylko dzieła Isotty, ale 
również Angeli (I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 293–326), a także listy Ginewry (ibidem, 
s. 329–342). 



Wstęp 11

innymi Martino Rizzoni, jeden z uczniów słynnego humanisty Guarina 
Veronese14. Dobrze poznawszy łacinę i literaturę klasyczną, w tym fi-
lozoficzną, już jako kilkunastolatka zaczęła korespondować z włoskimi 
intelektualistami, podejmując z nimi tematy dotyczące języka, poezji, 
wiedzy, przyjaźni i zyskując dzięki temu ich podziw oraz miano kobiety 
uczonej oraz elokwentnej15.

W okresie renesansu kobiety z tak możnych rodów jak Nogarola 
zazwyczaj miały dwie opcje – albo wyjście za mąż, albo wstąpienie do 
zakonu, Isotta zrezygnowała z zamążpójścia, ale i nie zdecydowała się 
na życie we wspólnocie zakonnej. Postanowiła pozostać przy rodzinie 
i  zająć się najpierw studiami humanistycznymi, potem zaś filozoficz-
nymi i teologicznymi, zadzierzgując przy tym (głównie koresponden-
cyjne) przyjaźnie z ludźmi Kościoła, politykami, literatami.

Większość swojego życia humanistka spędziła w Weronie. W 1438 
roku, w związku z obawami przed epidemią czarnej śmierci i konse-
kwencjami wojny między Mediolanem i Wenecją16, wraz z rodziną prze-
niosła się do Wenecji. Po powrocie do Werony w 1441 roku zamiesz-
kała z matką w domu swojego brata Antonia. Po 1453 roku mieszkała 
wraz z matką i, tym razem, bratem Ludovicem. Po t1461 roku, czyli 
po śmierci Bianki, przeprowadziła się do domostwa Ludovica Foscari-
niego – jej wieloletniego przyjaciela i protektora. Zmarła w 1466 roku.

14	 Vide: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, s. XVI i przypis 30, s. CVI–CVIII.
15	 Jednym ze stałych elementów korespondencji humanistów było wyrażanie admiracji dla 

adresata, co oczywiście znajduje też odzwierciedlenie w listach skierowanych do Isotty. 
Przykładowo, Girolamo Guarini (syn Guarina Veronese) w liście do Isotty i Ginewry wy-
mienia osiągnięcia starożytnych kobiet (Safony, Faltonii Betitii Proby i innych), zaznacza-
jąc, że jego adresatka wyprzedza tamte chwałą [Ibidem, tom 1, s. 94–95; (s. 95): „At 
vobis (…) quantam qualemque super has laudem capere fas est”]. O  tym jednak, że 
środowisko intelektualne traktowało epistolografię Nogaroli jako ewenement, dobitnie 
świadczy fakt, że jej pisma „krążyły po świecie”, jak wyraził się Tobia dal Borgo, pięt-
nastowieczny literat i poeta z Werony [I. Nogarola, Opera, tom 1, s. 122: „(…) scripta 
vestra, quae toto iam orbe vagantur (…)”]. W istocie, jeden lub więcej tekstów Nogaroli 
można znaleźć w miscellaneach rozmaitych humanistów: P. O. Kristeller, Iter Italicum, 
accedunt alia itinera: A Finding List of Uncatalogued or Incompletely Catalogued Huma-
nistic Manuscripts of the Renaissance in Italian and Other Libraries, 7 tomów, London: 
Warburg Institute, Leiden: E. J. Brill, 1967–1997; tom 7, czyli indeks wszystkich pozosta-
łych wolumenów, zawiera odnośniki dotyczące pism Isotty Nogaroli na s. 385.

16	 Republika Wenecka prowadziła wojnę z  Księstwem Mediolanu w  latach 1423–1454. 
Werona była wówczas zależna od Wenecji i na różnych etapach konfliktu miastu, w więk-
szym lub mniejszym stopniu, zagrażało wrogie wojsko. 



Wstęp12

Intelektualną drogę Isotty Nogaroli, która w znacznym stopniu od-
zwierciedla jej życiowe doświadczenia, można podzielić na trzy główne 
etapy. Lata 1434–1440 to okres rozwoju humanistycznej „kariery”, 
z  którego pochodzi najobszerniejsza część kolekcji jej listów. Lata 
1441–1450 to czas pogłębionych studiów nad źródłami klasycznymi, 
biblijnymi, patrystycznymi, jak również filozoficznymi, w tym średnio-
wiecznymi komentarzami. Wreszcie w ostatnim etapie tej drogi, czyli 
w latach 1451–1466, powstały najważniejsze jej teksty, różnorodne for-
malnie i  treściowo, ale akcentujące przede wszystkim chrześcijańskie 
źródła i  takąż perspektywę, choć z uwzględnieniem pozachrześcijań-
skich tekstów filozoficznych i literackich17.

17	 Cf. M. L. King i D. Robin, Introduction, w: I. Nogarola, Complete writings. Letterbook, 
Dialogue on Adam and Eve, Orations, red., tłum. M. L. King, D. Robin, Chicago–London: 
The University of Chicago Press, 2004. s. 9. W nieco podobny sposób aktywność Noga-
roli periodyzuje Lorenzo Carpanè, Nogarola, Isotta, op. cit.



1. AKTYWNOŚĆ EPISTOLOGRAFICZNA

1.1. O CZYM I DO KOGO NOGAROLA PISZE SWOJE LISTY

Zbiór korespondencji autorstwa Nogaroli rozpoczyna list z 1434 
roku do Ermolao Barbara, w  którym Isotta gratulowała adresatowi 
objęcia urzędu protonotariusza apostolskiego. Wymieniała też listy 
z Giorgiem Bevilacquą1, wyrażając wdzięczność za jego przyjaźń i pre-
zent w postaci książki o śmierci św. Hieronima. Z Antonim Borromeą2 
(bratem matki) dyskutowała o swoim stylu pisania i wystosowała do 
niego prośbę o  pieniądze na zakup Historii Rzymu Liwiusza. Jacopo 
Foscari3 otrzymał od niej list, w którym chwaliła dążenie do wiedzy 
tak poprzez książki, jak i poprzez podróże. Do Guarina Veronese skie-
rowała epistołę pełną podziwu dla jego talentów i cnót, dziękując rów-
nocześnie za to, że wychwalał jej sposób pisania i prosząc o poprawę 
jej tekstów; a kiedy przez kilka miesięcy nie otrzymywała odpowiedzi, 
skierowała do niego list obfitujący w wyrzuty i żal nad losem kobiet ze 
względu na wzgardę, jakiej doświadczają. Girolamo Guarini4, syn Gu-
arina Veronese, pochwalił Isottę i Ginewrę i otrzymał pełną wdzięcz-
ności odpowiedź, w której Nogarola zachęcała go do obrania drogi 
prowadzącej do uczoności i  cnót. Podobnie, Ludovico Cendrata5 

1	 Na jego temat vide: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, n. 32, s. CVIII.
2	 Wzmianka o Borromei: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, s. XIX oraz przypis 35, s. CXII –CXIII.
3	 Na jego temat vide: G. Gullino, „Foscari, Jacopo”, w: DBI, tom 49, 1997: https://www.

treccani.it/enciclopedia/jacopo-foscari_(Dizionario-Biografico)/; M. King, Venetian Hu-
manism in an Age of Patrician Dominance, Princeton: Princeton University Press, 1986, 
s. 372–373.

4	 O  Girolamo Guarinim vide: M. A. Passarelli, „Guarini, Girolamo”, w: DBI (tom 60, 
2003, wersja online: https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-guarini_(Diziona-
rio-Biografico)/?search=GUARINI%2C%20Girolamo%2F). 

  5	 Na temat Cendraty vide: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, przypis 39, s. CXIV–CXV 
oraz M. Palma, „Cendrata, Ludovico”, w: DBI [tom 23, 1979, wersja online: https://www.
treccani.it/enciclopedia/ludovico-cendrata_(Dizionario-Biografico)].

https://www.treccani.it/enciclopedia/jacopo-foscari_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/jacopo-foscari_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-guarini_(Dizionario-Biografico)/?search=GUARINI%2C Girolamo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-guarini_(Dizionario-Biografico)/?search=GUARINI%2C Girolamo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-cendrata_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-cendrata_%28Dizionario-Biografico%29


Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje14

otrzymał od Isotty podziękowania za docenienie jej twórczości i za-
chętę do zdobywania wiedzy. Tobia dal Borgo6 odebrał od niej wyrazy 
uznania dla jego wierszy i elokwencji, wsparte przykładami ze staro-
żytności, jaką moc oddziaływania miały poezja i oracje. Do kardynała 
Giuliana Cesariniego Isotta wysłała list z wyrazami uznania dla jego 
działalności politycznej i kościelnej oraz prośbą o wsparcie jej rodziny. 
Młody Nicolò Venier7 był przez humanistkę zachęcany do wytężonej 
pracy intelektualnej, której towarzyszy nabywanie dzielności etycznej. 
Do Feltrina Boiarda8 Nogarola napisała obfitujący w  uprzejmości 
list z zaproszeniem do zawarcia przyjaźni. Niccolò Barbowi9 autorka 
podziękowała za dostrzeżenie jej korespondencji i pozytywną ocenę 
tejże. Kardynałowi Francesce Condulmierowi10 pogratulowała miano-
wania na biskupa Verony, wylistowując jego rozliczne zalety i osiągnię-
cia. Wreszcie, zachowało się kilkanaście listów Isotty i Damiana dal 
Borgo11 (oraz jego syna, Eusebia), których część treściowo pokrywa 
się z pozostałą korespondencją, przy czym jednak ta wymiana listów 
świadczy o bliskiej zażyłości autorki i adresata. Isotta pocieszała dal 
Borgo po śmierci jego bliskich spowodowanej pandemią, wielokrotnie 
zapewniała o swojej przyjaźni i podkreślała, że bardzo ceni sobie zna-
jomość z nim, rozprawiała o poetyckim talencie jego syna, ubolewała 
nad wojną i epidemią, omawiała problem chorób, a nawet zagadnienie 
miłości12.

  6	 Vide: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, przypisy 40 i 41, s. CXV–CXVII.
  7	 Vide: ibidem, s. XXVIII.
  8	 Vide: ibidem, s. XXIX–XXX oraz przypis 45, s. CXVIII–CXIX; G. Ballistreri, „Boiardo, Feltri-

no”, w: DBI [tom 11, 1969, wersja online: https://www.treccani.it/enciclopedia/feltrino
-boiardo_(Dizionario-Biografico)].

  9	 Vide: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, s. XXIX i przypis 46, s. CXIX; F. Gaeta, „Barbo, 
Niccolò”, w: DBI (tom 6, 1964, wersja online: https://www.treccani.it/enciclopedia/
niccolo-barbo_(Dizionario-Biografico)/?search=BARBO%2C%20Niccol%C3%B2%2F).

10	 Na jego temat vide: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, przypis 44, s. CXVII–CXVIII. 
11	 O dal Borgo vide: ibidem, s. XXXI–XXXIX oraz przypisy 52 i 53, s. CXXV–CXXVII.
12	 Jak zauważa M. King (eadem, rozdział „Damiano”, w: I. Nogarola, Complete writings, 

s. 83–89), korespondencja Isotty z Damiano dal Borgo nie sprowadza się do wymia-
ny uprzejmych, formalnych wiadomości, ale zawiera osobiste, emocjonalne zwierzenia 
świadczące o poufałości, a nawet – ze strony dal Borgo – afekcie. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/feltrino-boiardo_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/feltrino-boiardo_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/niccolo-barbo_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DBARBO%252C%2520Niccol%25C3%25B2%252F
https://www.treccani.it/enciclopedia/niccolo-barbo_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DBARBO%252C%2520Niccol%25C3%25B2%252F


1. Aktywność epistolograficzna 15

1.2. PISARSKI KUNSZT ISOTTY

Powyżej skrótowo ujęto treść korespondencji autorstwa Nogaroli. 
Jakie zaś są jej umiejętności pisarskie, w tym styl? Można uznać, że nie 
odbiegały one od kunsztu humanistów, z którymi wymieniała listy, co 
łatwo daje się dostrzec, zestawiając je ze sobą. Świadczy o tym jednak 
również explicite wyrażane przez piszących uznanie dla jej zdolności, 
które nie było jedynie kurtuazyjne, choćby dlatego, że – poznawszy 
próbkę twórczości Nogaroli – nierzadko sami inicjowali kontakt i wy-
mieniali się listami tak Isotty, jak i Ginewry13. Oto kilka – spośród licz-
nych – komplementów na temat kompetencji Isotty w zakresie episto-
lografii. Antonio Cassario wyznał Isotcie, że podczas pobytu w Wenecji 
spotkał się z literatami, którzy wychwalali jej umysł i erudycję. Przyznał 
również, że wątpił w prawdziwość tych słów, kiedy sam jednak prze-
czytał kilka listów Nogaroli, diametralnie zmienił zdanie:

Jednakże, gdy jeden z obecnych podał mi do przeczytania kilka Twoich 
listów (…) i rzuciłem na nie okiem, od razu ukazały mi się wielkość Two-
jego talentu oraz koloryt i wspaniałość Twojego sposobu pisania, tak że 
rzeczywistość dalece przewyższyła oczekiwania i sławę, a to, co widzia-
łem, było znacznie bardziej godne podziwu niż to, co wcześniej o Tobie 
słyszałem. Twój styl nie był sztuczny ani wymuszony, lecz świeży i sub-
telny, taki, jakiego można by spodziewać się od kogoś, kto wypowiada 
się bez niepokoju. Cechował się również taką płynnością, że trudno było 
mi uwierzyć, iż ktoś starszy mógłby tak wiele uchwycić i uwydatnić. Lecz 
chociaż szczególnie podziwiałem klasę Twojego stylu i  gratulowałem 
Twojego talentu, nie da się opisać, jak wielkie przyniosło mi to zarówno 
zadowolenie, jak i trud14.

13	 Cf. Wstęp, przypis 15.
14	 I. Nogarola, Opera, tom 1, s. 138–139: „Sed cum tandem ex his qui aderant unus ex 

epistolis tuis quasdam legendas mihi tradidisset (…) et uno quasi aspectu pervolassem, 
sic mihi et ingenii tui copia et orationis cum color cum dignitas sese et ostendit et aperuit, 
ut res ipsa longe opinionem et famam anteiret et quae viderentur quam quae auditu 
ceperam multo essent digniora. Erat enim oratio non fracta, non accersita, sed integra 
et pura et qualis ab eo qui non anxie loquatur spectari debeat; tantam etiam facilitatem 
prae se ferebat, ut vix tam multa ab his qui multum aetate progressi forent et percipi et 
teneri posse crederem. Sed cum orationis genus maxime probarem et tuo item gratularer 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje16

Nicolò Venier, wenecki szlachcic, skierował list do Ginewry 
i  Isotty, podkreślając, że wiele o  nich słyszał, w  tym od Tobia dal 
Borgo, który zachęcił go do skontaktowania się z siostrami. Napisał, 
że widział ich korespondencję do Jacopa Foscariego i zachwyciła go 
ich elokwencja:

W tych dniach miałem w rękach dwa listy ozdobione i wygładzone nie-
zwykłą elokwencją, skierowane do Jacopa Foscariego, wypełnione tak 
wielką słodyczą wypowiedzi, powagą słów, obfitością, bogactwem, ele-
gancją i  licznymi sentencjami, że łatwo doszedłem do przekonania, iż 
z wielkim podziwem zostaną przekazane potomnym nie tylko naszego 
wieku, ale także znacznie odleglejszych czasów, które będą nas uważały 
za najszczęśliwszych, ponieważ mieliśmy szczęście żyć w  tym okresie, 
gdy dane nam było ujrzeć chwałę takich dzieł. Szczęśliwe jesteście Wy, 
które takie role otrzymałyście! Dlatego niech weseli się rodzaj żeński 
i niech tańczy z wielkiej radości, że pojawiły się te, które wyprowadziły 
swoje imię i  sławę z  ciemności, a  jeśli można byłoby stosować dawny 
obyczaj, niech wam poświęcą uroczyste posągi i obchodzą Wasze uro-
dziny – mówi się, że Egipcjanie przyczynili się [w ten sposób] do wiecz-
nej chwały Izydy. Niech cieszy się Werona, ponieważ jej imię przetrwa 
przez wieki, niech triumfuje sama Italia, że spotkało ją to, co nie przyda-
rzyło się żadnemu innemu [państwu]15.

Niccolò Barbo (w liście datowanym na grudzień 1438 roku) wy-
znał humanistce, że o  jej niezwykłym intelekcie słyszał od najbar-
dziej uczonych mężów i zapałał chęcią skontaktowania się z nią, choć 

ingenio, quod mihi aut oneris aut molestiae conciverim, sane dici non potest”. Cały list, 
ibidem, s. 137–145.

15	 Ibidem, s. 161–162: „His profecto diebus duas epistolas eloquentia mirabili ornatas 
atque politas ad M. Iacobum Foscarum prae manibus habui, tanta dicendi suavitate, 
verborum gravitate, ubertate, copia, elegantia crebrisque sententiis refertas, ut mihi facil-
lime persuaserim, tanta admiratione ad posteros non aetatis nostrae solum, verum etiam 
longioris perventuras, quo nos beatissimos iudicaverint, quod his temporibus incidimus, 
ut copia nobis concessa sit tantarum rerum gloriam vidisse. Felices, quae tales partes 
sortitae estis! Quare laetetur feminarum genus atque summis exultet gaudiis, extitisse eas 
quae nomen famamque suam e tenebris eduxerint, atque vobis, si priscorum more uti 
liceret, solemnis statuas consecrent, natalia vestra celebrent, quod Egiptios ad sempiter-
nam gloriam Isidi aiunt contulisse. Gaudeat Verona, quoniam durabit suum per secula 
nomen, gestiat ipsa Italia sibi quod nulli evenit contigisse”. Cały list, ibidem, s. 158–163.



1. Aktywność epistolograficzna 17

równocześnie miał obawy, że wzgardzi ona jego brakiem biegłości 
w pisaniu. Ostatecznie, kiedy miał okazję przeczytać jakieś jej listy, po-
stanowił pogratulować jej talentu. Następnie zaś napisał:

(...) w historii pojawiło się wiele znakomitych kobiet, które wyróżniały 
się wiedzą i elokwencją. Wśród nich Kornelia, córka Scypiona, Safona, 
poetka, i Aspazja, która żyła za czasów Sokratesa, a pisma wielu innych 
kobiet oraz ich mowy sądowe były bardzo cenione; Twoje zaś (jeśli ja-
kieś powstaną) będą w  przyszłości jeszcze bardziej wychwalane przez 
najwybitniejszych uczonych. Z tego powodu usilnie się zastanawiam, czy 
powinienem cię porównywać z tymi, które wymieniłem, czy dodatkowo 
z bogami16.

O  tym, że biegłość językowa Isotty była szczególnie ceniona, 
świadczy także fakt, że została poproszona przez jednego ze swoich 
znajomych o dokonanie korekty i  komentarza do tekstu – Tobia dal 
Borgo zwrócił się do humanistki z prośbą o poprawki do jego raportu 
przygotowanego dla władz Werony, który miał obejmować relację 
z walk toczących się w Brescii. Jak zauważają Margaret King i Diana 
Robin, było to wyjątkowo zaskakujące życzenie, biorąc pod uwagę róż-
nicę płci i wieku (dal Borgo był starszy)17.

Istotne znaczenie ma również to, że wyrazy podziwu nie padały 
jedynie w  wiadomościach skierowanych bezpośrednio do Nogaroli. 
Kiedy cieszący się dużą estymą w Republice Weneckiej Guarino Vero-
nese otrzymał od Jacopa Foscariego listy autorstwa Isotty i Ginewry, 
był pod dużym wrażeniem erudycji sióstr i  ich umiejętności posługi-
wania się łaciną:

16	 Ibidem, s. 180: „(…) multae clarissimae mulieres extiterunt, quae litteris et eloquentia 
valde pollerent. Inter quas et Corneliae, Scipionis filiae, et Saphos poetissae et Aspasiae, 
quae per Socratis tempora floruit, aliarum plurimarum scripta et nonnullarum quoque 
forenses orationes admodum comprobabantur, magis tua ab eruditissimis viris (si qua 
erunt) in posterum celebrabuntur. Qua ex re me vehementer latet, an te censeam cum his 
quas nominavi, an cum diis etiam conferendam”. Cały list, s. 177–185.

17	 Ibidem, s. 217–218. Uwaga M. King, D. Robin, vide: eadem, rozdział „Damiano”, 
w: I. Nogarola, Complete writings, s. 85.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje18

Co mam powiedzieć o samym prezencie, o którym – choćbym mówił 
wiele – o wiele więcej zostałoby do powiedzenia? Cóż, gdy już czytasz 
to pismo, mogłoby być zgrabniejsze pod względem konstrukcji zdań, 
elegantsze w czystości i klarowności stylu, czy bardziej zgodne ze stan-
dardem i  sposobem używania łaciny? Bogactwo myśli, różnorodność 
tematów, znajomość starożytności i – co Horacy bardzo ceni – zawsze 
i w pełni są oddawane w jednej formie18.

W nawiązaniu do przedstawionego powyżej cytatu należy dodać, 
że Isotta rzeczywiście wykazywała się znajomością pism autorów sta-
rożytnych, tak chętnie przytaczanych przez humanistów – cytowała 
lub parafrazowała: Cycerona, Petroniusza, Plauta, Juwenalisa, Plutar-
cha, Filostrata, Wergiliusza, Diogenesa Laertiosa, Salustiusza, Homera, 
Klaudiana Klaudiusza. Co ciekawe zaś, w korespondencji z tego okresu 
trudno znaleźć odniesienia do Biblii lub ojców Kościoła19.

18	 Ibidem, s. 58: „Quid de dono ipso praedicem, de quo cum plura dixero, plura dicenda 
restabunt? Quid, cum scripta ipsa perlegas, aut apta verborum constructione concin-
nius aut ipsa puritate et luciditate elegantius aut sermonis proprietate consuetudineque 
Latinius? Crebrae sententiae, rerum varietas, antiquitatis notitia et quod Horatius vehe-
menter probat, per semper et caput uni redduntur formae”. Podobnie, pełen podziwu 
dla Ginewry i Isotty jest list Guarino do Leonello d’Este, autor dołączywszy do niego listy 
sióstr, napisał: „oto bowiem owoce geniuszu i nauki, które zebrałem od młodych kobiet 
z naszego miasta i, które, gdy dojrzały, wysłałem Twojej Wspaniałości” (ibidem, s. 63: 
„Sunt namque ingenii fructus et studiorum, quos e duabus nostrae civitatis virginibus 
pullulantes collegi, collectos ad tuam magnificentiam misi”).

19	 Jedynymi wyjątkami są list do kardynała Condulmiera oraz odpowiedź skierowana do 
Damiano dal Borgo na jego żalenie się w związku ze śmiercią jego bliskich. Jeśli chodzi 
o pierwsze z wymienionych pism, Isotta wyznała, że jakkolwiek brakowało jej elokwencji 
i umiejętności, ostatecznie podjęła w umyśle i duszy – jak miał to ująć Augustyn – decyzję 
o napisaniu do kardynała [Ibidem, s. 200: „(…) non dicendi vi, non eloquentiae gloria 
adducta, sed sola, ut Augustinus inquit, quam secundum deum animo ac mente concepi, 
(…)”]. W odpowiedzi do dal Borgo Isotta przywołała biblijne historie Łazarza i Hioba, 
a także przypomniała, że św. Hieronim opisał płacz Jezusa nie nad śpiącym Łazarzem 
(podkreślał, że śmierć jest dla niego jedynie snem), ale powracającym do świata pełnego 
trosk (ibidem, s. 211: „Refert beatissimus Hieronimus noster in epistola ad Tyrasium, Ie-
sum non doluisse Lazarum dormientem sed resurgentem, quoniam eum laboribus mundi 
reddere volebat”).



1. Aktywność epistolograficzna 19

1.3. LA QUERELLE DES FEMMES W EPISTOLOGRAFII NOGAROLI

Warto zwrócić uwagę na jeszcze jeden aspekt listów Isotty, miano-
wicie na kwestię płci. Oczywiście najobszerniej o naturze kobiet pisze 
w  Dialogu, niemniej w  listach niejednokrotnie nawiązuje do tego za-
gadnienia. Jednym z powtarzających się elementów tych wzmianek jest 
krytyczna ocena własnych umiejętności pisarskich, a ewentualne braki 
w tej sferze miały wywoływać u autorki wahanie, czy w ogóle powinna 
pisać do znacznie lepiej wykształconych i bieglejszych w piśmienniczej 
twórczości mężczyzn. Poza tym parokrotnie odnosi się do wad trady-
cyjnie przypisywanych kobietom, takich jak nieumiejętność powstrzy-
mania się od mówienia, co ma usprawiedliwiać jej decyzję o prowadze-
niu korespondencji. Warto przytoczyć kilka przykładów.

W napisanym jeszcze w nastoletnim wieku liście do Ermolao Bar-
bara Isotta wyjawia, że zachęcana była do nawiązania z nim kontaktu 
przez wuja Antonia Borromea oraz przyszłego szwagra Jacopa Lava-
gnolę i, nie chcąc być im nieposłuszna, zdecydowała się na skompo-
nowanie wiadomości do Barbara, choćby miało to ujawnić jej brak 
roztropności20. Uwypukla przy tym wysoki status i  wyjątkowość ad-
resata, równocześnie deprecjonując samą siebie i  choć było to dość 
powszechne w  renesansowej korespondencji, tu kładzie szczególny 
akcent na ułomności przypisywane kobietom. Autorka przedstawia 
Barbara jako człowieka, który cechuje się wysoką godnością, skrom-
nością, wykształceniem, powagą, elokwencją, znajomością prawa ka-
nonicznego21, o sobie zaś pisze, że jedynie powierzchownie zetknęła 
się z humanizmem, a  swoje pisanie nazywa głupotą22 i  tłumaczy się: 
„u niektórych moja płeć usprawiedliwiłaby mnie w najwyższym stop-
niu, ponieważ – jak mówi nasz komik – bardzo trudno jest znaleźć 

20	 Ibidem, s. 7–8: „Tua quoque praestantia apud alios testis erit me tuo hortatu et Antonii 
fratris Lavagnolique nostri impulsu invitatam hanc ad te provinciam scribendi sumpsisse. 
Renuissem profecto hoc onus, ac sane lubens, sed malui impudens iudicari quam pra-
eceptis tuis ac illorum voluntati non morem gerere”.

21	 Ibidem, s. 7: „ (…) qui eo sis dignitatis gradu modestia tua, humanitate, gravitate, sum-
ma eloquentia, pontificii iuris scientia merito constitutus”.

22	 Ibidem: „(…) quae cum haec humanitatis studia summotenus ore nondum attigi, in lu-
cem venire audeam et scripta mea vel potius ineptias (…)”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje20

milczącą kobietę”23. W liście do Tobia dal Borgo czytamy z kolei, że 
wobec słodyczy i wdzięku jego poezji, Isotta nie umiała pozostać mil-
cząca, choć jest to wbrew cnocie niewieściej24. Następnie, w liście do 
kardynała Cesariniego humanistka zauważa, że skoro Cyceron, książę 
elokwencji, odczuwał strach przed wygłoszeniem mowy, nie ma nic 
dziwnego w tym, że ona sama, gdy pomyśli o tym, że urodziła się ko-
bietą i jako taka raczej słowa bełkocze, niż wypowiada, odczuwa strach 
i dreszcz przeszywa jej kości, pisząc do człowieka, którego wspaniała 
jest nie tylko znajomość prawa, ale i elokwencja, zdolność oraz słodycz 
wypowiedzi25.

Wspomniane i  im podobne sformułowania (pochwały adresatów 
i umniejszanie własnych zdolności) są częste w zbiorze Nogaroli i do 
pewnego stopnia należy je uznać za standardowy element ówczesnej 
kurtuazji, a poza tym fragmenty postponujące wymowność kobiet za 
oddźwięk kultury tamtych czasów. Niemniej można również widzieć 
w  nich pewien zabieg autorki ukazujący paradoks przekonań o  po-
ślednich zdolnościach językowych, w tym oratorskich, kobiet: jej tek-
sty cechują się nie tylko poprawnością gramatyczną i stylistyczną, ale 
także rzetelnością argumentacyjną i stanowią dowód erudycji autorki; 
w  skrócie, Isotta pisze piękną łaciną o niezdolności przedstawicielek 
płci żeńskiej do ładnego wysławiania się26.

23	 Ibidem: „Sed apud nonnullos me sexus ipse meus excusabit eo maxime, cum mutam 
mulierem reperire difficillimum sit, ut ait comicus noster”. Nawiązuje tu do słów z Garnka 
złota (Auluraria) Plauta, wers 124: „Nec mutam profecto repertam ullam esse”. („I na-
prawdę żadnej milczącej [kobiety] nigdy nie znaleziono”).

24	 Ibidem, s. 130–131: „Sed carminum tuorum suavitate ac dulcedine pellecta, quod contra 
decorum muliebre est, tacere ipsa non possum”.

25	 Ibidem, s. 146–147: „Si eloquaentiae principem Ciceronem legimus quotiens veniret ad 
dicendum magno cum metu semper dicere incepisse, (…) minime mirum est, pater reve-
rendissime, si ipsa verear dirusque currat per ossa tremor, et eo magis, cum cogitem me 
feminam natam esse, quae verba frangam potius quam proloquar, et ad te potissimum 
scribam, cuius tanta est eloquentia, dicendi vis atque suavitas (…)”.

26	 Tak piszą o tej sytuacji (w odniesieniu do listu do Barbaro) L. Boršić, I. Skuhala Kara-
sman, Isotta Nogarola, s. 45: „W rzeczywistości kreuje ona całkowicie ironiczną i saty-
ryczną sytuację, w której najpierw używa banalnych frazesów, takich jak to, że kobieta 
nie umie milczeć, aby «usprawiedliwić» swoją elokwencję, której celem jest pochwalenie 
mężczyzny. W innym wymiarze zaś jej pisarstwo na tyle ukazuje dowcip, umiejętności 
i erudycję, że nikt nie mógłby uznać jej za gorszą od adresata – to oczywiście tworzy 
sokratejską ironię: naśladuje Sokratesa mającego wiedzę i twierdzącego, że jest igno-
rantem”.



1. Aktywność epistolograficzna 21

Zagadnienie płci zdominowało też znajomość Nogaroli z Guari-
nem Veronese. Dowiedziawszy się, że słynny humanista promuje jej ko-
respondencję, Isotta napisała bezpośrednio do niego. Nie otrzymawszy 
odpowiedzi przez ponad pół roku, napisała ponownie, wyrażając żal, że 
urodziła się kobietą, bo to według niej sprawia, że nie jest traktowana 
poważnie: „Bardzo często, gdy myślę o wartości kobiet, przychodzi mi 
do głowy narzekanie na mój los, ponieważ urodziłam się jako kobieta, 
z  której mężczyźni wyśmiewali się czynem i  słowem”27. Uskarża się 
również: „Jestem wyśmiewana przez całe miasto, mój własny stan ze 
mnie drwi, nigdzie nie mam stałego schronienia, osły gryzą mnie i roz-
dzierają, woły atakują mnie rogami”28, oraz wyrzeka: „Z jakiego powodu 
jestem przez Ciebie tak wzgardzona, ojcze Guarino? Och, ja nieszczę-
śliwa!”29. Jak się wydaje, Nogarola ma świadomość, że jej płeć zarówno 
przyczynia się do jej niezwykłego statusu w gremium weneckich inte-
lektualistów, jak i  stawia ją w  niekomfortowej sytuacji – jest bowiem 
przyczyną tego, że nie może liczyć na taką estymę, jaką cieszą się piszący 
mężczyźni. W krótkim tekście, bez pretensjonalności i ironii, a ze szcze-
rym żalem, autorka uznaje długie milczenie Guarina za oznakę lekcewa-
żenia, ale warto równocześnie zauważyć, że pomimo takiej poniżającej 
dla niej sytuacji, nie omieszkuje pouczyć słynnego humanisty słowami 
Cycerona, przypominając tym samym adresatowi o swojej erudycji:

Wspomniani wyżej badacze zwracają też uwagę na to, że elokwencja u kobiet była uwa-
żana za aberrację, co musiało być problematyczne dla Isotty i znajduje odzwierciedlenie 
w jej częstym nawiązywaniu do wartości elokwencji i usprawiedliwianiu swojej gadatli-
wości. Jej pisarska aktywność jako kobiety była niestandardowa. Ówczesna edukacja 
przedstawicielek płci żeńskiej, po pierwsze, była dostępna dla nielicznej grupy, po drugie 
miała ograniczony cel – była uważana za przydatną do kształcenia małych dzieci przez 
matki (ibidem, s. 45). Na ten temat vide także: L. Jardine, Isotta Nogarola: Women Hu-
manists. Education for What?, „History of Education” 12 (1983), s. 231–244; J. Gibson, 
Education for Silence: Renaissance Women and the Language Arts, „Hypatia” 4 (1989), 
s. 9–27; C. McCallum-Barry, „Learned Women of the Renaissance and Early Modern 
Period in Italy and England: The Relevance of their Scholarship”, w: Women Classical 
Scholars: Unsealing the Fountain from the Renaissance to Jacqueline de Romilly, red. 
R. Wyles, E. Hall, Oxford: Oxford University Press, 2016, s. 29–47.

27	 I. Nogarola, Opera, tom 1, s. 79: „Saepissime mihi cogitanti, mulieres quanti sint, venit 
in mentem queri fortunam meam, quoniam femina nata sum, quae a viris re atque verbis 
derisae sunt”.

28	 Ibidem, s. 81: „Per urbem enim irrideor, meus me ordo deridet, neutrobi habeo stabile 
stabulum, asini me mordicus scindunt, boves me incursant cornibus”.

29	 Ibidem: „Quodnam ob factum ita abs te contemnor, Guarine pater? Heu me miseram!”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje22

w istocie, kiedy pisałam, umysł mój przewidywał, że piszę do ciebie na 
próżno; jednak skłoniła mnie do tego Twoja humanistyczna formacja, 
ponieważ przypomniałam sobie słowa Cycerona, który radzi, byśmy im 
wyżej się znajdujemy, tym skromniej się zachowywali30.

Na wspomnianą pełną smutku wiadomość Guarina odpowiada 
niemal bezzwłocznie31, zarazem przypominając Isotcie o  jej wyjątko-
wych osiągnięciach intelektualnych i ganiąc za zachowanie typowe dla 
kobiet. Jak pisze, jej list pełen żalu i skarg wzbudził w nim wahanie co 
do właściwej oceny jej osoby – nie jest pewny, czy powinien jej współ-
czuć, czy raczej pogratulować sobie milczenia. Wyznaje, że uważał ją 
za kogoś o „męskim umyśle”, a ktoś taki, cokolwiek się zdarzy, przyj-
muje to z  odwagą i  nieugiętym sercem. Ona tymczasem okazała się 
zrezygnowana, pokorna i typowo kobieca, co sprawia, że jego wzniosłe 
wyobrażenie o niej mogło być błędne. Według niego nie powinna się 
skarżyć na to, że urodziła się kobietą, ale przypisywać swoją płeć na-
turze, zaś wyjątkowy umysł dzielności, do której skłaniają jej studia, 
bądź też naśladowanie postaci znanych z historii32. Cała, dość obszerna 
odpowiedź humanisty jest przepełniona radami i napomnieniami. Au-
tor listu strofuje Isottę w  związku z  jej użalaniem się nad własnym 
losem, pytając, co by się stało, gdyby ludzie pragnęli być kimś innym, 
kiedy coś im się nie spodoba, a równocześnie zaleca jej stanie się kimś 

30	 Ibidem, s. 80: „Profecto mihi praesagiebat animus me frustra ad te scribere, cum scribe-
bam; verum tua humanitas ad id me pellexit, quoniam mihi veniebat in mentem dictum 
illud Ciceronis, qui monet, ut quanto nos superiores sumus, tanto nos geramus submis-
sius”. Cf. Cyceron, O powinnościach, 1.90, w: idem, Pisma Filozoficzne, tłum. E. Ryka-
czewski, Poznań: Nakładem Biblioteki Kórnickiej, 1879, s. 275–276.

31	 Isotta napisała drugi list do Guarina na początku kwietnia 1437 roku, a on odpisał jej już 
10 kwietnia. 

32	 I. Nogarola, Opera, tom 1, s. 83–84: „Hoc vesperi tuas accepi litteras querimoniae 
plenas et accusationis, quibus incertum me reddidisti, tibine magis condoleam, an mihi 
ipsi gratuler. Nam cum tuum istud perspexisse viderer ingenium adiunctis doctrinae or-
namentis insigne, te adeo virili animo et opinari et praedicare solebam, ut nihil accidere 
posset, quod non forti et invicto ferres pectore. Nunc autem sic demissam, abiectam et 
vere mulierem tete ostentas, ut nihil magnifico de te sensui meo respondere te cernam. 
Quae quia nata sis femina, quereris et proinde infortunatam te sentis et prae te fers, 
cum contra ita te gerere debuisses, ut sexum quidem naturae, excelsum autem animum 
virtuti ascriberes, cuius professionem studia ista pollicentur vel clarissimarum imitatione 
personarum, quas ut fertilissimus ager vitae magistra tibi germinat historia”.



1. Aktywność epistolograficzna 23

innym, a dokładniej mężczyzną (a więc według ówczesnych przekonań 
– kimś doskonalszym)33. Równocześnie zachęca adresatkę do brania 
przykładu z odważnych, wyróżniających się postaci kobiecych z histo-
rii i mitologii: Dydodny (legendarnej założycielki Kartaginy), Kornelii 
(matki braci Grakchów), muz i kobiet słynnych w religii chrześcijań-
skiej34. Warto jednak dodać, że poza krytycznymi uwagami, Veronese 
kreśli do adresatki także słowa uznania: chwali listy Isotty, nazywając je 
miłymi, wyszukanymi i  godnymi pochwały,35 a  także podkreślając jej 
pochodzenie ze starego i utytułowanego rodu oraz nazywając ją czci-
godną ze względu na jej skromność i  prawość jej obyczajów, godną 
pamięci ze względu na jej zrozumienie literatury, a wreszcie taką, która 
z zapałem dąży do poznania piśmiennictwa i karmi nią swój umysł36.

W odniesieniu do „kwestii kobiecej” w listach Nogaroli, trzeba jed-
nak zauważyć, że zawierają one nie tylko uzasadnione retoryką, zwy-
czajem, czy wręcz ironią wypowiedzi dotyczące słabszej natury bądź 
mniejszych zdolności kobiet, odnajdujemy w  nich również –  jedną 
z pierwszych w Europie – defensio mulierum37. Jednym z  jej wymiarów 
jest oczywiście samo kunsztowne piśmiennictwo Isotty; poprzez swoją 

33	 Ibidem, s. 84–85: „Co by się stało, gdyby inni postępowali tak, jak Ty, naśladując Twój 
przykład, tak że żołnierz zapragnąłby losu wieśniaka, wieśniak – kupca, kupiec – szewca, 
a szewc – sędziego, i kolejni pragnęliby tak czynić za każdym razem, gdy im coś by nie 
odpowiadało? (…) Samo Twoje sumienie i  wspomnienie dobrze wykonanych czynów 
powinny uczynić cię radosną, pogodną, uśmiechniętą, wielkoduszną, stałą i mężczyzną 
w ciele kobiety”.
„Quid fiet, si et ceteri sic tuo fecerint exemplo, ut miles rustici sortem, rusticus negotiatoris, 
negotiator et sutor iudicis, reliquique deinceps optarint, quotiens quippiam suo minime 
sedens animo continget offerri? (…) Ipsa te conscientia et recte factorum recordatio lae-
tam, hilarem, renidentem, magnanimam, constantem et in muliere virum faciat opus 
est (…)”.

34	 Ibidem, s. 88–89: „Cumque te, quia femina nata es, verecundia tenet, Didonem femi-
nam sane castissimam, Corneliam Gracchorum matrem, quid plura? Musas denique 
ipsas feminas fuisse recordare, quae viros magnos divinosque poetas instruunt, docent, 
illustrant. (…) Quid illustres sanctasque feminas dicam, quas cum Christiana religio puri-
tate, integritate, reliquisque virtutibus colat ac celebret, earum nomini atque collegio 
annumerari dolebis et non ipsa gloriabere?”.

35	 Ibidem, s. 85: „scriptis ad me tam suavibus, tam ornatis, tam laudatissimis litteris (…)”.
36	 Ibidem, s. 89: „(…) Isota, vetustissima progenie ac maiorum titulis clara, pudicitia et mo-

rum probitate venerabilis, scripturarum intelligentia memorabilis, Guarini litteras tanto 
studio flagitet, eas ut filiolas amplectatur, earum aspectu delectetur, iis animum pascat?”.

37	 Cf. M. King, D. Robin, „Guarino’s Circle (1436–1438)”, w: I. Nogarola, Complete 
Writings, s. 43.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje24

aktywność epistolograficzną zadaje ona kłam przekonaniu o  nie-
zdolności przedstawicielek płci żeńskiej do komponowania tekstów 
dorównujących tym autorstwa mężczyzn-humanistów38. Ta apolo-
gia przybiera jednak również formę bezpośrednią – autorka sięga po 
liczne starożytne postaci kobiece, które wyróżniały się w  oratorskiej 
lub poetyckiej aktywności. Najobszerniejszy ich „katalog” przedstawia 
w  liście do Damiana dal Borgo, zaznaczając, że wymienione postaci 
wzbiły się nie tylko ponad inne kobiety, ale i mężczyzn dzięki swojej 
elokwencji i dzielności:

dniami i nocami czytasz o tym, jak wiele kobiet przewyższa w każdym ro-
dzaju cnoty i doskonałości nie tylko inne kobiety, ale i mężczyzn. Zauważ 
elokwencję Kornelii, matki Grakchów czy Amezji, która broniąc spraw, 
osobiście wygłosiła znakomitą mowę przed licznie zgromadzonym lu-
dem, lub Afranii, żony senatora Licyniusza Bukona, która podobne 
sprawy podnosiła na forum. Czy Hortensja nie czyniła tego samego? 
Czy pieśni Safony nie ociekały cudowna słodyczą? Czyż Porcja, Fannia 
i inne [kobiety] nie są opiewane w licznych wierszach najznakomitszych 
mężów? Spójrz na Kamillę, którą Turnus – jak mówi poeta – obdarzał 
tak wielkim szacunkiem. Czyż Tomirys, królowa Scytów, nie zabiła Cy-
rusa, króla Persów, wraz z całym jego wojskiem, tak że nawet posłaniec 
nie przetrwał tej wielkiej rzezi? Czyż Amazonki nie umocniły państwa 
bez mężczyzn? Czyż Marpezja, Lampedo i Orejtyja nie podbiły więk-
szej części Europy, a  także niektórych miast Azji bez mężczyzn? Tak 
wielką posiadały dzielność i wyjątkową wiedzę wojenną, że Herkulesowi 
i Tezeuszowi wydawało się niemożliwe, aby mogli dostarczyć broń Ama-
zonek swojemu królowi. Pentezylea podczas wojny trojańskiej walczyła 
mężnie wśród najodważniejszych Greków; poeta jest [tego] świadkiem: 
«Pentezylea, szalona, błyszczy pośród tysięcy wojowników».39 Skoro tak 
jest, proszę cię, abyś powiedział mi, czy kobiety przewyższają mężczyzn 
w gadatliwości, czy raczej w elokwencji i cnotach?40

38	 Rozdział I, przypis 26. 
39	 Wergiliusz, Eneida, 1.491: „Penthesilea furens mediisque in militibus ardet” („Pentezylea 

w szale płonie pośród wojowników”).
40	 I. Nogarola, Opera, tom 1, s. 256–257: „(…) dies noctesque legis quam plures feminae 

non modo mulieres, sed etiam viros in omni genere virtutis et praestantiae excelluerunt. 



1. Aktywność epistolograficzna 25

W liście do Gaurina Isotta także przywołuje Kornelię, matkę Grak-
chów i wymienia kilka wychwalanych w starożytności kobiet: Korni-
ficję, rzymską poetkę z  I  wieku przed Chrystusem, Nikaulę (inaczej 
Makebę), królową Saby, która miała sprawdzić legendarną mądrość 
Salomona, Faunę, czyli rzymską boginię, siostrę Fauna o proroczych 
mocach, a także Portię, żonę Marka Juniusza Brutusa41. Z kolei w liście 
do Antonia Borromea humanistka wskazuje, że są mężczyźni, którzy 
uważają zaangażowanie kobiet w naukę za plagę, jej zdaniem jednak nie 
przeczytali, jaką sławą i uznaniem cieszyły się te kobiety, które w róż-
nych epokach poświęciły swoją energię i wysiłek na naukę. Podkreśla, 
że kobietami były inspirujące poetów muzy, a  co więcej, kobiety in-
teresowały się filozofią, np. były obecne w kręgu Platona – Lastenia 
z Mantinei i Aksjotea z Fliuntu, z których ta ostatnia miała przebie-
rać się w męskie ubrania, by móc studiować u założyciela Akademii. 
Przywołuje też Faltonię Betitię Probę, rzymską, chrześcijańską poetkę 
i – ponownie – Kornelię, matkę Grakchów42.

Volumus in eloquentia aspice Corneliam Grachorum matrem; Amesiam, quae Romano 
coram populo frequenti concursu prudentissima oratione causam dixit; Affraniam Licinii 
(corr. ad sensum) Buc(c)onis senatoris coniugem, quae easdem causas in foro agitavit. 
Hortensia nonne hoc idem factitavit? Nonne Sapho mira carminis suavitate manavit? 
Portiam, Fanniam et reliquas quantis doctissimorum virorum versibus decantatas le-
gimus? Volumus in bello aspice Camillam, quam Turnus, ut ait poeta, tanto honore 
prosequebatur. Nonne Thomiris regina Scytarum Cirum Persarum regem cum universo 
exercitu trucidavit, ut ne nuntius quidem tantae cladis superfuerit? Amazones nonne 
sine viris auxere rem publicam? Marpesia, Lampedo, Orithia maiorem partem Europae 
subiecerunt, nonnullas quoque sine viris Asiae civitates occupaverunt? Tantum enim 
virtute et singulari belli scientia pollebant, ut Herculi et Theseo impossibile videretur 
Amazonum arma regi suo afferre. Pantasilea bello Troiano inter fortissimos Graecos 
viriliter dimicavit; testis est poeta: Pantasilea furens mediisque in milibus ardet. Quod 
cum ita sit, te rogo, ut me certiorem reddas, si mulieres loquacitate vel potius eloquentia 
et virtute viros superent?”.

41	 Ibidem, s. 76.
42	 Ibidem, s. 42–43.





2. DOBROWOLNE ODOSOBNIENIE

Korespondencja Nogaroli została znacznie ograniczona w  1441 
roku, co prawdopodobnie było spowodowane dwoma czynnikami. 
Po pierwsze, w 1438 roku Ginewra, siostra i towarzyszka Isotty w in-
telektualnej przygodzie, wyszła za mąż i  przestała angażować się we 
wspólne studia i pisanie listów1. Drugą przyczyną tego – przypuszczal-
nie bardziej znaczącą – było oskarżenie jej i  jej rodzeństwa o promi-
skuityzm, kazirodztwo i homoseksualizm. Również w 1438 roku Isotta 
udała się z  rodziną do Wenecji, aby uciec przed zarazą i  konfliktem 
między Wenecją a Mediolanem o przejęcie kontroli nad Weroną. Rok 
później zaś po Wenecji zaczęła krążyć satyra, podpisana pseudonimem 
„Pliniusz Werony” i skierowana do „Owidiusza Nasona,” w której hu-
manistka, jej siostra Bartolommea i jeden z ich braci zostali pomówieni 
o wszystkie wspomniane zachowania2. Ostrze ataku było skierowane 
szczególnie przeciw Isotcie – „Pliniusz” uznał intelektualną reputację 
Nogaroli, ale i wyraził swój gniew, że „odważyła się tak głęboko zaan-
gażować w najlepsze studia literackie”, jako że elokwencja i cnotliwość 
nie idą w parze u kobiet:

1	 Według niektórych badaczek to właśnie małżeństwo było powodem zamilknięcia Gi-
newry. Jak piszą M. King i D. Robin we „Wstępie” do Complete writings (ibdem, s. 6): 
„W  1438  roku siostra Isotty, Ginewra, towarzyszka jej studiów, wyszła za mąż. Isotta 
stanęła wobec rzeczywistości, że ona sama również może wyjść za mąż i  że małżeń-
stwo prawdopodobnie będzie stanowić przeszkodę w kontynuowaniu studiów; lub że jeśli 
nie wyjdzie za mąż, będzie kontynuować karierę bez towarzystwa swojej utalentowanej 
siostry”. Inna autorka jednak zauważa, że wyjście za mąż samo w  sobie nie musiało 
stanowić przeszkody dla pisarskiej aktywności Ginewry, ale inne czynniki, które takiemu 
zaangażowaniu po prostu nie sprzyjały, w tym jej trudne ciąże. Niektóre intelektualistki 
tego okresu bowiem były zamężne, np. Angela Nogarola i Maddalena Scrovegni. Cf. 
J. Stevenson, Women Latin Poets, s. 164 –165.

2	 Sprawa opisana jest w: A.  Segarizzi, Niccolò Barbo, patrizio veneziano del secolo XV 
e le accuse contro Isotta Nogarola, „Giornale storico della letteratura italiana” 43 (1904), 
s.  39–54. Umieszczony tu został również tekst inwektywy. Na ten temat vide również 
J. Parker, How to be a Classical Scholar – and a Woman – in the Fifteenth Century, „Anti-
gone Journal” 2021, https://antigonejournal.com/2021/03/isotta-nogarola. 

https://antigonejournal.com/2021/03/isotta-nogarola


Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje28

Jednakże przestań doprawdy dziwić się tym wszystkim sprawom, gdy 
druga siostra, niezamężna, która zdobyła sobie tyle pochwał dzięki swej 
zdolności oratorskiej, robi rzeczy, które wcale nie przystają do jej erudycji 
i tak wysokiej opinii o sobie – jakkolwiek słyszałem to od wielu bardzo 
mądrych ludzi: żadna elokwentna kobieta nie jest cnotliwa, i można to 
nawet potwierdzić przykładem wielu bardzo uczonych kobiet; (...). Aby 
to okropne i  ohydne przestępstwo nie było nieco przez ciebie uspra-
wiedliwione, [trzeba powiedzieć], że zanim jeszcze zaczęła otwarcie od-
dawać swe ciało w  licznych związkach, najpierw zgodziła się, a wręcz 
pragnęła, aby świadectwo jej dziewictwa zostało jej odebrane nie przez 
nikogo innego, lecz przez własnego brata – i to właśnie w celu ściślej-
szego zaciśnięcia więzów. Na Boga i na wiarę ludzi w Niego! «Któż nie 
zwiąże nieba z ziemią i morza z niebem», skoro ona, która w tak pluga-
wym pożądaniu nie zna umiaru, ośmiela się angażować w tak szlachetne 
studia literackie3.

Jak wiadomo, w  kulturze europejskiej cnotliwość (castitas) była 
uznawana za istotową dzielność etyczną kobiet4, więc opisane pomó-
wienia, mimo że nie miały dużego oddźwięku5, musiały odcisnąć silne 
piętno na Isotcie i jej rodzinie. Wszelkie słowa otuchy czy próby oczysz-
czenia jej imienia najwyraźniej nie osłabiły ciosu6. W 1441 roku wróciła 

3	 A. Segarizzi, Niccolò Barbo, s. 53 (pozostawiono oryginalną pisownię): „Age vero et hec 
omnia mirari desinamas, cum soror altera innupta, que sibi tantam ex dicendi facultate 
laudem acquisierit, ea agat, que minime cum tanta eruditione et tanta sui existimatione 
conveniant, quamvis hoc a multis longe sapientissimis viris acceperim: nullam eloquen-
tem esse castam, idque etiam multarum doctissimarum mulierum exemplo comprobari 
posse; (…). Nisi vero hoc nimium sane tetrum atque obscenum scelus sit aliquantulum 
a  te comprobatum quod ante quam corpus suum assiduis connubiis divulgaret primo 
fuerit passa atque etiam omnino voluerit virginitatis sue specimen non ab alio nisi a fratre 
eripi hocque modo vinclo propiore ligari. Proh deum atque hominum fidem, «quis celum 
terris non misceat et mare celo», cum illa, que in tam spurcissima libidine modum sibi 
non inveniat, audeat se tantum in optimis litterarum studiis iactare”.

4	 Cf. M. King, A. Rabil, Jr., „Introduction”, w: I. Nogarola, Complete Writings, s. XXV–XVI.
5	 A. Segarizzi, „Niccolò Barbo”, s. 49: „Jedynym oskarżycielem pozostaje Anonim, którego 

rewelacje nie miały jednak dla współczesnych większego znaczenia, sądząc po niewiel-
kiej liczbie egzemplarzy inwektywy, jakie do nas dotarły, i po milczeniu, z jakim zostały 
przyjęte”.

6	 Cf. ibidem oraz J. Stevenson, Women Latin Poets, s. 162.



2. Dobrowolne odosobnienie 29

do Werony i zaczęła prowadzić życie przypominające to za klasztorną 
furtą, choć w tym wypadku celą był jej pokój.

Z  listów skierowanych do Nogaroli wiadomo, że poświeciła się 
studiom nad tekstami filozoficznymi oraz religijnymi, czego efekty 
ujrzały światło dzienne dekadę później (w  latach pięćdziesiątych qu-
attrocento), oraz że prowadziła życie wypełnione pobożnością7. I  tak, 
Costanza Varano, poetka i  intelektualistka8, pisząc do Isotty między 
1442 a 1444 rokiem, gratuluje adresatce wielkiej sławy i wyraża opinię, 
że nic nie jest bardziej korzystne i  owocne dla szlachetnie urodzo-
nych kobiet niż wyrzeczenie się cielesnych przyjemności i koncentra-
cja na tym, co nie zależy od fortuny9; w oczywisty sposób nawiązuje 
do rezygnacji Isotty z małżeństwa oraz posiadania dzieci i skupienia 
uwagi na tym, co intelektualne – czy jeszcze szerzej – duchowe.

Z  tego okresu pochodzi też list napisany przez Lauro Quiri-
niego10, humanisty i filozofa pochodzącego ze znamienitego rodu We-
rony, wówczas studenta prawa w Padwie, a następnie tłumacza grec-
kich tekstów na język łaciński, jak również autora prac politycznych, 

  7	 Jak pisze M. King (eadem, „Isotta Nogarola (1418–1466)”, w: Italian Women Writers. 
A Bio-bibliographical Sourcebook, red. R. Russel, Westport, London: Greenwood Press, 
1994, s.  316): „Nogarola powróciła do Werony w  1441  roku, aby przerwać karierę 
świeckiej humanistki i podjąć się misji, która mogła przynieść większy sukces. Od tego 
momentu, w swojej celi pełnej książek, zyskała większe uznanie niż wtedy, gdy krążyła po 
świecie. Listy pochwalne, dedykacje książek i honorowe wizyty napływały do niej od bi-
skupa Werony, Ermolao Barbara Starszego, greckiego emigranta kardynała Bessariona, 
humanistów Andrei Contraria i Paola Maffei”.
Ten niemal monastyczny sposób życia Isotty stał się istotnym wyróżnikiem jej biografii, 
stąd w tytule monografii obok „humanistki” pojawiło się również „virgo pia”, co jest nota 
bene zaczerpnięte z listu Ludovivo Foscariniego: I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 105.

  8	 Na jej temat vide: S. G. Ross, „Varano, Costanza da”, w: DBI, 98 (2000): https://www.
treccani.it/enciclopedia/costanza-da-varano_%28Dizionario-Biografico%29/.

  9	 I.  Nogarola, Opera, tom 2, s.  4–5: „Tibi ipsa congratulor, quae ad summos aspices 
usque venisti magno cum tui nominis splendore et gloria. Nihil enim conducibilius ac 
magis frugiferum dominabus esse potest, quam posthabitis corporis commodis ad ea 
tendere summo conatu quae non possit labefactare fortuna”. Kolejny list Varano także 
jest przepełniony pochwałami Isotty, określa ją między innymi jako przewyższającą uczo-
nych mężów; ibidem, s. 7: „Hac aetate viros superas celeberrima doctos”.

10	 E. Abel (I. Nogaro, Opera, tom 2, s. 9) datuje ten list na lata 1445–1448 lub 1451–
1452, według M. King (eadem, „The Book-Lined Cell” w: I. Nogarola, Complete writings, 
s. 103, przyp. 4) bardziej prawdopodobne są lata czterdzieste. 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje30

filozoficznych i  okolicznościowych, a  także zbioru listów11. Quirini, 
poznawszy korespondencję Nogaroli, chwali jej wymowność i  gratu-
luje jej sławy12. Równocześnie poważnie traktuje Isottę jako adeptkę 
filozofii i docenia jej możliwości intelektualne, zalecając jej trudne lek-
tury, przewidziane dla studentów uniwersyteckich13. Szczególnie zaleca 
komentarze Boecjusza do Kategorii i  Hermeneutyki Arystotelesa oraz 
jego traktaty dialektyczne (dialektykę rozumiejąc jako sposób [popraw-
nego] zdobywania wiedzy – modus sciendi) i  radzi, by następnie zapo-
znała się z pismami etycznymi Arystotelesa, a dalej rekomenduje, by 
w końcu zajęła się trojaką częścią filozofii niezwiązaną ze „sprawami 
ludzkimi”, czyli matematyką, filozofią przyrody i metafizyką. Odradza 
sięganie po lekturę współczesnych filozofów łacińskich (wyjątek sta-
nowi św. Tomasz), poleca zaś czytanie autorów świata islamu, w tym 
Awerroesa, Awicenny i Al Gazalego jako prawdziwie prezentujących 
myśl Stagiryty. Do tego całego kursu Quirini dołącza jeszcze studia 
historyczne, a na koniec dodaje, że pomija Cycerona, który powinien 
być wręcz „stałym pożywieniem” (continuus cibus)14.

Inny nadawca z kolei, Paolo Maffei15, widzi w Isotcie przede wszyst-
kim kobietę pobożną; jakkolwiek określa ją jako „najbardziej uczoną” 
(mulier eruditissima) i wspomina, że przygotował dla niej książkę, któ-
rej jednak nie zdołał jeszcze dostarczyć16, koncentruje się na poradach 
dotyczących pobożnego życia – radzi, by całkowicie oddała się Bogu 
i napomina, że nie ma nic wspanialszego, poza oddawaniem czci Bogu, 

11	 Na temat Quiriniego vide przede wszystkim G.  Ronconi, „Quirini, Lauro,” DBI, 
tom  86  (2016): https://www.treccani.it/enciclopedia/lauro-quirini_(Dizionario-Biografi-
co)/; M. King, Venetian Humanism, s. 419–421.

12	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 11.
13	 Podsumowując listę zalecanych autorów, Quirini zachęca Isottę (ibidem, s. 21–22): „Za-

tem zajmij się całym sercem, jak to mówią, jedną rzeczą, ponieważ chcę, abyś nie była 
wykształcona tylko połowicznie, ale posiadała znajomość wszystkich dobrych dziedzin, 
to znaczy zarówno sztukę pięknego mówienia, jak i wiedzę o poprawnym rozumowaniu, 
a także naukę o sprawach ludzkich i boskich”. („Proinde huic uni rei, toto, ut aiunt, pec-
tore incumbe, volo enim te non semidoctam esse, sed cunctarum bonarum disciplinarum 
peritiam habere, id est et bene dicendi artem et recte disputandi disciplinam et humana-
rum atque divinarum rerum scientiam noscere”).

14	 Ibidem, s. 13–22.
15	 Jego korespondencja datowana jest przez E. Abla na czas przed 1452 rokiem (ibidem, 

s. 23).
16	 Ibidem, s. 23–24.

https://www.treccani.it/enciclopedia/lauro-quirini_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/lauro-quirini_(Dizionario-Biografico)/


2. Dobrowolne odosobnienie 31

niż życie w nieprzerwanym celibacie17. Wzorem do naśladowania ma 
być dla adresatki, oczywiście, matka Jezusa, Maria18.

Następny list, napisany przez Mattea Bossa19, jest wypełniony 
uwagami na temat kobiet i mężczyzn, w tym opiniami o niższości czy 
zagrożeniu dla pobożnych mężczyzn ze strony kobiet, równocześnie 
jednak zawiera pochwały dotyczące Isotty zdolności intelektualnych, 
osiągnięć, dzielności etycznych i wreszcie jej wyboru sposobu życia (tj. 
w celibacie) – Bosso nazywa adresatkę „ukochaną i najroztropniejszą 
siostrą w Panu” (perdilecta et prudentissima in domino soror)20.

Ponadto warto wspomnieć o  tym, co napisał do Isotty Andrea 
Contrario21 – właściwie to relatywnie długi komplement dotyczący epi-
stolarnej działalności humanistki. Poniżej jeden z cytatów, który dobrze 
odzwierciedla ocenę umiejętności pisania Nogaroli:

Abyś zrozumiała w  skrócie, co o  Tobie myślę: ilekroć czytam Twoje 
pełne radości, uprzejmości i wesołości pisma, zwykle podziwiam w naj-
wyższym stopniu Twoją niezwykłą elegancję, która w mojej ocenie jest 
szczególnie staranna, a  także wdzięk, wybitność umysłu, jasność i wy-
tworność wypowiedzi, bogactwo myśli i słów, łatwość wyrażania się, by-
strość – i zastanawiam się, czy bardziej zdobią się wzajemnie Twoje myśli 
za pomocą pięknych słów, czy słowa za pomocą myśli22.

17	 Ibidem, s. 24: „Tymczasem oddaj się całkowicie Bogu i spiesz się, by w swym dziewictwie 
przygotować Mu przyjemną siedzibę, mocno trzymając się tego, że po czci wobec Boga 
(którą Grecy nazywają theosebeia) nic nie jest bardziej wzniosłe niż trwałe dziewictwo”. 
(„Interim vindica te totam deo et iocundum in tua virginitate domicilium praeparare festi-
na, firmissime retinens post dei cultum (quem Graeci theoseb(e)iam appellavere) celibatu 
perpetuo nihil esse praestantius”).

18	 Ibidem, s.  25: „Niech dla ciebie wzorem wszelkiej świętości będzie dziewictwo Marii, 
która sprowadziła Boga na ziemię”. („Tibi vero Mariae virginitas ad exemplar totius sanc-
timoniae proponatur, quae deum traxit ad terras”).

19	 Bosso napisał do Isotty w 1451 roku lub później, ponieważ wspomina w liście (bardzo 
pochlebnie zresztą) jej dialog O równym i nierównym grzechu Adama i Ewy, powstały 
w 1451 roku. Warto jednak zaznaczyć, że jego korespondencja obejmuje również wcze-
śniejszy okres życia Isotty.

20	 Ibidem, s. 129. 
21	 Jego list – jak uważają M. King i D. Robin (eaedem, „The Book-Lined Cell”, w: I. Noga-

rola, Complete Writings, s. 104, przyp. 8) – został napisany raczej około 1451 roku niż 
w późniejszych latach. 

22	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 137: „Nempe ut paucis intelligas quid de te sentio, quoties
cunque tua plena hilaritatis, humanitatis et laetitiae scripta lego, plurimum vereri soleo 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje32

Wreszcie, najbardziej znaczącą znajomością z  tego okresu była ta 
z Ludovico Foscarinim, pasjonującym się dociekaniami filozoficznymi 
autorem listów i oracji, prawnikiem, dyplomatą i politykiem, w  latach 
1451–1452 podestà23 Verony. Relację zainicjowała Isotta – powitała 
Foscariniego w  mieście listem, prawdopodobnie wiedząc, że adre-
sat miał okazję czytać i  był zachwycony jej wcześniejszą epistologra-
fią. List okazał się impulsem do nawiązania bezpośrednich kontaktów, 
które z kolei przekształciły się w (czasem dość napiętą) przyjaźń, kon-
tynuowaną częściowo korespondencyjnie po opuszczeniu miasta przez 
Foscariniego w związku z objęciem przez niego urzędów w innych re-
gionach Republiki Weneckiej, częściowo bezpośrednio podczas odwie-
dzin Ludovica, kiedy miał okazję przebywać w Weronie. Podsumowu-
jąc, ta znajomość trwała 15 lat i była niezwykle zażyła, o czym świadczy 
zarówno to, co do siebie pisali, jak i to, że po śmierci matki Isotty hu-
manistka zamieszkała w posiadłości swego powiernika, gdzie została aż 
do swojej śmierci w 1466 roku24. Co szczególnie istotne, z tej przyjaźni 
zrodziło się największe filozoficzne osiągnięcie Nogaroli, czyli dialog 
O równym i nierównym grzechu Ewy i Adama. Co więcej, epistolarna relacja 
z zadzierzgniętej więzi – choć niepełna – zachował się bowiem tylko 
jeden list Isotty (poza tymi, które miałyby składać się na Dialog)25 i liczne 

pro maxima elegantia, cuius meo iudicio proprie es studiosa, suavitate, ingenii praestan-
tia, claritate ac nitore sermonis, rerum atque verborum copia, facilitate, acumine, an 
magis sententiae ornatissimis verbis an verba ipsa sententiis illustrentur”.

23	 Najwyższy urząd w rządzie miast w środkowo-północnych Włoszech w okresie późnego 
średniowiecza.

24	 Spoufalenie się Nogaroli i  Foscariniego zostało uznane za niebezpieczne przez Ermolao 
Barbara, który w 1453 roku został biskupem Werony. Wymusił na Foscarinim obietnicę, że 
nie będzie więcej odwiedzał Isotty, co ten ostatni wspomina w liście do przyjaciółki, żałując 
danego słowa, gdy nadarzyła się okazja, by złożyć jej wizytę. I. Nogarola, Opera, tom 2, 
s. 37–38: „Męczę się, bo teraz muszę albo zawieść Biskupa co do obietnic złożonych w two-
im domu, albo odmówić sobie przyjemności, której tak bardzo oczekiwałem (…). Trudno 
jest nie dochować wiary, trudno jest być pozbawionym tych najcenniejszych, najuczciwszych, 
najbardziej owocnych i najbardziej chciwie oczekiwanych pragnień. Wiem, co powinienem 
zrobić; co zrobię, nie wiem”. [„(…) crucior maxime, aut pontificem promissionibus in domo 
tua factis aut me tam expectata iocunditate carere oportere (…). Grave est fidem fallere, 
grave summis, honestissimis, fructuosissimis, avidissimeque desideriis carere. Quid optem 
scio; quid faciam, nescio”]. O tej relacji vide szczególnie: P. Gothein, L’amicizia tra Lodovico 
Foscarini e l’umanista Isotta Nogarola, „La Rinascita”, VI (1943), s. 394–413. 

25	 Jak przypuszczają M. King i D. Robin (eaedem, „Foscarini,” w: I. Nogarola, Complete 
writings, s. 116), nie stało się to przypadkowo. Biorąc pod uwagę bliską zażyłość między 



2. Dobrowolne odosobnienie 33

autorstwa Foscariniego – zawiera cenne informacje o intelektualnym za-
angażowaniu Isotty, akcenty biograficzne, a także, podejmowane już we 
wcześniejszych listownych konwersacjach, zagadnienia dotyczące płci.

W  swoim liście Isotta zaznacza, że pozostawiła dotychczasowe 
studia (i. e. humanistyczne), a  zajęła się tekstami religijnymi (a  do-
kładnie: tym, co uczyni ją bardziej przygotowaną do stanięcia przed 
Bogiem)26. Z tego, co pisze Foscarini zaś, obraz ten jest jeszcze bar-
dziej jednoznaczny – Nogarola prowadziła wręcz świętobliwe życie, 
całkowicie zanurzone w religijności. Tak jej przyjaciel zwraca się do niej 
w 1453 roku:

Nikogo religijnego nie stawiam ponad Tobą, filozofami wzgardzam, gdy 
w  pamięci przywołuję, co mówiłaś o  religii, o  nieśmiertelności dusz, 
o  Twojej chorobie, o  pogardzie dla życia, kiedy pragnęłaś, jak Paweł, 
odejść i być z Chrystusem27.

W dalszej części listu Ludovico opisuje codzienność Isotty, pod-
kreślając wyjątkowość tego modus vivendi (jakkolwiek oczywistym jest, 
że korespondencja zawiera hiperboliczne, czasem zakrawające wręcz 
na groteskę oceny czy sfomułowania, równocześnie jednak pozostaje 
cennym źródłem wiedzy o życiu humanistki):

Życie i ducha prowadzisz wśród ciężkiej pracy i studiów w nocnych go-
dzinach, nie rozumiesz pożądania, nie znasz przyjemności, nie czerpiesz 
radości z luksusu; nie wiesz, jak to jest przechadzać się po swoim wspa-
niałym mieście; żaden literacki wysiłek nie skłania cię do wytchnienia, 

Nogarolą i Foscarinim, treść wiadomości od niej mogła być przez nią samą lub jej rodzi-
nę uznana za ujawniającą zbyt dużo intymnych emocji.

26	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 29 (list z 1453 roku): „Również płeć i obecny sposób mo-
jego życia nakłaniają mnie teraz do milczenia, a tym bardziej, że niemal porzuciłam te 
studia i  inne mnie przywołują, które czynią mnie lepiej przygotowaną do stawienia się 
przed moim Bogiem w przyszłym świecie, by zdać sprawę z obecnego życia”. („Sexus 
quoque et praesens vitae meae institutum nunc ut taceam hortantur, et eo magis, cum 
iam haec studia paene deseruerim meque alia vocent, quae me reddunt instructiorem 
deo meo in futuro seculo praesentis vitae reddendi rationem”).

27	 Ibidem, s. 37: „Neminem religiosum tibi antepono, philosophos contemno, cum memo-
ria repeto quid de religione, quid de animorum inmortalitate, quid de aegritudine tua, 
quid de vitae contemptu dixeris, quando optabas cum Paulo dissolvi et esse cum Christo”. 
Cytat w tym ustępie – cf. Flp 1:23.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje34

żadne nocne czuwanie nie przywołuje snu; zabawy, oklaski, za którymi 
wiele kobiet chciwie podąża, ciebie w ogóle nie obchodzą; musiałaś na-
prawdę spaść z nieba, do którego, jeśli chcemy ocenić to właściwie, bę-
dziesz miała najłatwiejszy dostęp28.

Właściwie, bogobojne życie Isotty jest jednym z  głównych te-
matów omawianej korespondencji, niemniej listy Ludovico powstają 
w różnych okolicznościach i dotyczą rozmaitych spraw, ukazując przy 
tym konfidencjonalność tych dwojga. Przyjaciel pisze o  śmierci ich 
wspólnego lekarza, martwiąc się, że Isotta nie znajdzie łatwo nowego 
odpowiedniego medyka29; odnosi się też do konfliktu w rodzinie No-
garola dotyczącego podziału majątku i apeluje o zgodę między przy-
jaciółką a jej braćmi30; łączy się w bólu z familią Nogarola z powodu 
śmierci Jacopa Lavagnoli, męża Bartolommei, siostry Isotty31; tłumaczy 
adresatce, dlaczego, biorąc pod uwagę obowiązki związane z pełnio-
nymi urzędami, nie może prowadzić życia tak skoncentrowanego na 
religijności jak ona32; oburza się, że Isotta – wybrawszy najpierw ży-
cie w celibacie, całkowicie skoncentrowane na pobożności – w ogóle 
mogłaby poważnie potraktować propozycję małżeństwa33 etc. Warto 
równocześnie podkreślić, że z tych wszystkich wiadomości wyłania się 
nadzwyczaj poufały charakter relacji między autorami. Przykładowo, 
gdy Foscarini zostaje skrytykowany przez Isottę za przedłużający się 
brak listów z jego strony, odpisuje, że przyjaciółka niesłusznie robi mu 
wyrzuty, ponieważ szybko odpisał i przekazał korespondencję pośred-
nikowi, a dalej wyznaje: „tak wielką wartość ma dla mnie Twoja wiara, 
że zrobię cokolwiek zechcesz, byle tylko być Twoim przyjacielem”34 

28	 Ibidem, s. 43–44: „Vitam et spiritum inter labores et studiosissimas vigilias ducis, libidi-
nem non intelligis, voluptates non cognoscis, amoenitate non delectaris, per nobilissi-
mam tuam urbem vagari nescis; nullus litterarius labor te ad quietem, nullae vigiliae ad 
somnum revocat; ludos, plausus, quos avidissime multae prosequuntur, tu nec cogitan-
dos curasti; ex caelo, ad quod, si recte iudicare volumus, facillimum aditum habitura es, 
profecto delapsa fuisti”.

29	 Ibidem, s. 59–68.
30	 Ibidem, s. 73–78 i 79–83.
31	 Ibidem, s. 88–91.
32	 Ibidem, s. 94–95, 98–100, 103–107.
33	 Ibidem, s. 96–97.
34	 Ibidem, s. 53: „tanti est mihi religio tua, ut quid vis faciam, dummodo amicus tibi sim”.



2. Dobrowolne odosobnienie 35

i nawet przechodzi do pełnych pasji wyznań i przygan względem Isotty, 
która w jego opinii zbyt pochopnie wyciągnęła wnioski:

Jeśli uważasz mnie za tego, który darzy cię największą miłością, i wszy-
scy tak sądzą, i jeśli tak często tego doświadczyłaś oraz przyznajesz, że 
mnie zdobyłaś, to dlaczego zaprzeczasz, że mój list został dostarczony? 
Dlaczego się smucisz? Dlaczego tak często mnie dręczysz i ranisz mnie 
drwiną? Ja zawsze oceniam Cię najwyżej, nie mogę myśleć o tobie w spo-
sób poniżający; pielęgnuję naszą przyjaźń z wiarą i uczciwością, tak że 
wszystko, co cię cechuje, ma dla mnie wielką wartość. Nigdy nie uważa-
łem ani nie mówiłem innym, że cokolwiek w Tobie jest sprzeczne z nauką 
i cnotą. (…) na jakiej podstawie mnie ganisz, na jakiej podstawie udajesz 
niewiedzę o tym, co oczywiste, na jakiej podstawie negujesz to, co jest 
jasno poświadczone? Ja pozostaję taki sam; fałszywe wyobrażenia upa-
dają i nie mogą trwać długo. Uwolnij, proszę, swoje „męczeństwo” nawet 
od żartobliwych pozorów, zwłaszcza tych, które tak boleśnie dręczą mnie, 
najbardziej tobie oddanego. W naszej przyjaźni tego przestrzegaliśmy35.

Z krótkiego fragmentu innego listu przebija konfidencjonalność, 
troska, bliskość i podziw:

Otrzymałem wczoraj wieczorem Twój list, który czytałem tak wiele razy, 
że minionej nocy nie zmrużyłem oka. Tak bardzo rozproszyłaś moje 
myśli, że nie wiem, co mam teraz czynić. Z  jednej strony popychają 
mnie do działania racjonalne rozważania, z  drugiej Twoja pobożność, 
którą stawiam ponad wszelki autorytet i godność, a także poezja, która 
nie tylko potrafiłaby przyciągnąć najbardziej niezłomnych mężów, lecz 

35	 Ibidem, s.  54: „Et si me amantissimum habes et ita omnes existimant et ita saepius 
experta es et ita te assecutam fuisse confiteris, quid est, quod negas epistolam nostram 
redditam esse? Quid est, quod doles? Quid est, quod me totiens lacessis et cum quadam 
irrisione laceras? Ego de te semper praeclarissime iudico, de tuis humiliter sentire non 
possum, ea fide atque integritate amicitiam colo, ut tua omnia magni faciam, nihil unqu-
am a te alienum a doctrina virtuteque fore iudicavi nec aliis indicavi”. Ibidem, s. 55: „quo 
iure me reprendas, quo iure manifestissima dissimiles, quo iure attestata neges. Ego 
idem sum; figmenta decidunt nec possunt esse diuturna. Relege igitur, amabo, a sanc-
timonia tua etiam iocosas simulationes, praesertim illas, quae me tibi deditissimum ita 
misere vexant. In amicitia nostra hoc servavimus (…)”. 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje36

wręcz zmusić góry do przesunięcia się, rzeki do zmiany biegu i słońce do 
powrotu na wschód36.

Wreszcie, w korespondencji Isotty i Ludovica wielokrotnie znajdu-
jemy wzmianki czy uwagi dotyczące kobiet, które przyjmują znany już 
charakter – Isotta, niejako rutynowo, wplata w swoje wypowiedzi utarte, 
stereotypowe opinie dotyczące kobiet. Humanistka pisze, że zarówno 
jej płeć, jak i obecny sposób życia skłaniają ją do milczenia37 i dodaje, że 
woli wysłać – jak to określa – kobiecy i prostacki list oraz zostać uznana 
za bezczelną i gadatliwą niż niewdzięczną38. Pod koniec zaś w bardzo 
podobnym tonie zapowiada, że lepiej już zakończyć pisanie, by nad-
miarem słów nie potwierdziła opinii tych, którzy twierdzą, że trudno 
jest znaleźć milczącą kobietę39. Ponownie, ponieważ wszystkie te uwagi 
zawarte są w liście napisanym łaciną spełniającą wysokie renesansowe 
standardy, trudno nie przypuszczać, że mająca tego świadomość Isotta, 
nie ironizuje sobie z obiegowych przekonań co do typowo kobiecych 
cech. Tym bardziej można uważać takie przekonanie za zasadne, że jej 
korespondencja jest krótsza od wielu listów Foscariniego.

Foscarini z kolei, gdy nawiązuje do zagadnień związanych z płcią, 
zwykle podkreśla wyjątkowość Isotty. Jego wypowiedzi dają wyraz 
rozpowszechnionym ówcześnie mniemaniom postponującym kobiety 
w różnych sferach, w tym tej intelektualnej, ale laudacyjne wstawki do-
tyczą adresatki jako wyróżniającej się na tle innych kobiet: nie oznaczają 
tego, że autor prezentuje feministyczną postawę, po prostu uwypukla 
on swój podziw dla Nogaroli. I tak, w epistole, o panegirycznym wobec 
Isotty charakterze, prosi najgodniejsze matrony o wybaczenie, bo za-
znacza, że zgodnie z jego uznaniem Isotta przewyższyła naturę kobiet, 

36	 Ibidem, s. 120: „Datae sunt mihi hesterno vesperi litterae tuae, quas totiens legi, quod 
proxima nocte somnum oculis non vidi meis; ita mentem meam distraxisti, ut quid ac-
turus sim nesciam. Hinc me rationes impellunt, hinc pietas tua, quam omni auctoritati et 
dignitati antepono, et carmina, quae nedum constantissimos viros allicerent, sed montes 
transferre, flumina et solem ad ortus suos redire cogerent”.

37	 Cf. Rozdział 2, przypis 26.
38	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 30: „Quas ob res has meas licet femineas et incultas litte-

ras ad te dare constitui malens impudens et loquax quam ingrata iudicari (…)”.
39	 Ibidem, s. 33: „Finem dicendi faciam, ne sententiam illorum nimium dicendo affirmare 

videar, qui nullam mutam mulierem in seculo repertam asserunt”.



2. Dobrowolne odosobnienie 37

a praktyki pobożnego życia zaczerpnęła od swojej bogobojnej matki40. 
Następnie ocenia, że jej powaga i osąd wydają się wykraczać poza jej 
lata i płeć41, wyraża wolę, by zwyciężała i płeć żeńską, i wrogów oraz 
poznawała to, co boskie42, a  także hiperbolicznie wyznaje, że często 
przegląda historie najznakomitszych kobiet i  jest zdania, że rozległe 
imperium Rzymu, które duchem zrównało się z Olimpem, nie wydało 
nikogo jej równego. Pisze też o zazdrości, złorzeczeniu, czy podejrze-
niach i uznaje, że wiele kobiet, także tych nieprzeciętnych, ma zwyczaj 
surowo oceniać sprawy innych, a  te gorsze wydają opinie wynikające 
z ich własnych wad43.

Zarysowana w  powyższych napomknieniach czy komentarzach 
charakterystyka kobiet zostaje filozoficznie i  teologicznie znacząco 
rozbudowana, zmodyfikowana i zniuansowana w Dialogu dotyczącym 
grzechu pierwszych ludzi.

Zanim jednak dokładniej omówione zostanie najsłynniejsze dzieło 
humanistki, warto jeszcze wspomnieć o ważnym epizodzie biograficz-
nym: cała korespondencja Isotty i  czas poświęcony na studia, które 
przyniosły jej rozgłos, w pewnym sensie zostały zwieńczone sposobno-
ścią przemawiania Isotty przed papieżem Mikołajem V i kardynałami. 
Rzecz dotyczy oracji Nogaroli przedstawionej (najprawdopodobniej) 
w tak zwanym roku jubileuszowym, to jest w 145044, w Rzymie. Prze-
mowa ta niestety nie zachowała się, niemniej wspomina o niej Foscarini 

40	 Ibidem, s. 39: „Parcant dignissimae nostri temporis matronae, mulieribus meo iudicio 
praestans naturam superasti piissimae primum matri obsequentissima, unde sanctissi-
mae tuae vitae institutiones principium sumpsere”.

41	 Ibidem, s. 43: „Gravitas in te, sententia supra annos et sexum visa est”.
42	 Ibidem, s. 110: „(…) volo, te mulierem sexum et hostes vincere, divina intellegere”.
43	 Ibidem, s. 82: „Consueverunt multae etiam non tenues mulieres in alienis negotiis gra-

vissime censere, et quae deteriores sunt ex suis vitiis aliena gesta pensare”.
44	 Rok jubileuszowy w tradycji Kościoła katolickiego to specjalny „rok łaski” ogłaszany przez 

papieża, w którym wierni mogą uzyskać odpust zupełny pod określonymi warunkami. 
Pierwszy oficjalny jubileusz ogłosił papież Bonifacy VIII w roku 1300. Początkowo obcho-
dzono go co 100 lat, później co 50, a od papieża Pawła II (1470) co 25 lat, aby każdy 
chrześcijanin miał szansę przeżyć przynajmniej jeden jubileusz w swoim życiu. Lata jubi-
leuszowe miały być czasem odnowy duchowej, nawrócenia, pokuty, pojednania i szcze-
gólnego przebaczenia grzechów. Można wówczas uzyskać odpust na podstawie między 
innymi spowiedzi sakramentalnej, Komunii świętej, modlitwy w intencjach papieża, piel-
grzymki do określonych miejsc (w Rzymie do bazylik większych: św. Piotra, św. Jana na 
Lateranie, św. Pawła za Murami, Matki Bożej Większej).



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje38

w  jednym z  listów do przyjaciółki: „Z  prawym… i  najpewniejszym 
duchem rozpoczęłaś pielgrzymkę do Rzymu z najpobożniejszego po-
wodu; z  jaką rozwagą, z  jakim autorytetem, z  jakim bogactwem wy-
mowy, i z jak wielkim podziwem papieża oraz braci przemawiałaś!”45. 
Jakkolwiek nie była to sytuacja bezprecedensowa, to nieliczne kobiety 
miały okazję wygłaszać mowy do papieża lub kardynałów przy okazji 
jubileuszy, soborów czy specjalnych uroczystości, co dodatkowo poka-
zuje, jak znaczącą pozycję udało się zdobyć Nogaroli tak wśród świec-
kich intelektualistów, jak i tych wywodzących się ze stanu duchowego46.

45	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 50: „Cum recto… et securissimo animo Romam piissimae 
peregrinationis causa petiisti, quo consilio, qua auctoritate, qua dicendi copia, quanta 
cum pontificis et fratrum admiratione locuta es!”. Warto również zacytować, co o tym wy-
darzeniu napisał E. Abel (De Isotae Nogarolae vita, s. XLVI–XLVII): „Wydaje się, że w roku 
jubileuszowym 1450 Isotta na pewien czas odsunęła się od studiów filozoficznych i teolo-
gicznych. W tym bowiem roku, wraz z wieloma mężczyznami i kobietami odznaczającymi 
się pobożnością, udała się do Rzymu, aby u progów apostołów gorliwymi modlitwami 
czcić Boga Wszechmogącego. Tam, za sprawą szczególnego zrządzenia losu, zdarzyło 
się jej przemawiać do papieża Mikołaja V przy wielkim podziwie wszystkich obecnych. 
Nie ma przekazów odnośnie do tego, z jakiego powodu do tego doszło, można jednak 
przypuszczać, że została dopuszczona wraz z  niektórymi innymi osobami do Najwyż-
szego Kapłana, aby w imieniu wszystkich wiernych Chrystusa wyrazić wobec niego mi-
łość i szacunek w mowie niewątpliwie jak najstaranniej przygotowanej, skoro wiedziała 
dobrze, że na tronie Piotrowym zasiada mąż niezwykle uczony”. („Anno 1450 iubileo 
lsota ad tempus a studio philosophiae et theologiae avocata esse videtur. Eo enim anno 
cum plurimis viris feminisque pietate insignibus Romam se contulit, ut ad apostolorum 
limina piis precibus Deum Omnipotentem adoraret. Ubi praecipuo fortunae beneficio 
ei contigit ut apud Nicolaum Quintum Pontificem Maximum summa cum omnium qui 
aderant admiratione loqueretur. Quod qua occasione factum sit traditum non est, hoc 
autem suspicari licet eam cum aliis nonnullis ad Summum Pontificem admissam omnium 
Christifidelium erga Summum Pontificem amorem et venerationem significasse oratione 
sine dubio quam maxime elaborata, cum virum eruditissimum in Petri solio sedere haud 
ignoraret”).

46	 Na ten temat vide: G. Gasparini de Sandre, „Isotta Nogarola umanista, monaca, devota 
e pellegrina al Giubileo (1450)”, w: I percorsi della fede e l’esperienza della carità nel 
Veneto meridionale, red. A. Rigon, Padova: Il Poligrafo, 2002, s. 133–154.



3. O DIALOGU

3.1. HISTORIA POWSTANIA I FORMY TEKSTU

Największym i najpowszechniej znanym dziełem Isotty Nogaroli 
bez wątpienia jest napisany w  1451 roku Dialog o  równym i  nierównym 
grzechu Adama i Ewy (De pari aut impari Evae atque Adae)1, który stanowi 
pierwszą apologię biblijnej Ewy w renesansowej myśli humanistycznej. 
Nogarola przedstawia w nim argumenty podważające tradycyjny po-
gląd, według którego Ewa była główną winowajczynią upadku pierw-
szych ludzi, sugerując, że to Adam, jako bardziej racjonalny i intelektu-
alnie mocniejszy, powinien ponosić większą odpowiedzialność. Dzieło 
uważa się za jeden z najwcześniejszych protofeministycznych tekstów 
filozoficznych, kwestionujących dominujące w przednowożytnej Euro-
pie poglądy na temat płci i grzechu.

1	 O dialogu można przeczytać niemal w każdym tekście, w którym wspomniana jest Isotta 
Nogarola, szczególnie jednak omawia się go w: E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, 
s. CLVII – LV; M. L. King, A. Rabil, Her immaculate hand, Binghamton 1983, s. 57–59; 
M. King, Isotta Nogarola, w: Italian women writers, s. 318–320; P. Allen, The Concept 
of Woman, tom 2: The Early Humanist Reformation, 1200–1500, Grand Rapids, Mich.: 
Eerdmans, 2002, s. 944–955; M. King, D. Robin, „The Great Gender Debate (1451)”, 
w: I. Nogarola, Complete writings, s. 138–145; A. W. Benckhuysen, The Gospel Accor-
ding to Eve: A History of Womens Interpretation, Lisle: InterVarsity Press, 2019, s. 30–35; 
L.  Boršić, I. Skuhala Karasman, Isotta Nogarola, s. 46–49; M. Borelli, V. A. Buffon, 
N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge: To Bite or Not to Bite? Isotta Nogarola on 
Eve’s Sin and its Scholastic Sources”, w: Women’s Perspectives on Ancient and Medieval 
Philosophy, red. I. Chouinard, Z. McConaughey, A. Madeiros Ramos, and R. Noël, 
Cham: Springer, 2021, s. 321–341; niemniej najobszerniejszą, relatywnie niedawną 
i  bardzo istotną publikacją jest zbiorowa praca, w  której przygotowano poprawioną 
względem Abla (nie były mu znane wszystkie rękopisy zawierające dialog) wersję tekstu 
i opatrzono ją dogłębnym wstępem: Isotta Nogarola’s Defense of Eve. A Latin Text of 
the ‘De Pari aut Impari Evae atque Adae Peccato’ with Running Vocabulary and Com-
mentary, red. F. P. Boyle, S. A. Chapman, D. Goud, Th. G. Hendrickson, S. Karmali, 
K. Leininger, J. A. Stern, A. Wilson-Bivera, Pixelia Piublishing: Open Access Educational 
Texts, 2022 (dalej: Defense of Eve). 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje40

Nieznana jest dokładna historia powstania Dialogu; z  listu, który 
przesłał Isotcie Matteo Bosso, wiadomo, że dzieło było efektem debaty 
prowadzonej przez humanistkę i Lodovico Foscariniego2, przy czym 
dysputa taka mogła mieć charakter rozmowy, która została spisana jako 
korespondencja, lub też powstała bezpośrednio z wymiany listów (to 
ostatnie przypuszczenie jest bardziej prawdopodobne)3. To z kolei rodzi 
pytanie o autorstwo – czy słusznie przypisywane jest ono humanistce? 
Nie można pominąć roli Foscariniego, jeśli to od niego właśnie po-
chodzi część rozważań, niemniej istotne argumenty świadczą na rzecz 
pióra Isotty. Po pierwsze – jak zauważa King4 – to Nogarola nadaje 
ton całej debacie, w  nowym świetle przedstawiając tradycyjne oceny 
i refleksje. Po drugie zaś w samym tekście znajdujemy wskazówkę, że 
to humanistka była odpowiedzialna za modyfikację i odpowiedni układ 
tekstu. Foscarini, jako postać Dialogu, w końcowej jego części uznaje, że 
choćby jego słowa były zawiłe, to Isotta tak połączy je z jej wypowie-
dziami, że staną się jaśniejsze; a gdyby okazały się całkiem nieudolne, 
talent i inne zalety Isotty odpowiednio je skorygują5.

2	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 131–132: „A niedawno z wielką przyjemnością prze-
czytałem Twoją dysputę z Ludovicem Foscarinim, weneckim patrycjuszem i człowiekiem 
władającym naszym miastem, mężem wyjątkowo szlachetnym, poważnym i doskonale 
wykształconym, w której spieracie się o to, czy cięższy był grzech Adama, czy Ewy – Ty 
bronisz Ewy, on Adama. Bardzo spodobało mi się zwłaszcza to, że połączyłaś najnow-
szą teologię, która obecnie jest pozbawiona ozdobności, z elegancją i kunsztem wymo-
wy”. („Atque nuper altercationem illam tuam cum Alvisio Foschareno patricio Veneto 
et urbis nostrae Praetore, viro praeterea optimo atque gravissimo et egregie litteris 
culto, qua contenditur utrius peccatum gravius extiterit, patris Adae an Evae, et in qua 
tu Evam, ille Adam tuetur, cum voluptate sancta perlegi mihique illud admodum pla-
cuit, quod recenti cum theologia, quae ornatu nunc caret, tum cultum eloquentiamque 
iunxisti”).

3	 Według Abla (idem, De Isotae Nogarolae vita, s. XLIX–L): „Ponieważ jednak wydawało 
się, że kwestia ta była zbyt zawiła, by można ją było rozwiązać w rozmowie, oboje za-
warli swoje argumenty w listach. Później Isotta, pomijając nagłówki listów i pozostawiając 
jedynie to, co wydawało się istotne dla sprawy, stworzyła prosty dialog, bez dbałości 
o kunszt literacki”. („Sed cum quaestio gravior videretur, quam quae inter colloquia solvi 
posset, litteris sua argumenta incluserunt, ex quibus postea Isota ea quae ad rem facere 
videbantur omissis litterarum inscriptionibus dialogum quendam simplicem et sine arte 
elaboratum confecit”). Na ten temat vide: także M. Borelli, V. A. Buffon, and N. G. Jaku-
becki, „The Fruit of Knowledge”, s. 324–325.

4	 M. King, D. Robin, „The Great Gender Debate”, w: I. Nogarola, Complete writings, s. 140.
5	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 215: „(…) et quamquam apud alios hæc mea dicta obscu-

ritatis vitio laborarent, si apud te clarissimam accedent et prioribus tuis ac meis scriptis 



413. O Dialogu

Najpowszechniej znana obecnie forma dzieła pochodzi z  edycji 
Eugena. Abla (jest podstawą większości przekładów na języki współ-
czesne)6, która została przygotowana na podstawie dwóch rękopisów: 
Biblioteca Capitolare di Verona, CCLVI (228), fol. 37r – 42v oraz Rzym, 
Biblioteca dell’Accademia Nazionale dei Lincei e Corsiniana, cod. 
839 (43 D 8), fol. 67v – 75. Najnowsza, zbiorowa edycja z 2022 roku 
uwzględnia jeszcze trzy źródła tekstu: Florencja, Biblioteca Nazionale 
Centrale, Magliabechiano, cod. xxxviii, 142, fol. 117–33; Neapol, Bi-
blioteca Nazionale, cod. V.B.35, fol. 27–42; Florencja, Biblioteca Lau-
renziana Medicea, Plut. 90 sup. 47, fol. 146v – 154v. W tych wersjach 
występują dwie postaci: Foscarini, który jest zdania, że to Ewa bardziej 
zgrzeszyła, ponieważ zwiodła mężczyznę i została ukarana surowszą 
karą, zaś Adam mógł być przynajmniej częściowo usprawiedliwiony, 
ponieważ został zwiedziony przez swoją najukochańszą towarzyszkę; 
oraz Isotta, która broni Ewy ze względu na jej słabsze niż u Adama 
stałość i  roztropność, a  równocześnie podkreśla znaczenie grzechu 
Adama dla całego rodzaju ludzkiego.

Istnieje jednak także zmodyfikowany wariant tekstu: editio princeps 
wydana w 1563 roku przez Francesca Nogarolę, wnuka Ludovica, brata 
Isotty7. Francesco dokonał znaczących zmian – usunął Foscariniego, a jego 
rolę przypisał Leonardowi Nogaroli, bratu Isotty8 oraz Giovanniemu 

iungentur, apertissima fient, illustrabuntur et radiabunt in tenebris. Atque ea si ineptissi-
ma erunt, tuo studio facies ingenio, virtute, gloria tua esse dignissima (...)”.

6	 Ibidem, s. 183–213.
7	 F. Nogarola, Isotae Nogarolae veronensis, dialogus, quo, utrum Adam vel Eva magis 

peccaverit, quaestio satis nota, sed non adeo explicata, continetur (Dialog Isotty Nogaroli 
z Werony, w którym zawarta jest kwestia, czy Adam, czy Ewa popełnili większy grzech 
– zagadnienie dość znane, lecz nie aż tak dokładnie wyjaśnione), Aldus: Venezia, 1563. 
W edycji Abla, tom 2, s. 218–257, o tej wersji Abel pisze również w De Isotae Nogarolae 
vita, s. LI–LV. Vide także: L. Boršić, I. Skuhala Karasman, Isotta Nogarola, s. 47–49; De-
fense of Eve, s. 18.

8	 Na temat Leonardo Nogaroli vide: C. Perpolli, L’ ‘Actio Panthea’ e l’Umanesimo veronese, 
„Atti e Memorie dell’Accademia di Agricultura, Scienze, Lettere ed Arti di Verona”, 4/16, 
1915, s. 71–72; D. Cortese, „Francesco della Rovere e le ‘orationes’ sull’immacolata 
del vescovo di Padova Fantino Dandolo (1448)”, w: Regnum hominis et regnum Dei. 
Acta quarti Congressus, Paduae 24–29 Sept. 1976, red. C. Bérubé, 2. Sectio specialis: 
La tradizione scotistica veneto-padovana, „Studia Scholastico-Scotistica” 7, Roma 1978, 
s. 61–68; J. Hankins, Lorenzo de’Medici as a Patron of Philosophy, „Rinascimento” 34 
(1994), s. 15–53; J. Papiernik, Philosophies of the Afterlife, s. 21–38. 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje42

Navagerowi, gubernatorowi Werony z  1425 roku, który był przodkiem 
Bernarda Navagera, biskupa Verony od 1560 roku9; a  ponadto zmienił 
formę dzieła tak, że przypomina ono cyceroński dialog oraz osadził go 
w malowniczej scenerii jednej z posiadłości rodziny Nogarola.

Dyskusyjny pozostaje też tytuł dialogu. Najpowszechniej znana 
jego forma to De pari aut impari Evae atquae Adae peccato dialogus (Dialog 
o  równym lub nierównym grzechu Ewy i Adama), która pochodzi z  edycji 
Abla10, przy czym jej pełne brzmienie to: De pari aut impari Evae atque 
Adae peccato, praeclara inter clarissimum dominum Lodovicum Foscarenum Ve-
netum, atrium et urtiusque iuris doctorem et generosam at doctissimam divinamque 
dominam Isotam Nogarolam, Veronensem, contentio super Aureli Augustini sen-
tentiam, videlicet: peccaverunt impari sexu, sed pari fastu (O  równym lub nie-
równym grzechu Ewy i Adama, znamienita debata między najszlachetniejszym 
panem Ludovicem Foscarinim, Wenecjaninem, doktorem sztuk i obu praw, a szla-
chetną, najbardziej uczoną i wspaniałą panią Isottą Nogarola, mieszkanką We-
rony, spór o opinię Aureliusza Augustyna, a mianowicie: zgrzeszyli nierówni co do 
płci, lecz równi poziomem pychy)11. Taka forma tytułu została zaczerpnięta 
– z krótkim dodatkiem i kilkoma poprawkami – z kodeksu z Werony, 
pozostałe kodeksy zawierają inne wersje tytułu. Z tego względu auto-
rzy najnowszej edycji określają dzieło w języku angielskim jako Defense 
of  Eve (Obrona Ewy), uznając, że właściwie nie jest to dialog i co wię-
cej takie sformułowanie najlepiej oddaje charakter dzieła12. Zostawili 
jednak w tekście sformułowanie De pari aut impari Evae atque Adae pec-
cato. W przekładzie zamieszczonym poniżej pozostawiono tradycyjne 
brzmienie: Dialog o  równym i nierównym grzechu Ewy i Adama. Podstawą 
tego tłumaczenia jest edycja Abla, przy czym uwzględniono szczegól-
nie istotne odmiany tekstu w edycji zawartej w Defense of  Eve.

  9	 O Giovannim Navagero wiadomo niewiele, o Bernardzie vide: D. Santarelli, „Navage-
ro, Bernardo”, w: Dizionario biografico degli italiani, tom 78, 2013, wersja online: ht-
tps://www.treccani.it/enciclopedia/bernardo-navagero_%28Dizionario-Biografico%29/. 
Prawdopodobnie Francesco Nogarola, czyniąc przodka biskupa osobą dialogu, chciał 
uhonorować Navagera. Zmodyfikowany przez siebie wariant dialogu poprzedził listem 
laudacyjnym skierowanym do Bernarda Navagera.

10	 I. Nogarola, Opera, tom. 2, s. 185.
11	 Ibidem, s. 187. 
12	 Defense of Eve, s. 1, 6. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/bernardo-navagero_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/bernardo-navagero_%28Dizionario-Biografico%29/


433. O Dialogu

Popularność dzieła Nogaroli sprawiła, że przetłumaczono je już 
na kilka języków:

•	� angielski: Her Immaculate Hand. Selected Works by and about the Wo-
men Humanists of  Quattrocento Italy, red. M. King, A. Rabil Jr., 
Center for Medieval and Early Renaissance Studies, State Uni-
versity of  New York: Binghamton, 1983, s. 57–69;

•	� niemiecki: K. Fietze, Eine gewisse neue Theologie. Der Dialog der 
Isotta Nogarola „Über die gleiche oder ungleiche Sünde Evas und Adams” 
von 1451, w: Kennt der Geist kein Geschlecht?, red. E. Gössmann, 
München: Iudicium, 1994 (Archiv für philosophie- und theolo-
giegeschichtliche Frauenforschung, tom 6), s. 76–107;

•	� włoski: Chi abbia maggiormente peccato Adamo od Eva, tłum. 
E. Franco Venini, Venezia: Vicentini e Franchi, 1851; Isotta No-
garola. L’Opera: le Epistole, il Dialogo, le Orazioni, tłum. A. Pacifico, 
Verona: Valedonga, 2011;

•	� hiszpański: Dialogo d’Isotta Nogarola veronesa en el que se trata la 
cuestion ya conocida pero no definida, de si pecó más Adam o Eva, tłum. 
J. Aguilar González, w: M. A. Flórez, Isotta Nogarola: ¿Quién pecó 
más, Adán o Eva?, Sevilla: ArCiBel, 2013, s. 39–75 (jest to wersja 
Francesca Nogaroli).

3.2. ŹRÓDŁA

Jak można wnioskować już z samego tytułu w wersji Abla, dysputa 
Isotty i Ludovica jest inspirowana rozważaniami św. Augustyna, a do-
kładniej passusami Komentarza słownego do Księgi Rodzaju (De Genesi ad 
litteram libri duodecim) i Państwa Bożego (De Civitate Dei). Nie jest do nich 
jednak ograniczona i  ma dość złożony charakter. Przede wszystkim 
warto podkreślić, że przypomina listowną wymianę myśli, czyli formę 
szczególnie cenioną przez humanistów, a  co więcej, językowo także 
nawiązuje do uznanych wówczas za najlepsze wzorców klasycznych13. 
Prowadzona polemika jest pełna i galanterii, i  ironii, a  równocześnie 
przebija z niej szczera życzliwość. Tekst jest także pełen odniesień do 

13	 Cf. ibidem, s. 14.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje44

ojców Kościoła, których tak chętnie cytowali humaniści (Grzegorza 
Wielkiego, Izydora z Sewilli, Ambrożego)14.

Równocześnie Dialog przypomina scholastyczną disputatio, czyli 
debatę zakorzenioną w  intelektualnych tradycjach średniowiecznych 
uniwersytetów, która stanowiła narzędzie badania prawd filozoficznych 
i teologicznych. Przebieg takiej disputatio obejmował: postawienie kwe-
stii (quaestio) – prowadzący przedstawiał problem do dyskusji, często 
oparty na tekstach Arystotelesa, Biblii lub ojców Kościoła; argumen-
tację (argumenta pro et contra) – uczestnicy przedstawiali argumenty za 
i  przeciw, bazując na logice i  autorytetach; i  odpowiedź mistrza (de-
terminatio magistri) – prowadzący debatę podsumowywał argumenty 
i wydawał autorytatywną konkluzję15. Dialog nawiązuje do tej struktury, 
przedstawiając centralne pytanie i badając je poprzez argumenty oraz 
kontrargumenty, zarówno w oparciu o autorytatywne źródła, jak i lo-
giczne rozumowanie. Rolę mistrza pełni Foscarini, ponieważ to do niego 
należy ostateczna wypowiedź, w tym podsumowanie, i to on formalnie 
wygrywa w dyskusji16. Co więcej, w tekście pojawiają się odniesienia do 
typowo scholastycznych źródeł. Znajdujemy tu explicite odwołanie do 
Sentencji Piotra Lombarda, w których nota bene w dystynkcji XXII oma-
wiany jest problem grzechu pierworodnego, z uwzględnieniem rozwa-
żań św. Augustyna, i w których czytamy: „Kto bardziej zgrzeszył, Adam 
czy Ewa. Z tego jasno można spostrzec, kto z nich bardziej zgrzeszył, 
Adam mianowicie czy Ewa. Wydaje się bowiem, że bardziej zgrzeszyła 
niewiasta, która chciała przywłaszczyć równość z bóstwem, i uniesiona 
zbytnią zarozumiałością uwierzyła, że tak się stanie. Adam zaś ani w to 

14	 Trzeba jednak zaznaczyć, o czym piszę w tejże sekcji poniżej, że podawane przez Isottę 
źródła nie zawsze są adekwatne. 

15	 Analizy metody scholastycznej można znaleźć między innymi w: M. Grabmann, Die Ge-
schichte der scholastischen Methode, 2 tomy, Freiburg im Breisgau: Herder, 1909–1911; 
J. Pieper, Scholastyka. Postacie i zagadnienia filozofii średniowiecznej, tłum. T. Brzostow-
ski, Warszawa: PAX, 1963; W. Seńko, Jak rozumieć filozofię średniowieczną?, Warszawa: 
Wydaw. Instytutu Filozofii i Socjologii PAN, 1993; R. Heinzmann, Filozofia średniowiecz-
na, tłum. P. Domański, Kęty: Wydawnictwo Antyk, 1999; T. Pawlikowski, „Scholastyczna 
metoda”, w: Powszechna Encyklopedia Filozofii, red. A. Maryniarczyk, tom 8, Lublin: 
Wydawnictwo Polskiego Towarzystwa Tomasza z Akwinu, 2007, s. 966–968.

16	 Warto zaznaczyć, że rola Foscariniego i jego triumf mają związek z jego płcią i społecz-
ną rangą, dokładniejsze odczytanie Dialogu jednak ukazuje bardziej złożone przesłanie 
dzieła, o czym dokładniej traktuje część 3.4 tej monografii. 



453. O Dialogu

nie uwierzył, a myślał o pokucie i miłosierdziu Bożym, gdy posłuszny 
żonie, zgodził się na jej namowę, nie chcąc jej zasmucać i  zostawiać 
wyobcowanej od siebie, by nie zginęła, sądząc, że jest to grzech po-
wszedni, a nie śmiertelny”17. Taką opinię prezentuje Foscarini.

Ponadto – na co wskazują ostatnie badania18 – choć w tekście au-
torka deklaruje cytowanie słów na przykład św. Augustyna czy św. Ber-
narda z Clairvaux, nierzadko sformułowania te są bardzo bliskie wy-
powiedziom św. Tomasza19. Prawdopodobnie Nogarola nie znała 
przynajmniej części źródeł, do których w Dialogu odnosiła się bezpo-
średnio, ale czerpała z  bliższych jej chronologicznie scholastycznych 
tekstów20.

3.3. STRESZCZENIE

Dialog składa się z  pięciu części. Pierwsza, najkrótsza, to teza 
Foscariniego, zgodnie z którą Ewa jest bardziej winna grzechu pierwo-
rodnego. Drugą stanowi rozbudowana odpowiedź Isotty, według której 
Ewa jest mniej winna. W trzeciej części Ludovico odpiera argumenty 
Isotty i dodaje nowe racje wspierające jego tezę. Część czwarta zawiera 
riposty Nogaroli na oskarżające Ewę słowa z części trzeciej. Wreszcie, 
w  części piątej znajduje się finalna odpowiedź Ludovica. Większość 
partii tekstu zaczyna i kończy się wyrażeniem uprzejmości wobec in-
terlokutora.

17	 Piotr Lombard, Cztery księgi Sentencji, tłum. bp J. Wojtkowski, tom 1, Olsztyn: Gutgraf, 
2013, ks. II, dystynkcja 22, rozdział 4 (133), s. 428. W tej samej dystynkcji (s. 428–429) 
cytowana jest XI księga (rozdział 42) Komentarza słownego do Księgi Rodzaju św. Augu-
styna: „Gdy bowiem niewiasta uwiedziona zjadła i dała mu, by razem jedli, nie chciał za-
smucać tej, o której był przekonany, że bez jego pociechy zatraci się, a wyobcowana od 
niego całkiem zginie; nie cielesną zaiste zwyciężony żądzą, której jeszcze nie odczuwał, 
lecz pewną przyjazną życzliwością, z której zazwyczaj dzieje się, że obrażany jest Bóg, 
aby nie został obrażony przyjaciel. Że on nie powinien tego zrobić, ukazało sprawiedliwe 
wyjście Bożego wyroku”. 

18	 Vide: M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 326–330.
19	 Konkretne przykłady zostały podane poniżej w przypisach do przekładu. 
20	 Po analizie argumentów Isotty i Ludovica i zestawieniu ich z rozważaniami autorów scho-

lastycznych na temat winy Adama i Ewy, M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Jakubecki (iidem, 
„The Fruit of Knowledge”, s. 338) wnioskują, że „Dialog zawiera wiele scholastycznych 
elementów ukrytych za humanistyczną zasłoną”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje46

Dyskusję zaczyna Ludovico, który twierdzi, że jeśli grzech może 
mieć różny ciężar, to Ewa zasługuje na większe potępienie: poniosła 
surowszą karę, uwierzyła, że stanie się niczym Bóg (co jest grzechem 
przeciwko Duchowi Świętemu), sprowokowała Adama i  to ona była 
jego przyczyną upadku.

Isotta odpowiada, że jest odwrotnie: Ewa miała mniejszą zdolność 
rozumowania i stałość, więc jej grzech był mniejszy. Szatan wiedział, że 
łatwiej pokonać kobietę, dlatego ją kusił pytaniem, a nie bezpośrednią 
namową. Adam był bardziej winny, bo to jemu Bóg dał bezpośredni za-
kaz (o czym czytamy w drugim rozdziale Księgi Rodzaju), co pokazuje, 
że bardziej mu ufał. Ewa zgrzeszyła przez słabość i pragnienie przy-
jemności, a nie z pychy. Sama nie mogła przekazać skutków grzechu: 
dopiero zgoda Adama sprawiła, że grzech przeszedł na całą ludzkość.

Adam był zatem prawdziwą przyczyną upadku rodzaju ludzkiego, 
dlatego od mężczyzny zaczęło się również jego odkupienie. Isotta do-
wodzi, że kara Adama była surowsza od kary Ewy: Bóg obłożył go 
przekleństwem ciężkiej pracy i śmierci („w proch się obrócisz”), co jest 
gorsze niż ból rodzenia i podległość mężowi.

Na koniec Isotta zaznacza, że spełniła prośbę Ludovica z pewnym 
lękiem, bo to nie jest temat dla kobiety – liczy jednak na to, że on, jako 
szlachetny, poprawi jej ewentualne błędy.

W trzeciej części Ludovico zaczyna swoją ripostę, chwaląc rozmów-
czynię za umiejętne argumentowanie na rzecz Ewy, ale zapowiada też, 
że spróbuje obalić jej stanowisko, wykorzystując jej własne argumenty. 
Podkreśla, że Ewa zgrzeszyła z niewiedzy i niestałości, co jego zdaniem 
wcale jej nie usprawiedliwia. Przywołuje Pismo Święte i Arystotelesa, 
aby dowieść, że ignorancja w sprawach, które powinno się znać, nie jest 
żadnym usprawiedliwieniem, zwłaszcza jeśli wynika z pychy i zaniedba-
nia. Zauważa, że Ewa, stworzona w raju przez Boga, miała wystarcza-
jącą wiedzę, skoro nawet wąż bał się namawiać ją wprost, ale zwrócił 
się do niej z pytaniem.

Odnośnie do argumentu o niestałości Ewy, Ludovico twierdzi, że 
czyny z niej wynikające zasługują na jeszcze surowszą karę, bo niesta-
łość pogłębia winę. Co więcej, odpowiada na zarzut, że Adam powi-
nien był pilnować towarzyszki – według niego odpowiedzialność za 
grzech spada w większym stopniu na Ewę, bo to ona pierwsza uległa 



473. O Dialogu

pokusie i wciągnęła Adama w grzech, tak jak złodziej jest winny nie-
zależnie od zaufania, jakim go obdarzono. Dodatkowo Ludovico od-
rzuca interpretację rozmówczyni, że grzech Ewy wynikał ze słabości, 
w  jego opinii była to pycha i pragnienie boskiej wiedzy, która czyni 
człowieka zarozumiałym.

W kolejnych partiach wywodu Ludovico udowadnia, że Ewa po-
nosi większą winę niż Adam, posługując się logiką przyczynowości: 
skoro Ewa była przyczyną grzechu Adama, jej wina jest większa, bo 
pierwsza przyczyna ma największy wpływ na skutek. Porównuje też 
grzeszenie z nakłanianiem do grzechu, jest zdania, że nakłanianie jest 
większym przewinieniem niż samo uleganie. Zwraca uwagę, że Ewa 
zaczęła grzeszyć wcześniej i  dłużej trwała w  upadku, co dodatkowo 
pogłębia ciężar winy. Jako przykład przywołuje nauczanie Grzegorza 
i porównuje Ewę do Żydów, którzy pierwsi wydali Chrystusa, ich wina 
była według niego większa niż wina Piłata.

Na koniec Ludovico, mimo ostrego tonu, kończy swoje wystą-
pienie w sposób uprzejmy. Zachęca swoją rozmówczynię do dalszych 
dociekań i pisania, chwali jej wiedzę i sposób argumentowania. Jedno-
cześnie pozostaje pewny swojego stanowiska: Ewa jest według niego 
bardziej winna od Adam, bo to ona była źródłem, przykładem i podże-
gaczem grzechu, który sprowadził upadek na całą ludzkość.

Czwarta część rozpoczyna się od przyznania Isotty, że argumenty 
rozmówcy są tak mocne i dobrze sformułowane, że trudno byłoby je 
obalić nawet największym uczonym. Mimo to postanawia kontynu-
ować dyskusję, bo wierzy, że spór ten przynosi jej pożytek i zaszczyt, 
nawet jeśli miałaby zostać pokonana, to przez bardzo szlachetnego ad-
wersarza.

Nogarola broni Ewy, twierdząc, że jej grzech wynikał z naturalnej 
niewiedzy i  niestałości, które były wrodzone i  pochodziły od Boga. 
Porównuje to do sytuacji dzieci i prostych ludzi, którzy mniej wiedząc, 
mniej grzeszą. Podkreśla też, że niestałość Ewy nie była winą moralną, 
lecz wynikała z jej natury, w przeciwieństwie do wad obyczajowych.

Przypomina, że Bóg uczynił mężczyznę stworzeniem doskonałym 
i dał mu większy dostęp do wiedzy niż kobiecie, która została stwo-
rzona jako pomoc dla niego i  pocieszenie. Stąd według niej grzech 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje48

Adama jest cięższy: to on, mając większy dostęp do prawdy, świadomie 
złamał przykazanie.

Humanistka odnosi się też do twierdzenia, że Ewa nie jest uspra-
wiedliwiona tym, że Adam miał ją chronić; Adam co prawda zawiódł 
boskie zaufanie, ale zgodnie z prawem ktoś taki jest karany łagodniej 
od tego, kto popełnił występek wobec osoby, która nie miała do niego 
zaufania. Jednakże – jak argumentuje Isotta – prawo boskie rządzi się 
innymi zasadami niż ludzkie. Podkreśla też, że Ewa pragnęła wiedzy, 
co jest naturalne i mniej naganne niż świadome złamanie boskiego na-
kazu. Dlatego grzech Adama, jako akt świadomego nieposłuszeństwa, 
jest cięższy.

Na argument, że Ewa poniosła większe kary od Adama (ból rodze-
nia, podporządkowanie mężczyźnie), Nogarola odpowiada, twierdząc, 
że to dowodzi, jak wielki był grzech: im większe zło, tym większe jego 
skutki i kara. Kara jest zawsze proporcjonalna do winy. Dlatego Chry-
stus, by odkupić grzech Adama, musiał ponieść największe możliwe 
cierpienie, to jest śmierć na krzyżu. Sumując rozważania więc, grzech 
Adama był największy, skoro wymagał tak wielkiego zadośćuczynienia 
i dotknął całej ludzkości.

Isotta dowodzi również, że Ewa, choć pierwsza zgrzeszyła, nie jest 
winna w równym stopniu co Adam, bo nie zmusiła go do grzechu, miał 
przecież wolną wolę. Cytuje autorytety, według których wolna wola nie 
może być przymuszona, a Ewa miała niższy od Adama status. Przypo-
mina też, że Adam, próbując się usprawiedliwić, raczej obwiniał Boga 
niż Ewę.

Ostatecznie Isotta odpiera argument o  winie kobiety jako przy-
kładu grzechu: wskazuje, że Ewa, słaba z natury, uległa przebiegłemu 
wężowi, a Adam, stworzony jako doskonały, posłuchał słabszej kobiety. 
Twierdzi, że Żydzi, którzy wydali Jezusa, grzeszyli bardziej od Piłata, 
bo znali prawo i znaki, a mimo to świadomie działali z przewrotności. 
Tak samo Ewa bardziej zasługuje na odkupienie niż aniołowie, którzy 
zgrzeszyli bez usprawiedliwienia.

W ostatniej części Ludovico zaczyna od pełnej uznania pochwały: 
mówi, że słowa Isotty są tak wzniosłe, jakby pochodziły z samego nieba, 
a nie tylko z filozofii i teologii. Chwali ją za mądrość, ale jednocześnie 



493. O Dialogu

zachęca, by przyjęła jego kontrargumenty, bo spór pozwala lepiej zro-
zumieć i rozwinąć temat.

Foscarini jest zdania, że Ewa zgrzeszyła przez niewiedzę, która jed-
nak była jej własną winą, bo wolała zaufać diabłu niż Bogu. Podkreśla, 
że pierwsza kobieta z natury miała rozum wystarczający do uniknię-
cia błędu, więc jej upadek wynikał z charakteru, a nie z samej natury. 
Grzech Ewy obarczył Adama dodatkowymi trudami i smutkami, po-
nieważ jego towarzyszka postąpiła wbrew jej naturalnej roli wsparcia 
i radości dla mężczyzny.

Ludovico rozwija myśl, że kara powinna być proporcjonalna do 
winy i  grzech Adama został odkupiony przez śmierć Chrystusa na 
krzyżu. Nie uważa jednak Ewy za jedyną przyczynę winy Adama, 
pierwszy mężczyzna miał wolną wolę i nie jest bez winy. Foscarini kry-
tykuje też nieadekwatne powoływanie się przez Nogarolę na poglądy 
Arystotelesa w tej kwestii.

Dalej przyznaje, że mężczyzna łatwo daje się zwieść kobiecie, ale 
nie rozwija tego tematu – wszak pisze do kobiety. Porównuje Ewę 
do „wroga domowego”, którego zdrada jest najgroźniejsza, i  pod-
kreśla, że jej grzech był wielki, bo skutki trwają do dziś, podobnie 
jak choroby duszy, których trudno się pozbyć. Wskazuje również, że 
rozmówczyni może uznać jego słowa za godne odrzucenia, przedsta-
wione stanowisko jest jednak potwierdzone autorytetem św. Augu-
styna i św. Grzegorza.

Na koniec Ludovico tłumaczy, że streścił swoją odpowiedź 
zwięźle z  szacunku dla rozmówczyni. Uważa Isottę za wzór cnoty 
i wiedzy, która potrafi rozświetlić mroki ignorancji. Wyraża nadzieję, 
że mimo iż jego argumenty mogą być nieudolne, jej talent uczyni je 
wartościowymi. Zamyka list życzeniem, by Isotta – niczym żołnierz 
gotowy do bitwy – dalej walczyła słowem i wiedzą, nawet przeciwko 
niemu.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje50

3.4. KILKA WARSTW DIALOGU

Najsłynniejsze dzieło Nogaroli, w pobieżnym odczytaniu, dotyczy 
krótkiej wymiany argumentów między Ludovicem i  Isottą na temat 
grzechu Adama i Ewy, przy czym to Ludovico dominuje w dyskusji 
i on wygrywa, odpierając wyjaśnienia Isotty i uznając, że Ewa zawiniła 
bardziej. Już nieco dokładniejszy odbiór tekstu jednak jasno ukazuje 
znacznie bardziej złożony przekaz – istotne znaczenie mają tu mery-
toryczne fragmenty, wymieniane przez interlokutorów uprzejmości, 
a  także forma prezentowanych treści. Warto dokładniej przyjrzeć się 
argumentom obojga uczestników polemiki, by móc lepiej ocenić ich 
kompetencje, motywacje i sprawność w prowadzeniu sporu.

Już na samym początku dysputy Isotta znajduje się w trudniejszej 
sytuacji. Ludovico w  lakonicznych słowach przedstawia tezę, że wina 
Ewy jest większa, ponieważ została surowiej ukarana, silniej uwie-
rzyła, że stanie się podobna Bogu oraz skłoniła do grzechu Adama. 
Nie uzasadnia jednak szerzej tego przekonania – jak można mniemać, 
nie uznaje tego za konieczne, wszak stoi za takim poglądem wielowie-
kowa tradycja analiz na temat grzechu pierwszych rodziców21, a i zna-
czenie miały ówczesne debaty na temat natury kobiet w ogóle22. Obo-
wiązek obalenia wspomnianych poglądów lub przedstawienia i obrony 
tezy przeciwnej spada na rozmówczynię. I rzeczywiście, podejmuje ona 
próbę wykazania przeciwnego stanowiska. Czyni to znacznie obszer-
niej (co jest równoznaczne z dostarczeniem interlokutorowi szerszego 
materiału do potencjalnej krytyki), nie tylko adresując wszystkie zarzuty 
zaprezentowane przez Ludovica, ale i  wyjaśniając odmienną optykę, 
zgodnie z którą grzech Adama jest większy, skoro boskie przykazanie 
zostało skierowane właśnie do niego; Ewa zaś odznaczała się słabszą 
zdolnością rozumowania i stałością, więc jej wina miałaby być mniejsza.

21	 Vide rozdział: M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”.
22	 Na ten temat vide przede wszystkim: Three Medieval Views of Women, red. i tłum. G. Fie-

ro, W. Pfeffer, M. Allain, New Haven, London: Yale University Press, 1989; A. Blamires, 
The Case for Women in Medieval Culture, Oxford: Oxford University Press, 1998; P. Allen, 
The Concept of Woman, tom 2; Gender in Debate From the Early Middle Ages to the 
Renaissance, red. T. Fenster, C. Lees, New York: Palgrave, 2002; Women in Christianity in 
the Medieval Age 1000–1550, red. L. Kalas, R. Magnani, New York: Routledge, 2025.



513. O Dialogu

Istotne jest tu przede wszystkim to, że Isotta przedstawia się 
jako kompetentna dysputantka dobrze zaznajomiona z zagadnieniem 
– swoje opinie każdorazowo opatruje adekwatnym biblijnym cytatem, 
a nawet powołuje się na ustęp z Sentencji Piotra Lombarda. Co ciekawe, 
sprytnie wykorzystuje ponadto pogląd o intelektualnej i moralnej sła-
bości kobiet (oczywiście postać Ewy reprezentuje naturę wszystkich 
przedstawicielek płci żeńskiej) do obrony swojej tezy. Nogarola sto-
suje reductio ad absurdum, by przekonać do swojej racji: wszak kobieta 
nie może cechować się mniej doskonałymi zdolnościami rozumowania 
oraz słabością moralną i  równocześnie być bardziej odpowiedzialna 
za grzech od mężczyzny ocenianego jako mocniejszy w obydwu tych 
aspektach23.

Wreszcie, w końcu swojej pierwszej wypowiedzi Isotta usprawiedli-
wia własne rozważania, a nawet dystansuje się do nich, zaznaczając, że 
pisała na prośbę Ludovica, będąc przy tym pełna obaw, ponieważ za-
dania tego typu nie są dla kobiet. Dodaje również, że Foscarini poprawi 
jej wypowiedzi, jeśli są niefortunne. Można by to uznać za realną, ase-
kuracyjną deklarację, ale w zestawieniu z merytorycznie rzetelną i elo-
kwentną częścią wywodu trudno nie dostrzec ironii i nieco kpiarskiego 
tonu autorki. Ma ona bowiem poczucie niższości względem rozmówcy 
ze względu na swoją płeć, czy też dokładniej: świadomość niższego sta-
tusu swojej płci we współczesnych jej uwarunkowaniach społecznych, 
a jednocześnie – o czym świadczą i jej wcześniejsze teksty, i omawiany 
Dialog – czuje się dostatecznie kompetentna do zabrania głosu w kwe-
stiach filozoficzno-teologicznych, i to głosu wyrażonego w imponują-
cej stylistycznie łacinie24.

Swoją odpowiedź Ludovico zaczyna od pochwały apologii Ewy 
autorstwa Isotty i  czyni to w  sposób znamienny, zaznacza bowiem, 
że gdyby nie był mężczyzną, to wspierałby jej punkt widzenia. Wi-
dać zatem – biorąc pod uwagę także omawiane w akapicie powyżej 
słowa Isotty – że oboje „byli świadomi swojej tożsamości płciowej 
oraz roli, jaką odgrywa ona w nadawaniu perspektywy dialogowi na 

23	 Cf. P. Allen, The Concept of Woman, tom 2, s. 947, 955 oraz M. King, Isotta Nogarola 
(1418–1466), s. 318.

24	 Cf. Rozdział 1, przypis 26.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje52

temat tożsamości płciowej”25. Co ciekawe, a nawet ironicznie dla wy-
mowy dialogu wobec podkreślania przez Nogarolę nierówności płci, 
w swojej replice Ludovico stara się niwelować powszechnie postulo-
wane różnice między kobietami i mężczyznami, utrzymując, że grzech 
Ewy był poważniejszy, ponieważ wynikał z  niewiedzy i  niestałości, 
które jednak nie były związane z naturą pierwszej kobiety. Jak dobrze 
rozumie bowiem, przyznanie, że zachowanie Ewy było efektem cech 
wrodzonych, podważałoby zasadność obwiniania jej w ogóle; wszak 
już pobieżna znajomość starożytnej filozofii – a rozmówcy Dialogu są 
wręcz specjalistami w  tej dziedzinie – pozwala rozumieć, że wśród 
koniecznych czynników uznania kogoś odpowiedzialnym za jakiś 
czyn jest zdolność danej osoby do jego podjęcia lub odstąpienia od 
niego, nie może więc wynikać z samej, nie podlegającej zmianie natury 
tejże osoby, w innym przypadku działanie wynikałoby z przymusu26. 
W opinii Foscariniego ignorancja towarzyszki Adama wypływała z jej 
arogancji, a więc z czegoś, co nabywa się – przynajmniej w opinii ów-
czesnych – habitualnie. Właściwie, docenia zdolność rozumienia Ewy, 
zaznaczając, że pochodzi ona od doskonałego Stwórcy i przekonując, 

25	 P. Allen, The Concept of Woman, tom 2, s. 947.
26	 Oczywiście zagadnienie jest bardzo szerokie i omawiane już od starożytności, a szcze-

gólnie inspirujące były dla filozofów kolejnych wieków rozważania Arystotelesa, który 
w Etyce Nikomachejskiej (co istotne, interlokutorzy Dialogu powołują się na to dzieło) 
pisze (Dzieła wszystkie, tom 5, tłum. D. Gromska, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
PWN, 2002, 3.1, 1110a, s. 122): „Skoro więc dzielność etyczna dotyczy zarówno dozna-
wania namiętności, jak i postępowania i skoro pochwała i nagana odnoszą się do tego, 
co zależne od woli, czyli dowolne, to zaś, co od woli niezależne, czyli mimowolne, spo-
tyka się z pobłażaniem, a niekiedy nawet z litością (…)”. Literatura na ten temat, choćby 
tylko w odniesieniu do samego Arystotelesa, jest zbyt obszerna, by ją tu wyczerpująco 
przytoczyć, niemniej do najważniejszych publikacji należą: P. L. Donioni, „Voluntarietà di 
vizio e virtù (Aristotle Eth. Nic. III 1–7)”, w: Etica politica retorica: studi su Aristotele e la 
sua presenza nell’età moderna, red. E. Berti, L. Napolitano Valditara, L’Aquila: Japadre, 
1989, s. 3–21; S. S. Meyer, „Moral Responsibility: Aristotle and After”, w: Companions 
to Ancient Thought, red. St. Everson, tom 4: Ethics, Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998, s. 221–240; D. Bostock, Aristotle Ethics, Oxford: Oxford University Press, 
2000, rozdział III „Responsibility” (1,5), s. 103–122; F. Bravo Vivar, „Teoría aritotélica de 
la responsabilidad”, “Estudios de Filosofia”, 34 (2006), s. 109–132; F. Raffoul, Origins 
of Responsibility, Bloomington, Indiana: University of Indiana Press, 2010, rozdział 1: 
„Aristotle: Responsibility as Voluntariness”, s 39–57; Moral Psychology and Human 
Action in Aristotle, red. M. Pakaluk, G. Pearson, Oxford: Oxford University Press, 2011; 
S. S. Meyer, Aristotle on Moral Responsibility. Character and Cause, Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 2011. 



533. O Dialogu

że z powodu tejże zdolności wąż zwrócił się do niewiasty nie wprost, 
ale poprzez zadanie pytania.

Ludovico odrzuca też słabość Ewy jako przyczynę jej przewinienia, 
według niego była to chęć zdobycia boskiej wiedzy, a więc przez pierw-
szą kobietę przemawiała pycha. Ponownie, biorąc pod uwagę opinię co 
do pierwszej z wymienionych cech, staje w ten sposób w opozycji do 
dominującej wówczas wizji kobiecości. Oczywiście nie kapituluje i nie 
zmienia zdania co do większej wagi grzechu Ewy, jednakże, z powodu 
ustawienia przez rozmówczynię dyskusji tak, że mogłaby prowadzić do 
paradoksalnych wniosków, musi mitygować pewne stereotypy na temat 
natury kobiet i zastosować inną strategię. I tak, uważając, że obalił argu-
menty Isotty, przedstawia dodatkowe racje na rzecz własnej tezy, zgod-
nie z którymi o większym grzechu Ewy świadczą większe kary na nią 
nałożone, jej nielojalność wobec Adama, jej dłuższe trwanie w grzechu. 
Trzeba jednak dodać, że nie odnosi się do wszystkich wypowiedzianych 
przez rozmówczynię racji, niektóre zupełnie pomija, jak tę głoszącą, że 
Bóg zwrócił się z zakazem jedzenia owoców z drzewa poznania dobra 
i zła jedynie do mężczyzny.

W  końcowej części Dialogu Foscarini, przekonany o  zgodności 
tego, co wyłożył, z  ortodoksją chrześcijańską, zachęca jednak Isottę 
do dalszej dyskusji, po raz kolejny wychwalając jej uczoność. Z jednej 
strony wyraża pewność co do trafności swojej przemowy i jej zakorze-
nienia w naukach chrześcijańskich, z drugiej nie chce jeszcze kończyć 
dysputy; jak się wydaje, uważa, że temat nie został wyczerpany, a inter-
lokutorka ma potencjał do dalszego rozwinięcia zagadnienia. Jego po-
stawa jasno wskazuje, że Isotta jest równoprawną uczestniczką sporu27.

Kolejna odpowiedź Nogaroli jest najdłuższą i  najbardziej zło-
żoną częścią Dialogu. Isotta zaczyna od przyznania, że jest na straco-
nej pozycji ze względu na siłę wywodu przeciwnika, ale swój dalszy 
udział w dyskusji uzasadnia spełnieniem woli Foscariniego i płynącym 

27	 Jak pisze P. Allen (eadem, The Concept of Woman, s. 955): „Dialog pokazuje cnoty przy-
jaźni, umiarkowania, odwagi, powściągliwości, a  także praktycznej i  teoretycznej wie-
dzy. Można uznać, że ta przyjaźń obejmuje wszystkie trzy poziomy zidentyfikowane przez 
Arystotelesa: przyjemność, pożytek i troskę o dobro drugiej osoby. Co więcej, przyjaźń 
opiera się raczej na równości niż nierówności, pomimo różnicy płci między dwojgiem 
uczestników”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje54

z takich rozważań pożytkiem dla niej samej. Ponownie, należy te słowa 
traktować jako wyraz podziwu i sympatii dla interlokutora, ale nie jako 
realne obwieszczenie kapitulacji, ponieważ klarownie przeczy temu 
przedmiotowa zawartość jej wypowiedzi.

Adresując zarzuty autorstwa Ludovica, Nogarola stosuje kilka spo-
sobów wzmacniania prezentowanych przekonań. Przede wszystkim 
konsekwentnie uwypukla paradoks przypisywania Ewie większej winy 
przy jednoczesnym poczytywaniu jej za istotę słabszą i mniej doskonałą 
niż Adam. Czyni to niuansując i  doprecyzowując stosowane pojęcia, 
rozbudowując uzasadnienia, przytaczając ustępy z Biblii i chrześcijań-
skich autorytetów. Jak wyjaśnia, niewiedza Ewy była wrodzona, a ganić 
można jedynie ignorancję dotyczącą spraw, które dana osoba powinna 
znać. Dalej, dokonuje krótkiej egzegezy passusu Księgi Rodzaju od-
nośnie do stworzenia ludzi i odwołując się do pisarzy chrześcijańskich 
stara się ukazać, że Adam był stworzeniem doskonałym, Ewa – nie, ergo 
pierwsza kobieta powinna być traktowana z  większą pobłażliwością. 
Jak widać, humanistka koncentruje się na argumencie przemawiającym 
za tym, że ignorancja nie powinna być dla oceny jakiegoś postępku 
punktem odniesienia po prostu, ale wymaga dookreślenia jej uwarun-
kowań, by można ją uznać za karygodną28.

Isotta analizuje także pojęcie grzechu i  – również przy pomocy 
cytatów z Biblii oraz autorów chrześcijańskich – przekonuje, że dąże-
nie pierwszej kobiety do poznania dobra i zła, nie jest przewinieniem 
wielkiej wagi. Występek Ewy sprowadza się do nieuporządkowania 
w pragnieniu zdobycia wiedzy, samo to pragnienie zaś, jako wrodzone 
ludziom, nie jest niczym niewłaściwym. Nogarola zauważa również, że 
Ewa została odkupiona wraz z Adamem i nie można porównywać jej 

28	 Na temat niewiedzy Ewy vide między innymi P. Trible, God and the Rhetoric of Sexuality, 
Fortress Press: Philadelphia, 1978. Trible kwestionuje tradycyjne interpretacje Księgi Ro-
dzaju, 2–3. Podkreśla złożoność roli Ewy, odchodząc od przypisywania jej winy na rzecz 
bardziej subtelnego odczytania jej ignorancji lub niewinności. E. Pagels w: Adam, Eve, 
and the Serpent (Vintage Books: New York, 1989) omawia, w jaki sposób wiedza i igno-
rancja były ujmowane w kategoriach płci we wczesnej teologii oraz jak opowieść o Ewie 
była wykorzystywana do przedstawiania kobiet jako epistemicznie i moralnie niższych. 
O epistemicznym wymiarze przekazu z Księgi Rodzaju w judeochrześcijańskiej teologii, 
która czerpie również z greckiej filozofii vide G. Lloyd, The Man of Reason: “Male” and 
“Female” in Western Philosophy, University of Minnesota Press: Minneapolis, 1994, roz-
dział II „The divided soul: manliness and effeminacy”, s. 19–37.



553. O Dialogu

sytuacji do losu upadłego anioła, ten ostatni bowiem cechuje się inte-
lektem o wiele bardziej podobnym do boskiego niż człowiek, stąd anioł 
miał wiedzę o popełnianym grzechu i nie zasłużył na odkupienie. Co 
ciekawe, Isotta podaje krótkie wyjaśnienie różnic między poznaniem 
ludzkim i anielskim; wskazuje, że człowiek nazywany jest istotą racjo-
nalną ze względu na prowadzenie dociekań, anioł zaś istotą intelektu-
alną ze względu na poznanie niedyskursywne: tym samym wykazuje się 
ona – po raz kolejny – adekwatną znajomością filozoficzno-teologicz-
nej tematyki i umiejętnym jej wykorzystaniem w dyskusji29.

W odniesieniu do uznania, że Ewa otrzymała więcej kar, a zatem 
jej wina musi być cięższa, humanistka zmienia taktykę, zamiast termi-
nologicznego czy koncepcyjnego doprecyzowania, przenosi ciężar ar-
gumentu na inne tory: nie kontynuuje analizy konsekwencji zachowania 
Ewy, ale koncentruje się na skutkach działania Adama. Można mnie-
mać, że trudno byłoby bronić sprawy, gdyby trzeba było przyznać, że 
kobieta otrzymała więcej kar. Zamiast tego więc autorka akcentuje na-
stępstwa postępowania mężczyzny, czyli ogromne cierpienie i haniebną 
śmierć Chrystusa. Dodaje do tego cytaty z Augustyna i św. Pawła wska-
zujące Adama jako przyczynę grzechu, co ma dodatkowo uwydatnić, że 
to właśnie jego postępowanie doprowadziło do ukrzyżowania, a więc 
jego grzech musiał być najcięższy.

Następnie, Isotta ogranicza słuszność przytoczonej przez Ludo-
vica filozoficznej zasady, zgodnie z  którą przyczyna przyczyny jest 
przyczyną uprzyczynowanego, stwierdzając, że nie można jej zastoso-
wać do sytuacji pierwszych ludzi. Wskazuje niezbywalny czynnik sen-
sowności przypisywania komuś grzechu, czyli wolną wolę i ponownie 
podpiera prezentowane stanowisko passusami z  chrześcijańskich au-
torytetów. Wraca również do swej głównej linii argumentacyjnej, czyli 
przekonania, że podrzędność Ewy umniejsza jej winę – w  tym kon-
kretnym wywodzie taki właśnie status Ewy gwarantuje, że nie mogła 

29	 Nogarola czerpie część swojej wiedzy z pism św. Tomasza, co zostało zidentyfikowane 
w określonych fragmentach Dialogu, a w przypisach do przekładu zostały podane od-
niesienia do konkretnych tekstów Akwinaty. Czasem autorka cytuje jego dzieła niemal 
verbatim, czasem streszcza i parafrazuje jego rozważania. Tutaj różnice w sposobach po-
znania ludzi i aniołów prawdopodobnie wyjaśnia na podstawie I części Summy teologii, 
kwestia 58, artykuł 3. 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje56

zmusić Adama do występku. Równocześnie humanistka dokonuje cie-
kawego zabiegu perswazyjnego, modyfikuje podaną przez rozmówcę 
zasadę uprzyczynowania na korzyść swojej optyki. Jej rozumowanie 
przebiega tak: ten, kto jest w stanie nakłonić do grzechu, musi być nad-
rzędny względem nakłanianego, skoro, według słów Adama, Ewa na-
kłoniła go do grzechu, a została stworzona przez Boga jako poślednia 
i Bóg jest ponad nimi obojgiem, w efekcie Bóg zostaje oskarżony przez 
Adama o nakłonienie go do grzechu.

Jeszcze raz wiodący argument zostaje przez Isottę wykorzystany, 
by odeprzeć zarzut, że Ewa zwiodła Adama ze względu na zaufanie 
jakim ją darzył, to znaczy ponieważ była najbliższą mu osobą. Jeśli 
przyjmuje się, że kobieta była niedoskonałym stworzeniem, to znów na 
mężczyznę, istotę kompletną, spada większa odpowiedzialność. Ana-
logicznie, przekonanie, że Ewa dłużej trwała w grzechu, więc zgrze-
szyła bardziej, jest niesłuszne; jak utrzymuje autorka, takie porówna-
nie można by przeprowadzać, gdy podobnych przewinień dopuszczali 
się równi sobie ludzie, tak jednak nie było w tym przypadku. Finalnie, 
w odpowiedzi na zestawienie niewiedzy pierwszej kobiety z niewiedzą 
Żydów, którzy wydali Chrystusa na śmierć, humanistka przekonuje, że 
ich ignorancja wynikała ze złośliwości i uporu, kobiety zaś – nie30.

Jak z  takim arsenałem kontrargumentów radzi sobie Ludovico? 
Przede wszystkim najdobitniej w całym dialogu komplementuje roz-
ważania rozmówczyni, nazywa je wręcz niebiańskimi i  inaczej niż po 
pierwszej serii wyłożonych przez Isottę racji, nie twierdzi, że jej wy-
wody są niezgodne z prawdą, a nawet uważa, że bardziej zasługują na 
pochwałę niż na weto. Jak zapowiada, jego riposty będą krótkie, a ich 
motywacją jest zwiększenie użyteczności całej konwersacji. I  rzeczy-
wiście, odpowiedzi Foscariniego są lakoniczne, przy czym oczywiście 
to nie ich forma ma najistotniejsze znaczenie, wszak zgodnie z końco-
wymi słowami Ludovica to humanistka ma być odpowiedzialna za ję-
zykowe dopracowanie całej, przelanej na papier, dyskusji; bez wątpienia 
ważniejsza jest ich merytoryczna zawartość.

Ogólnie rzecz ujmując, Ludovico pozostaje przy swojej opinii, że 
ignorancja i niestałość Ewy wynikały z nabytych przez nią wad, czyli 

30	 O antysemityzmie w Dialogu vide: Defense of Eve, s. 10–12.



573. O Dialogu

niewłaściwie wypracowanych sprawności etycznych, nie zaś z natury. 
Konsekwentnie to podkreśla i ostatecznie explicite przypomina, że to, 
co jest z natury, nie podlega ani pochwale, ani naganie, a także zdobywa 
się na stwierdzenie, że natura kobiety jest doskonała, a  jej zdolności 
rozumowe odpowiednie. Takie stwierdzenia skutkują dość kuriozalną 
sytuacją: Foscarini argumentuje przeciwko deprecjonowaniu zdolności 
intelektualnych kobiet, co sama Isotta wykorzystuje jako apologetyczny 
czynnik postępowania Ewy i skłania w ten sposób rozmówcę do przy-
jęcia niemal równościowej postawy, przynajmniej w zakresie możliwo-
ści rozumowania31.

Jeśli chodzi o dalszą część wywodu, przy założeniu, że Ewa została 
stworzona jako doskonała, w tym dotyczyło to jej zdolności intelektu-
alnych, a ponadto miała być z natury pomocą i pociechą dla Adama, 
trafna wydaje się uwaga Ludovica, że nie spełniła powierzonego jej 
zadania. Jednak już w kolejnym fragmencie odwołuje się do swojego 
argumentu, że opieka Adama nie usprawiedliwia Ewy, tak jak złodzieje, 
którym ufa właściciel domu, są karani, choć mniejszą karą od zupeł-
nie obcych; na to zaś Nogarola reaguje, twierdząc, że wspomniana za-
sada działa w prawie ludzkim, a nie boskim. Ludovico nawiązuje do 
tego wątku, ale go istotnie modyfikuje – po pierwsze, nie odnosi się 
do przedstawionego przez interlokutorkę podziału na sprawiedliwość 
ziemską i  boską, po drugie, pomija kwestię zaufania i  podkreśla, że 
przywłaszczenie sobie czegoś należącego do kogoś innego jest tym 
surowiej karane, im bardziej odbywa się to wbrew woli tego kogoś. 
W efekcie Foscarini przemilcza główny element tego wątku.

Dalej, Ludovico nie uwzględnia eksplikacji Isotty odnośnie do 
definicji i rodzaju grzechów, a konsekwentnie powtarza, że wina Ewy 
wynika z przekroczenia boskich przykazań, wciąż unikając odpowiedzi 
na wcześniejsze stwierdzenie interlokutorki, że zakaz Stwórcy był skie-
rowany tylko do Adama. Nie podejmuje też zagadnienia odmienności 
grzechów aniołów i  ludzi, tłumaczy, że byłoby zbyt rozległe. Z kolei 
przewrotną myśl o udzielaniu się zła, które miałoby tłumaczyć różnicę 
w karach, odrzuca jako prowadzącą do paradoksalnego przyznania, że 
dobry Bóg surowiej karze za lżejsze grzechy.

31	 Cf. L. Boršić, I. Skuhala Karasman, Isotta Nogarola, s. 46–47.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje58

Co do Arystotelesowskich wniosków dotyczących pierwszych przy-
czyn, Ludovico uważa, że nie mają tu zastosowania. Jak przyznaje jed-
nak, z jego słów wynika, że niejako przypisał całą winę Ewie, tymcza-
sem w  istocie potwierdza udział Adama w grzechu. Następnie zgadza 
się z tezą o wolnej woli i dobroci natury ludzkiej. Na koniec natomiast 
postanawia przemilczeć zwodniczość kobiet ze względu na adresatkę 
jego słów, nie przemilczając w  istocie właśnie tej cechy stereotypowo 
przypisywanej przedstawicielkom płci żeńskie: podkreśla zagrożenia wy-
nikające z intymnych, rodzinnych relacji, zwłaszcza w kontekście relacji 
damsko-męskich.

Ostatecznie Foscarini postanawia potwierdzić swoje stanowisko do-
tyczące większego grzechu Ewy poprzez argumentum ad verecundiam: wska-
zuje, że jego słów nie trzeba przyjmować tylko dlatego, że on je wypowie-
dział, wszak i tak potwierdzają to większe autorytety, czyli św. Augustyn 
i św. Grzegorz. Ma to być zwieńczenie polemiki, warto jednak odnoto-
wać, że co do św. Augustyna, to z trzydziestego piątego rozdziału jede-
nastej księgi nie wynika, że Augustyn postrzega Ewę za bardziej winną. 
Ponadto przytaczane fragmenty z trzydziestego drugiego rozdziału trze-
ciej księgi dzieła Grzegorza zatytułowanego Księgi reguły pasterskiej traktują 
o tym, jak należy upominać tych, którzy grzeszą pod wpływem nagłego 
poruszenia, i  tych, którzy grzeszą z  rozmysłem32. W  wykładni Fosca-
riniego oznaczają większy grzech Ewy, niemniej ignoruje on w  swojej 
interpretacji uwagę Nogaroli na temat nierówności pierwszych rodziców 
i nieprzystawania tej reguły do ich przewinień.

Ogólnie rzecz ujmując, kontra Ludovica jest niejednolita – nie od-
powiada on na wszystkie argumenty, niektóre objaśnienia Isotty pomija, 
z innymi się zgadza, jeszcze inne trafnie punktuje. Co szczególnie istotne 
jednak, łagodzi stanowisko, nie dążąc do zaognienia dysputy i przyjmując 
przynajmniej część racji rozmówczyni. Na koniec jeszcze raz komple-
mentuje zarówno uczoność, jak i dobroć interlokutorki i nie chce wobec 
tego pełnić roli mentora w prowadzonym dialogu; właściwie jest nim 
jedynie formalnie i to ze względu na to, że sam prosi „oponentkę”, by 
zredagowała całą dysputę, a ona ustanowiła Foscariniego otwierającym 

32	 Dokładne adresy bibliograficzne znajdują się w odpowiednich miejscach przekładu Dia-
logu.



593. O Dialogu

i wieńczącym Dialog. Ostatecznie Ludovico prezentuje bardziej koncylia-
cyjną postawę i ufa, że uda się ukazać dotychczasowe przemyślenia po 
prostu dla dobra całego zagadnienia.

Kto w ostatecznym rozrachunku wygrał debatę? W kompozycyjnej 
warstwie tekstu – jak wspomniano powyżej – Ludovico. Biorąc jednak 
pod uwagę aspekt treściowy, najbardziej adekwatny wydaje się remis, 
może ze wskazaniem na Isottę, ze względu na to, że to jej merytoryczne 
i erudycyjne słowa obejmują większą część dzieła. Trzeba również pod-
kreślić, że za tę pierwszą warstwę odpowiada Isotta-autorka, która jednak 
równocześnie czyni z Isotty-postaci wyedukowaną, inteligentną, sprawną 
dyskutantkę przeczącą stereotypowym i  ówcześnie dominującym opi-
niom o kobietach, co zmienia wydźwięk Dialogu; i ona sama, a więc Isot-
ta-autorka ukazuje się, jako taka, poprzez opracowany przez siebie tekst.

Czyjakolwiek wygrana, przegrana, czy remis nie wyczerpują jednak 
znaczenia i  przesłania Dialogu, są one znacznie szersze. Adekwatnym 
podsumowaniem rozważań o dziele mogą być następujące słowa Pru-
dence Allen:

Jakość samego dialogu między płciami, prowadzonego przez Ludovico 
i  Isottę, stanowi istotny kontrargument wobec ironicznie wysuniętego 
twierdzenia, że kobieta jest słaba, zmienna, niedoskonała, krucha itd. 
Isotta wykazuje się siłą w zdecydowanym formułowaniu argumentów, sta-
łością w rozważaniu konkretnych kwestii, skutecznym włączeniem uczo-
nych źródeł oraz szybkością w odpowiadaniu na różne wyzwania stawiane 
przez przeciwnika. Dialog ukazuje cnoty przyjaźni, umiarkowania, odwagi, 
powściągliwości oraz zarówno praktycznej, jak i  teoretycznej mądrości. 
Można uznać, że ta przyjaźń obejmuje wszystkie trzy poziomy wyróż-
nione przez Arystotelesa: przyjemność, użyteczność i troskę o dobro dru-
giej osoby. Ponadto przyjaźń opiera się na równości, a nie nierówności, 
pomimo różnicy płci między dwojgiem uczestników. Isotta Nogarola jest 
znacząca jako pierwsza osoba w historii Zachodu, która przedstawiła dia-
log między kobietą a mężczyzną dotyczący płci, zawierający rzeczywiste, 
toczone przez nich spory na temat tożsamości płciowej, a także pokazu-
jący autentyczną komplementarność interakcji33.

33	 P. Allen, The Concept of Woman, tom 2, s. 955.





4. DOJRZAŁE DZIEŁA

Wśród ostatnich tekstów Nogaroli są dwie mowy napisane dla Er-
molao Barbara, oracja dedykowana Piusowi II, list konsolacyjny do Ja-
copa Antonia Marcellego oraz elegia De laudibus Cyanei ruris.

Najwcześniejsze z  wymienionych dzieło to mowa nie tylko na-
pisana dla Barbara, ale i bezpośrednio go dotycząca, została bowiem 
skomponowana z okazji otrzymania przez niego biskupstwa Werony1. 
To właściwie drugie enkomion Isotty na cześć tej osoby – pierwsze, 
powstałe niemal dwie dekady wcześniej, rozpoczyna jej zbiór kore-
spondencji i  zawiera gratulacje w  związku z objęciem przez Barbara 
funkcji protonotariusza apostolskiego2. Ten nowy tekst różni się od 
poprzedniego: choć to ciągle pełna kurtuazji, wyolbrzymiona po-
chwała, można w niej dostrzec dojrzałość autorki zarówno w dobo-
rze źródeł, jak i środków wyrazu. I tym razem Nogarola rozpoczyna 
mowę od obniżania własnej wartości, pisząc, że jako kobiecie brakuje 
jej naturalnego talentu czy zdolności oracyjnych3 i  także usprawiedli-
wia decyzję o napisaniu mowy miłosierdziem, dobrocią i łagodnością 
adresata4, dodatkowo jednak – można by uznać, że zaskakująco nie-
skromnie – zestawia swoje postanowienie z podobnymi lękami przed 
przemawianiem wybitnych postaci, takich jak Demostenes, Teofrast, 
Cyceron, czy Marcus Geminus5. Tym samym, pomimo fragmentu de-
precjonującego jej umiejętności, niejako włącza samą siebie do grona 

1	 Mowa zawarta jest w: I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 267–275.
2	 Cf. wyżej, s. 13.
3	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 267: „(…) quod ego mulier, quae nec ingenio possum nec 

dicendi facultatae valeo (…)”.
4	 Ibidem, s. 268: „Tamen animi cum tuam illam audio clementiam, beinignitatem, huma-

nitatem, timore collapsa revivisco et vires animo trepidanti subministro (…)”.
5	 Ibidem, s. 267–268: „(…) hoc ad te scribendi munus usurpaverim, cum multos etiam 

doctissimos non solum aetatis nostrae, sed prioris illius clarissimorum virorum laudes 
dicturos timuisse et verecundia perturbatos intelligant, inprimisque Demosthenem illum 
tanta eloquentia praeditum, quem apud Philippum regem oraturum verecundia fere exa-
nimatum legimus. Quod itidem Theophrasto philosopho et Ciceroni eloquentiae principi 
contigisse antiquae testantur historiae”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje62

przesławnych, świetnych oratorów. To nie wszystko, przywołuje też 
prorokinię Miriam, biblijną postać śpiewającą radosny hymn, i pisze, 
że wraz z nią oraz całą Republiką Wenecką (Werona była wówczas jej 
częścią) uroczyście wita nowego biskupa Werony6. Można to odczytać 
wręcz jako wyraz wysokiego poczucia własnej wartości, skoro Isotta 
ma pełnić rolę podobną do tej przypisanej Miriam.

Wychwalając Barbara, Isotta wskazuje jego mistrzowskie opano-
wanie retoryki, dogłębne studia filozoficzne, naukę prawa cywilnego 
i kanonicznego, a wreszcie zgłębianie teologii. Wśród jego cech charak-
teru wymienia zaś: wielkoduszność, humanitaryzm, współczucie, spra-
wiedliwość oraz powagę7. I należałoby wszystko to odebrać jako wy-
łącznie laudację, ale równocześnie autorka przyrównuje postępowanie 
Barbara do przesadnych zachowań starożytnych postaci, które – jako 
ekstremalne – mogą nie być uznane za godne naśladowania, czy wręcz 
niezgodne z humanistycznym etosem; wspomina Demostenesa, który 
tak zapamiętale poświęcał się przygotowywaniu mów, że miał zużywać 
więcej oliwy do lamp niż wypijał wina oraz Archimedesa, który nie do-
strzegał przyniesionego jedzenia, gdy zajmował się matematyką8.

List pochwalny staje się także okazją dla autorki, by polecić no-
wemu biskupowi jej rodzinę: w usłużnych słowach, niemniej explicite 
wykazuje pewną interesowność i odważa się prosić Barbara o obdarza-
nie familii Nogarola szacunkiem i życzliwością niczym najwierniejszych 
przyjaciół9.

6	 Ibidem, s. 269: „(…) cum Maria prophetissa et universa re publica nostra tibi obviam 
egressa hymnum hunc exultationis tam laetum, tam festivum totis ex visceribus proferre.” 
Cf. Wj 15: 20–21: „Miriam prorokini, siostra Aarona, wzięła bębenek do ręki, a wszyst-
kie kobiety szły za nią w pląsach i uderzały w bębenki. A Miriam przyśpiewywała im: 
«Śpiewajmy pieśń chwały na cześć Pana, bo swą potęgę okazał, gdy konie i jeźdźców ich 
pogrążył w morzu»”.

7	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 272: „(…) quanta benignitate, humanitate, misericordia, 
iustitia, gravitate vixeris (…)”.

8	 Ibidem, s. 270: „Nam legisse memini Demosthenem tantam in exercitatione dicendi 
operam posuisse, ut longe plus olei ut videret, quam ut biberet vini consumpserit”. Ibi-
dem, s. 271: „(…) ut de te affirment quod de Archimede legitur, qui tanta mathematica-
rum artium abstractione detineri solitus sit, ut plerumque appositas non videret escas”. 
Cf. M. King, D. Robin, „The Black Swan: Two Orations for Ermolao Barbaro (1453)”, w: 
I. Nogarola, Complete writings, s. 160–161.

9	 Ibidem, s. 274–275: „Patere igitur et humanitati tuae culpam ascribas, quae mihi hanc 
praebuit audaciam, ut me totamque Nogarolam familiam tibi tradere ac condonare non 



4. Dojrzałe dzieła 63

Wreszcie, warto zauważyć, że istotnie zmienił się dobór źródeł. 
W pierwszym liście humanistka powołała się jedynie na niechrześci-
jańskich klasyków: Petroniusza, Plauta, Cycerona, Plutarcha czy Juwe-
nalisa, w  tym panegiryku natomiast cytuje zarówno teksty klasyczne, 
jak i passusy z Pisma Świętego. Znajdujemy tu cytaty z Księgi Wyjścia, 
Księgi Jeremiasza, Pieśni nad pieśniami oraz komentarza Jana Chryzo-
stoma do Ewangelii Mateusza, a także przytoczenia z Aulusa Gelliusa, 
Cycerona, Plutarcha, Seneki Starszego, Stacjusza i Enniusza10.

Druga oracja dla Barbara to napisana na jego prośbę pochwała 
św. Hieronima ze Strydonu. Jak można przypuszczać, wybór tej wła-
śnie postaci był nieprzypadkowy. Po pierwsze, św. Hieronim wychwa-
lał życie w celibacie i dziewictwie: było to jedno z centralnych zagad-
nień jego duchowości i pism11. Uważał, że wyrzeczenie się małżeństwa 
i zmysłowych przyjemności prowadzi do większej bliskości z Bogiem. 
Ma to szczególne znaczenie w  kontekście życiowego wyboru Isotty 
pozostawania niezamężną i  przy jej przyjaźni z  żonatym Ludovicem 
Foscarinim, przyjaźni na tyle bliskiej, że niepokojącej nowego biskupa 
Werony, który zabronił parze spotykać się w domu Isotty12.

Co więcej, św. Hieronim na pewnym etapie swojego intelektual-
no-religijnego rozwoju stał się sceptyczny co do wartości antycznej 
literatury, sądząc, że nie warto jej studiować, a należy poświęcać czas 
na zgłębianie świętych ksiąg13. Stanowisko Ermolao Barbara było po-
dobne, w  1455 roku napisał nawet dedykowane Pietro Barbo, czyli 
przyszłemu Pawłowi II, Mowy przeciwko poetom (Orationes contra poetas), 
w których przekonywał, że poezja stoi w sprzeczności z życiem obywa-
telskim i dlatego nie cieszyła się uznaniem w największych epokach sta-
rożytności, a ponadto wskazywał, że wytwory poetyckiej wyobraźni nie 
niosą żadnej prawdy boskiej. Podkreślał wyłącznie ludzkie i ziemskie 

dubitem, obsecrans, ut ea caritate et benivolentia, qua semper fidelissimos tuos excolu-
isti, eadem nos diligas et gratia tua dignos iudices”.

10	 Cf. M. King, D. Robin, „The Black Swan: Two Orations for Ermolao Barbaro (1453)”, 
s. 161.

11	 Jednym ze szczególnie słynnych jest jego List 22 (pierwszy list do Eustochium, córki 
św. Pauli) O zachowaniu dziewictwa (De virginitate servanda).

12	 Cf. Rozdział 2, przypis 24.
13	 Cf. J. N. D. Kelly, Hieronim: życie, pisma, spory, tłum. R. Wiśniewski, Warszawa: Państwo-

wy Instytut Wydawniczy, 2003, s. 52–54.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje64

oblicze poezji, poddając pod dyskusję jej użyteczność w kształtowa-
niu umysłu i ducha14. Zlecenie Isotcie, tak chętnie cytującej starożytne 
teksty, przygotowania laudacji Strydończyka mogło być zatem swego 
rodzaju wskazówką dotyczącą tego, na jakich lekturach powinna się 
koncentrować.

Ponadto warto przypomnieć, że postać św. Hieronima była bar-
dzo popularna w renesansowej sztuce15 i ówczesnym piśmiennictwie. 
W humanistycznym podejściu do religii i teologii kluczową rolę odgry-
wało odrzucenie metody scholastycznej oraz podkreślanie znaczenia 
powrotu do źródeł chrześcijańskiej tradycji – przede wszystkim Biblii 
i pism ojców Kościoła. Humaniści mieli świadomość, że dzieła Ambro-
żego, Laktancjusza, a szczególnie Hieronima i Augustyna, reprezentują 
wysoki poziom dawnej literatury łacińskiej, dlatego traktowano ich jako 
„klasyków chrześcijaństwa”16. Najobszerniej o  św. Hieronimie pisał 
Erazm z Rotterdamu, a wręcz uczynił go symbolem chrześcijańskiego 
humanizmu17, jednak już wcześniejsi włoscy autorzy, np. Petrarka18, 

14	 Na temat tego tekstu vide: M. King, Venetian Humanism, s. 157–161; M. Esposito Frank, 
Le insidie dell’allegoria: Ermolao Barbaro il Vecchio e la lezione degli antichi, Venezia: 
Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti, 1999.

15	 Św. Hieronim był jednym z ulubionych świętych najwybitniejszych renesansowych arty-
stów. Oto zaledwie kilka przykładów dzieł, w których jest główną postacią:
Jan van Eyck, obraz, Święty Hieronim w pracowni namalowany ok. 1442, znajduje się 
obecnie w Detroit Institute of Arts;
Domenico Ghirlandaio, fresk z wizerunkiem św. Hieronima (Hieronim w pracowni), po-
wstały ok. 1480 roku, można oglądać we florenckim kościele Ognissanti (Wszystkich 
Świętych);
Leonardo Da Vinci, nieukończony obraz z lat osiemdziesiatych XV wieku św. Hieronim na 
pustyni, znajduje się w Pinkatoce Watykańskiej;
Albrecht Dürer był autorem kilku miedziorytów i drzeworytów oraz obrazów przedstawia-
jących św. Hieronima studiującego w celi lub pokutującego na pustyni (lata 1496–1521).

16	 Cf. P. O. Kristeller, Renaissance Thought and Its Sources, red. M. Mooney, New York: 
Columbia Univeristy Press, 1979, s. 70–76. 

17	 Erazm z Rotterdamu napisał Hieronymi Stridonensis Vita (Żywot Hieronima ze Strydonu) 
jako wstęp do wydania Opera Omnia (1516) autora Wulgaty. Biografię oparł głównie na 
korespondencji samego Hieronima, która została zawarta w pierwszych czterech tomach 
wspomnianej edycji.

18	 Jakkolwiek Petrarka otwarcie przyznawał, że preferuje myśl Augustyna, wysoko cenił 
św. Hieronima: vide na przykład Francissi (sic) Petrarchae carmen in laudem Hieronymi. 
Hieronymus de monacho captivo. Idem de Paulo primo eremita. Hilarius de Maria Mag-
dalena/ Basilius Magnus de vita solitaria, Fano: Girolamo Soncino, 1504.



4. Dojrzałe dzieła 65

Lorenzo Valla19, Angelo Poliziano20, Pierpaolo Vergerio21, Guarino Ve-
ronese22, a także liczni inni chętnie odwoływali się do niego jako auto-
rytetu w kwestiach edukacyjnych, teologicznych czy filologicznych23.

Mowa Isotty składa się ze wstępu, w którym autorka odnosi się do 
postawionego przed nią zadania i głównej części opisującej biografię 
Strydończyka oraz oceniającej znaczenie jego działalności dla współ-
czesnego jej Kościoła. Na początku autorka wyraża obawy w związku 
z przedstawieniem skomponowanego przez siebie enkomion biskupowi 
i  obywatelom Werony, standardowo powołując się na swoją słabość: 
brak dzielności i  wprawy. Zaznacza jednak, że podjęła wyzwanie ze 
względu na zlecenie jej tego przez Barbara: nie mogła postąpić inaczej, 
a co więcej, nie da się w związku z tym zarzucić jej pychy. Takie słowa 
można by uznać za asekuracyjne i  świadczące o  poczuciu niższości, 
ale – podobnie jak w pierwszej oracji – humanistka zestawia niepokój 
odnośnie do powierzonego zadania z uwagami św. Jana Chryzostoma 
z jego homilii, zgodnie z którymi wyrazem pokory jest podporządko-
wanie się cudzej woli. W tym kontekście istotne jest to, że wspomniany 

19	 Vide na przykład L. Valla, In quatrum librum Elegantiarum praefatio, w: Prosatori lati-
ni del quattrocento, red. E. Garin, Milano, Napoli: Riccardo Ricciardi editore, 1952, 
s. 612–622. 

20	 Szczególna estyma Poliziano względem autora Wulgaty jest widoczna w: A. Poliziano, Mi-
scellanies, red. i tłum. A. R. Dyck, A. Cottrell, tomy 1–2, Cambridge: Harvard University 
Press, 2020.

21	 Pierpaolo Vergerio jest autorem mów na cześć św. Hieronima: Pierpaolo Vergerio and 
Saint Jerome. An Edition and Translation of ‘Sermones pro sancto Hieronymo’, red. 
J. M. McManamon, Tempe: Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, 1999.

22	 Guarino wielokrotnie odwołuje się do Hieronima w swoich listach: Epistolario di Guarino 
Veronese, red. R. Sabbadini, tomy 1–3, Venezia: A Spese della Società, 1915–1919. Przy-
kładowo, znamiennie pisze w liście do Giovanniego Lamoli (tom 2, list 666, s. 212–213): 
„W ten sposób i sam błogosławiony nasz Hieronim, którego niezwyciężonej wstrzemięźli-
wości, boskiej świętości, godnej podziwu wiedzy i wymowy słodszej od miodu nie da się 
pochwalić stosownie do jego godności (…)” [„Hac ratione et beatus ipse Hieronymus no-
ster, cuius invicta severitas, divina sanctitas, admiranda scientia, melle dulcior eloquentia 
satis pro dignitate laudari non potest (…)”]. Estyma, jaką Guarino darzył Hieronima, ma 
w tym kontekście istotne znaczenie, ponieważ Ermolao Barbaro był uczniem tego słynne-
go humanisty z Werony.

23	 Na temat popularności św. Hieronima w renesansie vide: E. F. Rice, Saint Jerome in the 
Renaissance, Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1985; Ch. Trinkaus, In Our 
Image and Likeness: Humanity and Divinity in Italian Humanist Thought, Notre Dame: 
University of Notre Dame, 1995, część IV: „Studia Humanitatis and Studia Divinitatis: The 
Christian Renaissance in Italy”, szczególnie rozdziały XII–XIV, s. 563–682.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje66

święty to ojciec Kościoła i jeden z czterech wielkich doktorów Kościoła 
wschodniego (obok św. Bazylego Wielkiego, św. Grzegorza z Nazjanzu 
i św. Atanazego), który zasłynął jako wybitny kaznodzieja: przydomek 
Chryzostom („Złotousty”) miał wskazywać na niezwykłą elokwencję 
jego kazań. Nie jest jasne, dlaczego humanistka przytacza właśnie jego 
słowa o pokorze, niemniej nie bez znaczenia może być słynna wymow-
ność Jana Chryzostoma à propos samoświadomości humanistki co do jej 
zdolności pisarsko-oratorskiej24.

W głównej części mowy Nogarola buduje obraz Hieronima w du-
chu starożytnej biografistyki: przedstawia jego młodość, naukę u Do-
nata w Rzymie, wszechstronne wykształcenie w filozofii greckiej, znajo-
mość języków. Jednak podkreśla następnie, że Hieronim, mimo potęgi 
intelektu i biegłości w literaturze pogańskiej, odrzucił świecką mądrość 
jako „głupstwo wobec Boga”. Opisuje jego podróże i wyrzeczenia na 
pustyni, kontrastując ten sposób życia z wcześniejszym jego wizerun-
kiem jako uczonego. Jak w tradycyjnych żywotach świętych, kulminacją 
jest opis cudów po śmierci: uzdrowienia, wskrzeszenia, zwycięstwa nad 
złymi duchami.

Godne uwagi są tu zwłaszcza dwie kwestie: stosunek Hieronima 
do kobiet i kościoła instytucjonalnego. Jeśli chodzi o pierwszą, Isotta 
cytuje fragment listu Hieronima do Eustochium, w którym święty opo-
wiadał o skrajnych umartwieniach ciała. Powszechnie znana i przypo-
mniana przez autorkę była jego surowa etyka seksualna; był bardzo 
rygorystyczny w kwestii seksualności – ostrzegał duchownych i mni-
chów, by unikali bliskości z  kobietami. Równocześnie jednak żywił 
wyraźną sympatię i podziw dla kobiet. Cenionymi przez niego uczen-
nicami były rzymskie patrycjuszki Paula i  jej córka Eustochium, do 
których regularnie pisał listy. Gdy był wykpiwany za omawianie spraw 

24	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 276–278: „Vehementer mihi timendum esse existimarem, 
devotissime pater vosque ceteri nobilissimi cives, quae cum nihil in virtutis aut praestan-
tiae versari videam, indigna imbecillis rem magnam arduam aggredi non formidarim 
(…) eo magis, cum hoc gravissimum onus non sponte, non elatione, non fastu, non 
eloquentiae facultate gloriata susciperim, sed tuis potius precibus, tua obedientia coac-
tam (…) Chrysostomus quoque super Matheum ut obediens fuerim me hortatur, dicens: 
virtutum omnium merita bonum humilitatis exuperat, quae si non adsit nec illae poterunt 
esse laudabiles. Et illa vera humilitas est, quae non suae sed alienae optat reverenter 
obtemperare voluntati”.



4. Dojrzałe dzieła 67

religijnych z kobietami i  za poświęcanie im licznych tekstów, mówił, 
że kobiety posiadały wiedzę i ciekawość intelektualną, którą chciałby 
znajdować u mężczyzn; podawał przykłady kobiet z historii świata, wy-
różniających się dzielnościami etycznymi i nauką oraz przypominał, że 
Jezus po zmartwychwstaniu ukazał się najpierw kobietom, które stały 
się: apostołkami apostołów: apostolorum apostolae. Był też zdania, że Bóg 
ceni nie płeć, lecz serce25.

Stąd Isotta odnalazła w nim duchowego przewodnika i postanowiła wzo-
rować swoje życie na praktykach religijnych, jakie Eustochium i jej matka 
prowadziły w  swoich pałacach na Awentynie, zanim poszły za Hiero-
nimem do Betlejem: odosobnienie od świata w  samotnej celi („Niech 
zawsze chroni cię prywatność Twojej komnaty” – pisał Hieronim do Eu-
stochium), dziewictwo („Zachowaj dziewictwo, z którym się urodziłaś”) 
oraz studium Pisma Świętego („Niech sen cię ogarnia ze [świętą] księgą 
w dłoni”)26.

Co do drugiej kwestii, autorka wskazuje, że życie św. Hieronima 
to synteza dążenia do wiedzy i  praktykowania ascetycznej duchowo-
ści chrześcijańskiej, a  także uwypukla dystans św. Hieronima do Ko-
ścioła instytucjonalnego. Nogarola wpisuje się tym samym w  huma-
nistyczny trend, w ramach którego często zestawiano zepsucie i błędy 
Kościoła hierarchicznego z życiem i ideałami ojców Kościoła. Jak pi-
sze, u szczytu chwały i świętości Strydończyk ciągle się czegoś uczył, 
wszędzie, gdzie przebywał, nieustannie zajmował się pracą i studiami, 
nie tylko znajdując w tym przyjemność, ale i uważając, że w ten sposób 
najlepiej pojmie i świat, i Boga27. Nogarola podkreśla, że właśnie to sta-
nowiło treść życia świętego, a nie zaszczyty czy wygody, na jakie mógł 
liczyć, gdy otrzymał nominację kardynalską. Pisze również o zepsuciu 

25	 Cf. E. F. Rice, Saint Jerome in the Renaissance, s. 96–97.
26	 Ibidem, s. 97.
27	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 283: „Noluit enim vir iste sanctissimus aliquid ad summum 

excellentiae et sanctitatis cumulum ac decorem sibi luminis abesse, sed invenit vir ille 
ubique quod disceret (…). Vitam legendo, loquendo, disputando, scribendo iocundissime 
sanctissimeque trivit neque unquam a suo opere cessavit aut studio. Intellexit enim servus 
dei nihil dulcius otio litterato; his dico litteris, quibus infinitatem rerum atque naturae et 
hoc ipso in mundo caelum, terram, maria et ipsum deum denique cognoscimus”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje68

ówczesnego Kościoła rzymskiego i wysiłkach św. Hieronima włożo-
nych w jego odbudowywanie oraz wskazuje, że gdy zrozumiał, że spra-
wowanie urzędu byłoby zbyt wielkim ciężarem dla kogoś, kto pragnie 
całkowicie oddać się służbie Chrystusowi, zrezygnował z godności kar-
dynalskiej, wybrał życie na pustyni i zdecydował się na formę ducho-
wości uznawaną za najtrudniejszą do praktykowania28.

Isotta oczywiście myli się co do faktów biograficznych: Strydoń-
czyk nigdy nie był kardynałem, więc tym bardziej nie mógł zrezygnować 
z godności kardynalskiej. Taka informacja pochodzi prawdopodobnie 
z  późniejszych hagiograficznych lub literackich opisów jego życia. 
Urząd kardynała w dzisiejszym sensie powstał dopiero wiele wieków 
po czasach Hieronima (IV–V wiek). Rzeczywiście jednak Strydończyk, 
po okresie życia w Rzymie i bliskiej współpracy z papieżem Damazym 
I (nie Liberiuszem, jak podaje Isotta), wycofał się z rzymskiego dworu 
papieskiego i  udał się na Wschód, gdzie prowadził życie ascetyczne 
w Betlejem. Stamtąd pisał swoje dzieła, tłumaczył Biblię na łacinę i pro-
wadził ożywioną korespondencję. Najistotniejszy jest tu jednak obraz 
św. Hieronima, bez względu na to, że jego biografia w wersji Nogaroli 
nie jest zgodna z faktami historycznymi: skoro humaniści często kon-
trastowali zepsucie i błędy instytucjonalnego Kościoła z życiem oraz 
ideałami ojców Kościoła i  uważali, że wzorem do naśladowania jest 
połączenie chrześcijańskiej pobożności z gruntownym studiowaniem 
starożytnych pisarzy, można przypuszczać, że podkreślana przez au-
torkę asceza, rezygnacja z przywilejów i głęboko pielęgnowana ducho-
wość św. Hieronima jest pewnym przytykiem względem Barbara. Jak 
uważa Margaret King29, Nogarola, której biskup Werony przypisywał 

28	 Ibidem, s. 284–285: „(…) Liberius pontifex, cum iam congruos ecclesiasticos gradus 
suscepisset, Cardinalem elegit. In qua dignitate constitutus ea modestia, humanitate, 
prudentia, caritate usus est, ut ab omnibus sua virtus atque sanctitas celebraretur et 
omnes in admirationem, stuporem devotionemque perduceret. Cumque sacrosanctam 
Romam ecclesiam in ruinam ac deformitatem tendere videret, quantos ille labores subiit 
(…), ut sanctissimam fidem ab improbis hereticis miserrime vexatam suis e manibus 
liberaret (…). Tunc cognoscens hanc Christo servire cupientibus dignitatem onerosam 
sarcinam futuram abiecto galero, relicto seculo, contempta dignitate heremum ingressus 
est, eam erigens religionem quae arctissima iudicatur et in ea persistere difficillimum 
existimatur”.

29	 M. King, D. Robin, „The Black Swan: Two Orations for Ermolao Barbaro (1453)”, w: 
I. Nogarola, Complete Works, s. 163.



4. Dojrzałe dzieła 69

rolę głosicielki ideału dziewictwa i być może samej rozważającej podję-
cie takiej roli, odwraca sytuację: w swojej mowie stawia Barbara w roli 
ucznia, któremu udziela lekcji moralnej. Tak ujęta hagiograficzna opo-
wieść o Strydończyku nawiązuje do ówczesnego krytycznego stosunku 
humanistów do Kościoła oficjalnego, którego wysokim przedstawicie-
lem był Barbaro. Jeśli taką w istocie Isotta miała motywację, to jest to 
kolejny element w  jej dojrzałej aktywności świadczący o  jej wysokim 
poczuciu własnej wartości i pewnej pozycji w środowisku pisarskim.

Kolejna zachowana oracja Nogaroli powstała w 1459 roku z okazji 
zwołania przez papieża Piusa II kongresu władców chrześcijańskich 
w  Mantui, podczas którego debatowano nad wojną przeciwko Tur-
kom Osmańskim, którzy zdobyli Konstantynopol w 1453 roku. Tekst 
był dedykowany Piusowi II30 i z dużym prawdopodobieństwem został 
przeczytany w Rzymie, przed rozpoczęciem zgromadzenia w Mantui31.

Nogarola rozpoczyna mowę od podkreślenia trudności, jakie od-
czuwa jako kobieta przemawiająca do papieża i do tak dostojnego zgro-
madzeniu. Standardowo również – można ocenić, biorąc pod uwagę 
wcześniejsze teksty – odwołuje się do starożytnych autorytetów reto-
rycznych, między innymi do Demostenesa, Teofrasta i Cycerona, któ-
rzy także doświadczali tremy. Cytuje Cycerona (W obronie Aulusa Kluen-
cjusza Habitusa) by zaznaczyć, że nawet najwybitniejsi oratorzy zaczynali 
wystąpienia z obawą32, a także podkreśla, że jej odwaga wynika nie z jej 
zdolności, lecz z boskiej łaski i wskazuje, że to miłosierdzie i łagodność 
papieża Piusa II skłaniają ją do zabrania głosu. Porównuje go do króla 

30	 Od 2019 roku realizowany jest projekt Collected Orations of Pope Pius II prowadzony 
przez Michaela von Cotta-Schönberga, projekt dostarcza angielskiego tłumaczenia i edy-
cji krytycznej obszernego zbioru mów i odpowiedzi dyplomatycznych Eneasza Sylwiusza 
Piccolominiego, rzucając światło na polityczny i religijny krajobraz XV wieku. Mowa Isotty 
zawarta jest w tomie 12, s. 42–48: https://hal.science/hal-01654541v1/document.

31	 Jak czytamy w E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, s. CXXXII–CXXXIII (przypis 61) oraz 
s. CXLIII–CXLIV (przypisy 80 i 81), Isotta napisała zachętę do wypowiedzenia wojny Tur-
kom do Piusa II (papież w okresie od 19 sierpnia 1458 do 14 sierpnia 1464), ponieważ 
jednak nie ma bezpośrednich piętnastowiecznych źródeł, wydaje się, że nie uczestniczyła 
bezpośrednio w kongresie w Mantui. Cf. M. King, D. Robin, „The Black Swan”, w: I. No-
garola, Complete writings, s. 175–176. 

32	 Cyceron, Za A. Kluencyuszem Awitem (Pro Cluentio), w: idem, Mowy Marka Tulliusza Cy-
cerona, tłum. E. Rykaczewski, Paryż: Xięgarnia Luxemburgska, 1870, tom 2, XVIII, s. 50: 
„Zawżdy z pewną bojaźnią mówić zaczynam: ile razy przemawiam, zdaje mi się, że nie 
tylko mój talent, ale cnota i pełnienie obowiązku przed sądem staje”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje70

perskiego Artakserksesa, który przyjmował nawet drobne dary z życz-
liwością. Sama mowa ma być właśnie takim wyrazem czci i oddania. 
Autorka czerpie również z  psalmu Dawida („Jakże wielkie są dzieła 
Twoje, Panie”)33 jako biblijnego fundamentu swojego dziękczynienia 
i wprowadza ton uroczystej radości: dzień zgromadzenia porównuje do 
wielkiego święta całego chrześcijaństwa34.

W dalszej części przedstawia Piusa II jako wybrańca Bożej Opatrz-
ności, obdarowanego łaskami i  wyniesionego na tron papieski nie 
dzięki ziemskim układom, ale z woli Boga. Porównuje go do „rzeki 
wody żywej” i  „drzewa życia” z  Apokalipsy, których owoce i  liście 
leczą narody35. Humanistka kreśli też obraz papieża jako oblubieńca 
Kościoła – nawiązując do Pieśni nad pieśniami – którego misją jest 
ochrona i wierna miłość wobec Kościoła, a  nie zdrada czy najemna 
obojętność36.

Dalej, Isotta apeluje o walkę przeciwko „cudzołożnemu i złemu 
pokoleniu”, czyli Turkom37. Przywołuje przykład biblijnego Nabucho-
donozora, który po cudzie w piecu ognistym wydał dekret zakazujący 

33	 Psalm 92(91), 6.
34	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 145–146: „Haec dies, quam fecit dominus, exultemus et 

laetemur in ea. Nemo ab huius celebritatis participatione secernitur. Una cunctis laetitiae 
communis est ratio! (…)”.

35	 Ibidem, s. 146–147: „flumen aquae vivae” i „lignum vitae”. Ap 22, 1–2: „I ukazał mi 
rzekę wody życia, lśniącą jak kryształ, wypływającą z  tronu Boga i Baranka. Pomiędzy 
rynkiem Miasta a  rzeką, po obu brzegach, drzewo życia, rodzące dwanaście owoców 
– wydające swój owoc każdego miesiąca – a liście drzewa [służą] do leczenia narodów”. 
Jak zauważa M. King (I. Nogarola, Complete works, s. 180, przypis 170), cytat Nogaroli 
jest niemal dosłowny.

36	 Dokładniej rzecz ujmując, Nogarola cytuje ponownie, dość precyzyjnie, (cf. I. Nogarola, 
Complete works, s. 180, przypis 19) passus Pieśni nad pieśniami 2, 3, 6. Dodaje swój 
komentarz, w którym kontynuuje metaforę oblubieńca i oblubienicy (I. Nogarola, Opera, 
tom 2, s. 147): „Ponieważ przyjąłeś ją (tj. Kościół – ecclesia w języku łacińskim jest ro-
dzaju żeńskiego, w greckim oryginale zresztą również) jak prawdziwy oblubieniec, a nie 
cudzołożnik, jak prawdziwy pasterz, a nie najemnik, cała Twoja wola, całe działanie, 
a w końcu całe Twoje staranie i każdy wysiłek zostały skierowane na zachowanie najwyż-
szej linii obrony tronu apostolskiego, i dla niej gotów jesteś ofiarować nie tylko doczesną 
postać, lecz samą duszę” („cum ipsam tanquam verus sponsus et non adulter, tamquam 
verus pastor et non mercenarius in sinu tuo receperis, omnis tua voluntas, omnis actio, 
studium denique et conatus omnis ad conservandam apostolici throni supremam aciem 
conversus sit et pro ea nedum terrenam substantiam, sed animam ipsam effundere pa-
ratus sis”).

37	 Ibidem, s. 148: „contra hanc adulteram et pravam generationem”.



4. Dojrzałe dzieła 71

bluźnierstwa przeciw Bogu Izraela38. Wzywa Piusa II, aby – jako praw-
dziwy namiestnik Chrystusa – podjął działania przeciwko tym, któ-
rzy znieważają imię Zbawiciela. Podkreśla, że surowość i kara wobec 
niegodziwych mogą być także formą pobożności, gdy służą sprawie-
dliwości. Jak uważa, papież wzorem biblijnych pasterzy nie powinien 
uciekać przed wilkiem, ale bronić trzody. Przypomina również słowa 
proroków, w tym proroka Ezechiela o odpowiedzialności stróża, który 
musi ostrzec lud przed nadchodzącym mieczem, inaczej odpowie za 
ich zgubę39 oraz proroka Jeremiasza o tym, że Bóg wywyższył go po-
nad wszystkie narody i królestwa40. Wreszcie przedstawia wizję triumfu 
Piusa II: królowie i władcy mają się przed nim kłaniać, a jego działania 
mają być wspierane przez samego Boga. Przywołuje przy tym proroka 
Izajasza, który mówił o  świetle dla ludzi, którzy kroczą w  ciemno-
ściach41, oraz Habakuka, który zapowiadał triumf  Boga nad ludami42. 
W tym kontekście cytuje także Wergiliusza piszącego o ustanawianiu 
porządku, oszczędzaniu posłusznych i zgładzeniu pyszałków, aby uka-
zać papieża jako nowego Eneasza, powołanego do wielkiego dzieła43.

Autorka podtrzymuje laudacyjny ton względem adresata, pi-
sząc, że wybór Piusa II na papieża był jednomyślny, co było niemal 

38	 Ibidem. Cf. Dn 3, 95–96:  „Nabuchodonozor powiedział na to: «Niech będzie błogo-
sławiony Bóg Szadraka, Meszaka i Abed-Nega, który posłał swego anioła, by uratować 
swoje sługi. W Nim pokładali ufność i przekroczyli nakaz królewski, oddając swe ciała, 
aby nie oddawać czci ani pokłonu innemu bogu poza Nim. Dlatego wydaję rozkaz, by 
bez względu na przynależność narodową, rodową czy język, każdy, kto by wypowiedział 
bluźnierstwo przeciw Bogu Szadraka, Meszaka i Abed-Nega, został rozerwany w kawał-
ki, a dom jego żeby stał się rumowiskiem. Bo nie ma innego Boga, który mógłby zapew-
nić ratunek, jak Ten»”.

39	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 150. Cf. Ez 3, 17–18: „Jeśli powiem bezbożnemu: Z pew-
nością umrzesz, a ty go nie upomnisz, aby go odwieść od jego bezbożnej drogi i ocalić 
mu życie, to bezbożny ów umrze z powodu swego grzechu, natomiast Ja ciebie uczynię 
odpowiedzialnym za jego krew. Ale jeślibyś upomniał bezbożnego, a on by nie odwrócił 
się od swej bezbożności i od swej bezbożnej drogi, to chociaż on umrze z powodu swo-
jego grzechu, ty jednak ocalisz samego siebie”.

40	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 150. Cf. Jr 1, 10: „Spójrz, daję ci dzisiaj władzę nad naro-
dami i nad królestwami, byś wyrywał i obalał, byś niszczył i burzył, byś budował i sadził”.

41	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 151. Cf. Iz 9, 1: „Naród kroczący w ciemnościach ujrzał 
światłość wielką; nad mieszkańcami kraju mroków światło zabłysło”.

42	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 152. Cf. Ha 3, 12: „Rozgniewany kroczysz po ziemi, w za-
palczywości swej depczesz narody”.

43	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 152. Wergiliusz, Eneida, 6.852–53.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje72

bezprecedensowe. Opisuje jego życie jako nieposzlakowane, pełne 
cnót, od dzieciństwa aż do pontyfikatu. Porównuje jego imię do won-
ności róży i cyprysu, rozchodzących się po całym świecie. W ten spo-
sób podkreśla uniwersalny charakter jego powołania oraz sławę, która 
rozbrzmiewa szerzej niż legenda królowej Saby.

Na zakończenie Nogarola powraca do tonu pokory. Przypomina, 
że w oczach Boga liczy się nie tyle dar, co intencja ofiarodawcy, jak 
w  przypadku Abla. Prosi papieża, aby zechciał przyjąć jej skromne 
słowa jako wyraz lojalności i oddania – nie tylko jej samej, ale całej ro-
dziny Nogarola, wiernych zwolenników Stolicy Apostolskiej. Kończy 
modlitwą o wsparcie od Boga dla Piusa II i zapewnieniem o oddaniu 
swojego rodu.

Analiza zreferowanego wyżej tekstu pozwala na sformułowanie 
kilku uwag. Po pierwsze mamy tu do czynienia z  imponującą różno-
rodnością źródeł. Jakkolwiek w  przedstawionym opisie treści mowy 
nie uwzględniono wszystkich odniesień, należy podkreślić, że Nogarola 
łączy klasyczne autorytety (Cyceron, Demostenes, Wergiliusz) z Biblią 
(Stary i Nowy Testament) oraz ojcami Kościoła (Augustyn), przy czym 
istotnie dominują przytoczenia z Pisma Świętego i  są bardzo zróżni-
cowane – autorka popisuje się jego dogłębną znajomością i  dobiera 
wpasowujące się w jej wywód cytaty z wielu ksiąg. Co więcej, twórczo 
rozwija przedstawiane passusy, wzmacniając przekaz, kontynuując me-
tafory, czy podając adekwatne jej zdaniem interpretacje. Taki sposób 
pisania potwierdza intelektualną dojrzałość i zręczność Isotty.

Co więcej, mowa w znacznej mierze jest zachętą do objęcia przy-
wództwa i poprowadzenia wojny przeciw niewiernym, co według hu-
manistki znajduje uzasadnienie w  treści Biblii i  misji przeznaczonej 
papieżowi. Jednakże, tekst może być też odebrany przede wszystkim 
jako laudacja dla Piusa II, znaczna jego część bowiem obejmuje pa-
negiryczne względem Piccolominiego fragmenty i  jakkolwiek część 
nawiązuje do jego cech i  innych uwarunkowań, które mogą uczynić 
z niego przede wszystkim wybitnego wodza, to jednak całość nasuwa 
skojarzenie z oracją pochwalną po prostu.



4. Dojrzałe dzieła 73

Na koniec warto wspomnieć, że choć autorka typowo umniejsza 
swoje umiejętności i siebie samą44, równocześnie wykazuje się znaczną 
śmiałością, ponieważ upomina wręcz papieża w sprawie jego powinno-
ści, oczekuje od niego określonego zachowania i poświęcenia, a wresz-
cie prosi o miłość i życzliwość dla całej swojej rodziny45.

Ostatnim zachowanym dziełem Isotty jest mowa konsolacyjna 
z 1461 roku dla Jacopa Antoniego Marcella w związku ze śmiercią jego 
ośmioletniego syna Valeria46. Powstało kilkanaście tekstów o tej tema-
tyce autorstwa różnych osób, w tym sławnych ówcześnie humanistów47 
– ojciec dziecka gromadził je, planując wydać w jednym zbiorze48, co 
w  tamtym czasie było dość powszechną praktyką, jako że kolekcje 
mów, pieśni, czy innych utworów okołofuneralnych stanowiły popu-
larny gatunek humanistycznego piśmiennictwa49.

44	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 143: „(…) ja, kobieta tobie nieznana, jak źdźbło przed 
obliczem wiatru, jąkająca się (…)” [„(…) ego mulier tibi ignota sicut stipula ante faciem 
venti balbutiens (…)”]. Ibidem, s. 154: „Przyjmij więc, najświętszy ojcze, i tę nieudolność 
i ubóstwo mojego skromnego talentu z radosnym sercem, jak zwykłeś wszystko przyjmo-
wać, jak napisałam na początku: i czytaj cierpliwie”. [„Patere igitur, pater beatissime, et 
hanc ingenioli mei imperitiam et paupertatem laeto animo, uti omnia soles, ut ab initio 
dixi suscipere et patienter lege (…)”]. 

45	 Ibidem, s. 155: „Mnie, Twoją niegodną służebnicę, moich najbardziej oddanych braci, 
twoich sług, oraz cały ród, który w całości poświęcił się twemu najświętszemu imieniu, 
racz obdarzyć tą samą miłością i życzliwością, jaką zwykłeś okazywać swoim najwierniej-
szym sługom, i uznaj nas godnymi swej łaski”. [„(…) me indignam ancillam tuam, devo-
tissimos servos tuos fratres meos universamque familiam Nogarolam, quae se totam tuo 
sanctissimo nomini dedicavit, ea caritate et benivolentia, qua fidelissimos servos tuos 
diligere soles, diligas et gratia tua dignos iudices”].

46	 M. King napisała o śmierci tego chłopca osobną monografię: eadem, The Death of the 
Child Valerio Marcello, Chicago, London: The University of Chicago Press, 1994.

47	 Wśród autorów tych utworów są między innymi Francesco Filelfo i  Jerzy z Trapezuntu. 
Wszyscy zostali wymienieni w M. King, The Death, s. 321–322.

48	 Na temat dziejów tego zbioru vide: ibidem, s. 1–5.
49	 Na ten temat vide: J. M. McManamon, Funeral Oratory and the Cultural Ideals of Italian 

Humanism, Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1989; G. W. McClure, Sor-
row and Consolation in Italian Humanism, Princeton: Princeton University Press, 1991; 
G. Chiecchi, La parola del dolore. Primi studi sulla letteratura consolatoria tra Medioevo 
e Umanesimo, Roma, Padova: Editrice Antenore, 2005; A. Gowland, Consolations for 
Melancholy in Renaissance Humanism, „Societate şi Politică”, 6, 11(2012), s. 10–38; 
P. Bracciolini, Eulogies. Six Laments for Dead Friends, red. i tłum. J. De Keyser i H. Schadee, 
Gent: Lysa, 2023, szczególnie rozdział pierwszy „Genesis and Genre”, s. 18–31. Na KU 
Leuven prowadzony jest obecnie projekt „Humanist Condolences. Funerary Collections 
in Quattrocento Italy”: https://research.kuleuven.be/portal/en/project/3H200277. 

https://research.kuleuven.be/portal/en/project/%C2%AD3H200277


Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje74

Isotta rozpoczyna orację od nawiązania do Plutarcha i  historii 
o królowej Arsinoe, której pewien filozof  tłumaczył, że smutek przy-
chodzi tylko wtedy, gdy się go czci i pielęgnuje. Jeśli nie będzie się go 
„honorować” łzami, nie zakorzeni się w  człowieku, to znaczy nad-
mierne oddawanie się żałobie prowadzi do jej wiecznego trwania.

Nogarola wyznaje, że długo się wahała, czy powinna zabierać głos 
– szczególnie wobec wielu innych mówców i filozofów, którzy już ofia-
rowali swoje pocieszenia. Podkreśla jednak swoją więź z  adresatem, 
którego od dzieciństwa traktowała jak ojca, oraz wdzięczność wobec 
troski o jej rodzinę50. Dlatego, mimo obawy o zarzut śmiałości, decy-
duje się napisać list konsolacyjny. Odwołuje się do tego, czego sama 
doświadcza, czyli żałoby po śmierci matki, i przyznaje, że nie umie so-
bie poradzić z tą stratą, uznaje jednak, że komponowana mowa pomoże 
im obojgu osłabić żal, zgodnie z ideą chrześcijańskiego umiarkowania:

Jakże jednak mam cię pocieszyć, skoro sama potrzebuję takiego pocie-
szenia i zdaje się, że zapomniawszy o całej filozofii i religii, odwracam się 
od nich? Ból i smutek, który ogarnął mnie po śmierci mojej najświętszej 
i najsłodszej matki, wiodą mnie w niewolę; z nich zrodził się we mnie 
niewypowiedziany żal, cięższy, niż kiedykolwiek mogłam przypuszczać. 
A  jednak, ponieważ staram się być chrześcijanką czynem i postawą na 
miarę moich sił, postanowiłam – choć słowami mało zgrabnymi, a może 
i nieudolnymi – napisać do ciebie, abyśmy wspólnie nauczyli się umiaru51.

Wprawdzie autobiograficzne wątki nie są pierwszoplanowym ele-
mentem tej oracji, cytowana zapowiedź jest warta uwagi, wpisuje się 
bowiem w humanistyczną formę autokonsolacyjnych tekstów52, które 

50	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 162–164: „Ego vero, quae te ab ineunte aetate mea amavi 
ut patrem (…). (…) me tuam humanissimam filiam ab ineunte aetate mea, ut dixi, pro 
tua in me et in Nogarolam familiam singulari caritate et mea in te reverntia cognoverunt 
iudicari (…)”.

51	 Ibidem, s. 164: „Sed quomodo te consolabor, cum ipsa eadem consolatione egeam 
et omnis philosophiae ac religionis oblita terga dare visa sim, meque dolor et moeror, 
quem ex morte sanctissimae ac dulcissimae matris meae cepi, captivam ducant ex qua 
incredibilem ac graviorem quam unquam existimassem concepi dolorem? Sed cum re 
atque opere Christianam esse pro viribus studeam, decrevi verbis parum compositis vel 
fortasse ineptis ad te scribere, ut mediocritatem simul amplexemur”.

52	 Na ten temat zob. przede wszystkim: G. W. McClure, Sorrow and Consolation, s. 93–115.



4. Dojrzałe dzieła 75

złożyły się na nową sztukę żałoby, czyli wyrażanie żalu i szukanie po-
cieszenia w  retorycznych konstrukacjach53. Isotta zapowiada cel ora-
cji: nie tyle jest to po prostu pokrzepienie po stracie bliskiej osoby, ile 
próba osiągnięcia oczekiwanego od chrześcijan umiarkowania w prze-
żywaniu żałoby.

Najobszerniejszą część tekstu obejmują liczne przykłady z  kla-
sycznej literatury starożytnej i Biblii. Jeśli chodzi o pierwsze z wymie-
nionych, autorka przytacza zarówno mężów stanu, jak i wodzów, któ-
rzy umieli zachować opanowanie wobec śmierci bliskich. Wymienia 
między innyni Horacego, Kwiryna Marcjusza, Ksenofonta, Peryklesa 
i Lucjusza Emiliusza Paulusa. Pokazuje, że w kulturze rzymskiej i grec-
kiej wzorem było znoszenie tragedii z  godnością, bez utraty twarzy 
wobec wspólnoty. Wspomina również o przykładach kobiet, jak jed-
nej ze Spartanek czy Kornelii (matki Grakchów), które wykazały się 
niezwykłą siłą wobec śmierci synów. Nie brakuje tu też (niezbyt za-
skakujących w tego typu tekstach) odniesień do stoicyzmu, dokładniej 
rzecz ujmując, Isotta cytuje O Opatrzoności Seneki: „nic nie wydaje mi 
się nieszczęśliwsze niż to, że ktoś nigdy nie doświadczył niczego złego, 
źle zatroszczyli się o tę osobę bogowie”54. Zaznacza równocześnie jed-
nak, że tego rodzaju wzory przypominają raczej posągi niż zwykłych 
ludzi – są odległe, wzniosłe, ale często nieprzystające do realnych emo-
cji. Z kolei nieco w kontrze do wyżej wymienionych, przywołuje po-
stawy chrześcijańskie: łzy Chrystusa nad grobem Łazarza, żal Maryi 
pod krzyżem, płacz apostołów55. Stara się ukazać, że chrześcijańska 

53	 Ibidem, s. 114: „Humaniści starali się zdefiniować nową strukturę żałoby, opartą na re-
toryce, a nie na rytuale. Poszukiwali sposobu uzupełnienia średniowiecznej teologicznej 
i  instytucjonalnej odpowiedzi na śmierć, która – w klasycznym sensie tego słowa – nie 
była dostatecznie pocieszająca; odpowiedzi w dużej mierze sprowadzającej się do sa-
kramentów, officium defunctorum, modlitw za zmarłych. W  swoich autobiograficznych 
relacjach z doświadczenia żałoby tworzyli dla siebie i dla innych literacką «ars maeren-
di» («sztukę opłakiwania»), czasem proponując zmodyfikowane lub nowe prawa żałoby, 
a czasem rozwijając szczególne teologiczne bądź filozoficzne formy pocieszenia”. 

54	 Lucjusz Anneusz Seneka, O Opatrzoności, 3.3.5, w: idem, Dialogi, tłum. L. Joachimo-
wicz, Warszawa: Pax, 1998, s. 464: „Nic – mówił – nie wydaje mi się większym nieszczę-
ściem niż człowiek, którego żadna i nigdy nie spotyka przeciwność”. Seneka zaznacza, 
że cytuje tu Demetriusza. I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 170.

55	 Do tej listy dodaje jednak Nogarola jeszcze przykłady Katona, opłakującego śmierć brata 
i Cycerona cierpiącego z powodu utraty córki. I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 169.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje76

tradycja nie neguje bólu, lecz nakazuje jego umiarkowanie. Umiarkowa-
nie jest tu kluczem – płacz nie jest wstydem, lecz przesada w żalu staje 
się problemem.

W  dalszych częściach tekstu Isotta przechodzi do pochwały sa-
mego zmarłego chłopca. Podkreśla jego zalety umysłowe, moralne 
i duchowe, które czyniły go wyjątkowym młodzieńcem. Skoro osiągnął 
tyle cnót w tak młodym wieku, jego śmierć – choć bolesna – powinna 
być powodem do wdzięczności Bogu, że pozwolił mu zakończyć ży-
cie w czystości i z odwagą. Valerio sam swoim zachowaniem na łożu 
śmierci dał przykład ojcu, by nie ulegać przesadnemu lamentowi.

W zakończeniu humanistka szeroko wychwala zasługi adresata li-
stu: zarówno w życiu prywatnym, jak i publicznym, szczególnie jako 
wodza i urzędnika cenionego przez Wenecję i całą Italię. Wskazuje, że 
jego mądrość, prawość i pobożność powinny być dla niego źródłem 
pociechy i powodem do zachowania postawy godnej, mimo osobistej 
straty. Ostatecznie konkluduje, że chrześcijańska postawa polega na 
poddaniu się woli Boga, tak jak uczynił to Hiob i jak nakazują Pismo 
Święte oraz apostołowie – i to jest głównym przesłaniem oracji, to zna-
czy apel o zawierzenie się Bogu, a precyzyjniej o uznanie, że cierpienie 
i strata nie są końcem, ale próbą, która daje możliwość wykazania się 
cnotą, zdobycia szacunku i ostatecznie życia wiecznego:

Nie opłakujmy nietrwałych ciał śmiertelników, wiedząc, że wkrótce znów 
ich ujrzymy, o ile tylko będziemy dobrzy. Powróci do ciebie – wierz mi – 
ta Twoja mądrość, strażniczka wszystkich rzeczy, honor i spokój, a wraz 
z  nimi spłynie na ciebie sława. Umocniony tak wielkim i  wspaniałym 
pokazem wiedzy oraz wsparciem cnót, nie ulegniesz żadnym nieszczę-
ściom, lecz z cierpliwością jako przewodniczką będziesz się cieszył, że 
wszedłeś w ten bój, który ofiaruje ci najwyższą sławę i wieczną chwałę, 
ponieważ cnota doskonali się w słabości. Będą cię chwalić współcześni, 
czcić będą potomni, a uzyskasz życie wieczne, wypracowane twoim wy-
siłkiem i bezsennymi nocami56.

56	 I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 178: „(…) neque caduca mortalium corpuscula lugeamus, 
scientes nos brevi illos esse visuros, dummodo boni simus. Redibit taliter ad te, mihi cre-
de, illa tua rerum moderatrix sapientia, honor, quies, laus confluet, et tam amplo atque 
ornato conscientiae spectaculo et virtutum praesidio munitus nullis succumbes calamita-



4. Dojrzałe dzieła 77

Wszystkie te powyższe komponenty mowy konsolacyjnej, czyli od-
wołania do literatury klasycznej, chrześcijaństwa i filozofii oraz elementy 
laudacyjne, można znaleźć u innych autorów piszących w związku ze 
śmiercią kogoś bliskiego, w tym śmiercią dziecka. Obszerniejsze mowy, 
listy lub dialogi zawierające rozważania o  przeżywaniu utraty syna, 
które mogły być wzorem dla Nogaroli, napisali: Coluccio Salutati (li-
sty wymieniane z  Francesco Zabarellą, 1400–1401); Giannozzo Ma-
netti – Dialogus de filii sui morte consolatorius (1438), czy Giovanni Conver-
sini da Ravenna – De consolatione de obitu filii (1401). Prawdopodobnie 
z nich humanistka czerpała retoryczną perswazję, moralne pouczenia, 
antyczne exempla, stoickie praecepta, a ostatecznie zachętę do chrześci-
jańskiej postawy wobec cierpienia57; jednocześnie trzeba podkreślić, że 
nie wskazuje to na odtwórczy charakter oracji Nogaroli, podobnie jak 
w przypadku innych jej dzieł, pisze samodzielnie, dość szeroko inspi-
ruje się motywami, formami, rozwiązaniami innych humanistów jako 
„współobywatelka” ówczesnej respublica litteraria.

tibus, sed patientia duce gaudebis te in illud certamen descendisse, quod tibi summam 
laudem et gloriam praebeat sempiternam, quoniam virtus infirmitate perficitur. Laude-
bunt te praesentes, venerabuntur posteri et vitam aeternam tuis laboribus, tuis vigiliis 
partam consequeris”.

57	 Oczywiście tematyka consolatio w humanistycznym piśmiennictwie była bardzo popular-
na i znajdziemy ją już u Petrarki, a następnie licznych pietnastowiecznych autorów, jak 
pokazuje w swojej książce G. W. McClure. Vide: Rozdział 4, przypis 52.





5. ELEGIA NA CZEŚĆ WSI CYANUM

Jest jeszcze jedno dzieło, na które należy zwrócić uwagę w twór-
czości Isotty Nogaroli – to elegia1 zatytułowana Elegia de laudibus 
Cyanei ruris (Elegia na cześć wsi Cyanum)2. Utwór został wydrukowany 
wraz ze zmodyfikowaną przez wnuka Ludovica, brata Isotty, Fran-
cesco Nogarolę, wersją Dialogu w 1563 roku3. Poemat wychwala ro-
dzinną posiadłość nieopodal Werony, w  Castel d’Azzano, sielskie 
miejsce, w którym humanistka lubiła przebywać i które uważała za 
inspirujące. Jak zauważa Eugen Abel, wspomniana publikacja to je-
dyne źródło tego utworu, co z kolei wzbudziło pytanie o  jego au-
torstwo. Francesco zadedykował bowiem elegię ówczesnemu bisku-
powi Werony i swojemu przyjacielowi, Bernardowi Navagerowi. Co 
więcej, część wersów jest poświęconych Giovanniemu Navagerowi, 
przodkowi Bernarda. Bliższa analiza jednak pozwoliła Ablowi wnio-
skować, że Francesco dodał jedynie kilkanaście linijek elegii (19–36), 
ponieważ różnią się one stylem i  dotyczą właśnie rodziny, z  którą 
wnuka Ludovica, brata Isotty był zaprzyjaźniony. Co więcej –  jak 
argumentuje Abel – utwór zawiera nawiązania do wizyt w  Castel 

1	 Elegie to pisane początkowo w starożytnej Grecji utwory zbudowane z dystychów (par 
wersów) w  metrum elegijnym. Następnie zostały zaadaptowane przez autorów łaciń-
skich. Uważa się, że mistrzostwo w komponowaniu tej poezji osiągnął Owidiusz. W re-
nesansie gatunek ten zyskał szczególną popularność. Na ten temat vide przede wszyst-
kim: H. Parker, „Renaissance Latin Elegy”, w: A Companion to Roman Love Elegy, red. 
B. K. Gold, Hoboken: Blackwell Publishing, 2012, s. 476–490.

2	 Na temat elegii vide: H. Parker, „Latin and Greek Poetry by Five Renaissance Italian”, w: 
Sex and Gender in Medieval Latin Texts, The Latin Tradition, red. B. K. Gold, P. A. Miller, 
Ch. Platter, Albany: State University of New York Press, 1997, s. 260–266; idem, „Angela 
Nogarola (ca. 1400) and Isotta Nogarola (1418–1466): Thieves of Language”, w: Wo-
men Writing Latin: From Antiquity to Early Modern Europe, red. L. Churchill, Ph. Brown, 
J. E. Jeffrey, tom 3, New York: Routledge, 2002, s. 265–80; V. Cox, Lyric Poetry by Women 
of the Italian Renaissance, Baltimore: John Hopkins University Press, 2013, s. 360–364; 
A. Tadel, Isotta Nogarola: Elegija v slavo cianskega podeželja, „Keria Studia Latina et 
Graeca” 24(1), s. 195–202.

3	 Cf. wyżej, s. 41.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje80

d’Azzano humanisty i  polityka Giovanniego Pontana4 oraz człon-
ków rodziny Gonzaga5, a o takich szczegółach Francesco nie mógł 
mieć wiedzy6.

W utworze, Isotta nazywa swoją posiadłość i znajdujące się w niej 
źródło – Cyanum, co nawiązuje do greckiej Κυανή, która w mitologii 
była towarzyszką zabaw Persefony i po tym, jak była świadkiem porwa-
nia Persefony (w mitologii rzymskiej Prozerpiny) przez Hadesa, stała 
się nimfą Najadą (nimfą wód lądowych) źródła w Syrakuzach7. Inspi-
racją dla Isotty były prawdopodobnie Metamorfozy Owidusza, gdzie po-
eta (5, 409–437) opisuje nieudaną próbę Cyane ratowania Prozerpiny 
przed porwaniem przez boga podziemi.

Elegia otwiera się pochwałą urokliwych miejsc Cyanum, które są 
ulubioną siedzibą Muz, Apollina i Bachusa. Autorka wspomina, że to 
tutaj często szukała natchnienia, a wielcy poeci i mężowie odwiedzali te 
okolice. W części przypisywanej prawnukowi Isotty chwalone są spra-
wiedliwe rządy Naugero w Weronie, które mają zapewnić jego imieniu 
wieczną sławę. Ponadto przedstawione są tu wspomnienia spotkań, 
kiedy w domu gościł Naugero i kiedy odbywała się słynna dysputa na 
temat winy Adama i Ewy. To wydarzenie podkreśla wyjątkowy charak-
ter domu, w którym uczoność, gościnność i szlachetność splatały się 
ze sobą, nadając Cyanum wymiar zarówno intelektualny, jak i rodzinny.

Dalsza część elegii – najprawdopodobniej ponownie autorstwa 
Isotty – przedstawia mit o nimfie Cyane, wiernej towarzyszce Perse-
fony. Autorka opowiada o rozpaczy Cyane po porwaniu córki Demeter 

4	 Na temat Giovanniego Pontana vide: B. Filiuolo, „Pontano, Giovanni”, w: DBI, tom 84 
(2015): https://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-pontano_(Dizionario-Biografico)/. 

5	 O rodzinie Gonzaga vide: K. Simon, A Renaissance Tapestry: The Gonzaga of Mantua, 
New York: Harper and Row, 1988.

6	 E. Abel, De Isotae Nogarolae vita, s. LV–LVI. W edycji Abla elegia znajduje się w tomie 2, 
na s. 261–264.

7	 Jak pisze V. Cox, Lyric Poetry, s. 363: „W wersji Nogaroli najwierniejsza służąca Persefony, 
nimfa Cyane, której imię w języku greckim oznacza «źródło» lub «fontannę», ucieka po 
porwaniu do Italii i jako docelowe miejsce pobytu wybiera jezioro oraz źródło w Vacaldo. 
Źródło to, nazwane przez Nogarolę Cyanum, zyskuje w ten sposób skojarzenia zarówno 
z  poetycką twórczością, jak i  z  czystością (ponieważ Cyane ucieka, aby ocalić swoje 
zagrożone dziewictwo) – skojarzenia, które Nogarola podkreśla bardzo wyraźnie w wer-
sach 5–6 oraz 83–84. W  ten sposób wiersz stanowi rodzaj mityczno-topograficznego 
portretu autorki, słynącej z niezwykłego wyboru niezamężnego, świeckiego życia”.

https://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-pontano_%28Dizionario-Biografico%29/


815. Elegia na cześć wsi Cyanum

przez Hadesa. Wówczas nimfa opuściła Sycylię i przez niebezpieczne 
morza dotarła do Italii. Zmęczona długą wędrówką, znalazła schro-
nienie w nowych stronach, nadając im swoje imię. Tym samym źródła 
Cyanum stały się symbolem bólu, wierności i odrodzenia, a także miej-
scem wpisanym w boską i poetycką tradycję.

W zakończeniu autorka zwraca się bezpośrednio do nimfy, prosząc 
ją o opiekę nad rodem Nogarola, by trwał przez wieki w cnotach i po-
myślności. Prosi o ochronę ziemi przed suszą i mrozami, o zachowanie 
czystych źródeł i urodzajnych pól. Elegia kończy się pochwałą Cyanum, 
które przewyższa bogactwa złotonośnych rzek Wschodu i Zachodu, 
stając się symbolem duchowego i materialnego dostatku rodu.

5.1. TEKST I PRZEKŁAD ELEGII 

Witajcie, o źródła Cyanum i słodkie 
ustronia,
I lesie olszyn posadzony pośrodku 
jeziora!

Witajcie, miejsca drogie chórom 
sióstr Aonid8,
Które Apollo z Bachusem9 zwykł 
nawiedzać!

Ile razy, gdy szukałam uczonych 
pieśni,
mogłam odnaleźć Muzy w waszym 
łonie!

Ileż razy Apollo, lekceważąc szczyt 
Parnasu10

i fale Libetry11, odwiedzał te wysokie 
gaje!

Salvete, o Cyani fontes dulcesque 
recessus
In medioque alnis consita silva lacu!

Aonidum salvete choris loca grata 
sororum
Et quae cum Bromio Phebus adire 
solet!

Docta mihi quoties quaerenti car-
mina Musas
Profuit in vestro comperiisse sinu!

Posthabito quoties Parnasi vertice 
Apollo
Libetrique undis haec nemora alta 
colit!

  8	 Chodzi o Muzy; Aonia to nazwa równiny w Beocji (krainy w środkowej części starożytnej 
Grecji), która była ich siedzibą.

  9	 Bromius to przydomek Dionizosa, inaczej Bachusa, a Febus – Apolla.
10	 Parnas to pasmo górskie w centralnej Grecji, mityczna siedziba bogów.
11	 Źródło Libetra (i antyczne miasto o tej nazwie) znajdowało się u stóp góry Olimp. Miejsce 

to uchodziło za ulubioną siedzibę Muz, stąd też ich przydomek Libetrydy.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje82

Tutaj także, gdy wyniosłe szczyty 
Nysy12 marnieją,
Liber13, prowadząc tygrysy, szuka 
zieleni.

Ileż to razy ten dom otwierał się 
mężom bogatym dzielnością
I gościom pochodzącym ze szlachet-
nego rodu!

Ileż razy Gonzaga, spokrewniony [ze 
mną] krwią i miłością,
Z którego opieki raduje się Mantua, 
wstępował pod ten dach!

Tutaj również Pontano, towarzysz 
Muz,
Nieraz przybywał, ogarnięty miło-
ścią do tego miejsca,

Który już raz od brzegu Lacjum 
przywołał
wędrujące Pierydy14, chwałę wielkiej 
Partenope15.

Kto pominąłby milczeniem Nau-
gera, Werono, który
Dzierżąc berło nadawał ci niedawno 
prawa?16

Haec quoque, dum sordent Nisae 
iuga celsa, feroces
Liber agens tigres saepe vireta petit.

Quot patuit domus ista viris virtuti-
bus auctis
Insignique ortis hospitibus genere!

Haec quoties Gonsaga et amore et 
sanguine iunctus,
Mantua quo gaudet praeside, tecta 
subit!

Huc quoque Pontanus Musis comi-
tatus amoeni
Non semel accessit captus amore 
loci,

Qui iam migrantes Latii revocavit ab 
oris
Pieridas, magnae gloria Parthenopes.

Quis tacitum, quis Naugerum, Ve-
rona, relinquat,
Sceptra tenens nuper qui tibi iura 
dedit?

12	 Górzysta kraina Nysa (Νῦσα) była rozmaicie lokalizowana: w Etiopii, Libii, Beocji, Tracji, 
Indiach etc. W mitologii uznawano ją za miejsce, gdzie nimfy deszczu (Hiady) opiekowały 
się małym Dionizosem, który zresztą był określany jako „Bóg z Nysy”.

13	 Liber to w rzymskiej mitologii bóg uprawy winorośli i wina, męskiej płodności i wolności 
– opisywany podobnie do Dionizosa.

14	 Pierydy to w mitologii greckiej córki króla Pierosa, dziewięć sióstr, które rzuciły wyzwanie 
Muzom w konkursie pieśni, a kiedy przegrały, zostały zamienione w ptaki. Czasem w mi-
tologii były utożsamiane z Muzami.

15	 Partenope to jedna z syren, które, według jednej z wersji mitu, popełniły samobójstwo, 
rzucając się do morza z powodu obojętności Odyseusza wobec ich śpiewu; ciało Parte-
nope zostało przeniesione przez wodę do rzeki Sebeto, gdzie powstało miasto o nazwie 
Partenope, a później Neapol.

16	 Starożytne miasto Cyrra (gr. Κίρρα) było położone niedaleko Delf, u podnóża gór Parnas, 
nad brzegiem Zatoki Korynckiej.



835. Elegia na cześć wsi Cyanum

Gdy on rządził miastem w sposób 
umiarkowany i sprawiedliwy,
Jakże wzorowo i dobrze spełniał 
swój urząd!

Zanurzony w studiowanie filozofii 
w młodości,
Na stokach Cyrry17 był wychowy-
wany przez Muzy.

Dopóki wartka rzeka płynie przez 
środek Werony
I zmierza ku wodom Adriatyku,

Imię Naugero i jego sława będą 
kwitły,
A jego na zawsze cześć utkwi głę-
boko w sercu.

Teraz wspominam czasy, i cieszy 
mnie to wspomnienie,
Gdy tak wielki pretor nie wzgardził 
wstąpieniem do naszego domu.

O, jak pomyślnie rozjaśniło się 
niebo, jak jasne
I szczęśliwe dla nas światło, dobre 
i godne zapamiętania,

Gdy nakazano rozstrzygać w przy-
jemnym sporze:
Czy większy grzech popełnił Adam 
czy Ewa!

On bronił mężczyzn, ja starałam się 
bronić
Kobiet – choć cóż mogłam zrobić, 
jako niewiasta?

Hanc dum urbem regeret paribus 
moderatus habenis,
Quam praeclare illud, quam bene 
munus obit!

Hunc sophiae imbutum studiis sub 
flore iuventae
Cirrhaeis quondam Musae aluere 
iugis.

Dum rapidus mediam Veronae divi-
det urbem
Noster et Adriadas dum petit amnis 
aquas,

Naugeri nobis nomen laudesque 
vigebunt,
Haerebitque imo pectore semper 
honos.

Nunc memini et meminisse iuvat, 
quo tempore nostras
Non sprevit tantus praetor adire 
domos.

Quam fausta illuxit coelo, quam 
candida nobis
Lux felix, Cressa lux bona digna 
nota,

Qua periucundo iussum est certa-
mine quaeri,
Patraritne Adam maius an Eva 
scelus!

Ille viri partes, ego sum conata tueri

Foemineas, quamquam foemina quid 
poteram?

17	 Według Abla, od tego wersu do wersu trzydziestego szóstego mamy do czynienia z frag-
mentem autorstwa Francesca Nogaroli.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje84

O Cyanum, radości i klejnocie rodu 
Nogarola,
Przyjemniejsze niż ogrody Alkino-
osa i Hesperyd!18

Nic dziwnego, że, opuściwszy Pe-
lor19,
Nimfa Cyane osiedliła się w tej pod-
miejskiej posiadłości.

Gdy bowiem dziki władca Erebu 
nieopodal Etny
Porwał Persefonę, drogie dziecko 
bogini Ceres,

Trinacria20 zapłakała, żałując porwa-
nej;
Ach, biedna Persefono, pomogłaby, 
gdyby mogła.

Z łez rzeki stworzyły źródła i je-
ziora,
A Etna szerzej miotała kule z pło-
mieni.

Kto by uwierzył? Wtedy Scylla, 
nawet Scylla
Dała największy znak bólu, straszli-
wie wyjąc.

Wspominają, że i ty wylewałaś nie-
zwykłe skargi,
Okrutna Charybdo21, mieszając 
wody ze łzami.

Deliciae, o Cyanum, et Nogarolae 
gentis ocelle,
Alcinoi atque hortis gratior Hespe-
ridum,

Non mirum si iam deserta sede 
Pelori
Nympha suburbano constitit hoc 
Cyane!

Dux Erebi Aetneis quondam ferus 
abstulit oris
Persephonem Cereris pignora chara 
deae.

Trinacris ingemuit raptam miserata; 
tulisset
Persephonae ah miserae, si potuisset, 
opem.

Flumina creverunt lacrymis fon-
tesque lacusque;
Flammarum evomuit latius Aetna 
globos.

Quis credat? Tunc Scylla etiam, tunc 
Scylla doloris
Latratu horrifico maxima signa 
dedit.

Te quoque non solitas memorant 
fudisse querelas
Miscentem lacrymis saeva Charybdis 
aquas.

18	 Jak podaje Homer, Alkinoos, król Feaków, miał rajski ogród pełen owoców dojrzewają-
cych przez cały rok. Ogród ten to symbol harmonii, obfitości i spokoju, który inspirował 
poetów i artystów, przedstawiających go jako ideał rustykalnej estetyki i urodzaju. Hespe-
rydy z kolei to nimfy zachodu słońca zamieszkujące ogród, w którym obficie rosły jabłka 
należące do Hery.

19	 Cypel, sycylijski Pelor (dziś: Capo Peloro), wspominany np. w Metamorfozach Owidiusza 
(13, 724–727), był w mitologii uważany za siedzibę syren.

20	 Trinacria to starożytna nazwa Sycylii, po grecku Τρινακρία to „posiadająca trzy przylądki”, 
co nawiązuje do trójkątnego kształtu wyspy.

21	 Scylla i Charybda to w mitologii potwory morskie zagrażające żeglarzom po obu stro-
nach Cieśniny Mesyńskiej.



855. Elegia na cześć wsi Cyanum

Same nimfy, których serca były zła-
mane bólem
Błąkały się po polach, wyrywając 
włosy,

Jak menady22 wypełniały powietrze 
skargami,
Bijąc piersi dłońmi i drapiąc policzki 
paznokciami.

Wśród nich doskonałym pięknem 
i czystą obyczajnością
Wyróżniała się sławna imieniem 
Cyane.

Jedyna wierna, ponad inne towa-
rzyszka i służka
Nie odstępowała boku Persefony.

Gdy Ceres odwiedzała swoje zamki,

Rzekła: O Cyane, troszcz się o moją 
córkę.

Tobie, najwierniejsza Cyane, ją po-
wierzam – strzeż,
Niech zawsze będzie przy tobie, 
niech słucha twoich nakazów.

Obie posłuszne, zachowały taką 
samą ostrożność,
Obie zostały pokonane przez pod-
stępy Styksu23.

Cóż mogła uczynić? Dokąd miała 
uciec przerażona strażniczka?
Czyż moc własnej urody nie wzbu-
dzała strachu?

Oszalała w duchu, oślepiona ogrom-
nym bólem,
Zdrętwiała i naga usiadła na zimnej 
ziemi.

Ipsae etiam nymphae confectae 
corda dolore
Errabant scissis lata per arva comis

Ac veluti Euantes implebant questi-
bus auras,
Tundentes palmis pectora et ungue 
genas.

Quas inter forma egregia castoque 
pudore
Praeclari Cyane nominis emicuit.

Fida una ante alias Cyane comes 
atque ministra
Haerebat lateri sedula Persephones.

Alma Ceres, dum maternas inviseret 
arces:
Natae, ait, o Cyane, sit tibi cura 
meae.

Hanc tibi commissam, Cyane, fidis-
sima serves,
Nusquam absit, iussis pareat illa tuis.

Utraque paruerat, cura utebatur 
eadem,
Utraque sed Stygiis est superata 
dolis.

Quid faceret? Quo se raperet perter-
rita custos?
Non erat et formae vis metuenda 
suae?

Ipsa amens animi atque ingenti 
caeca dolore
Torpuit et nuda frigida sedit humo.

22	 Menady (inaczej bachantki) były towarzyszkami Dionizosa.
23	 Styks była boginią i jedną z rzek greckiego Podziemia.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje86

Wtedy postanowiła opuścić ojczyznę 
i obmierzłą ziemię,
I podążyć do brzegów Ausonii24.

Bez zwłoki przebyła pełną fal 
cieśninę, która oddziela sycylijskie 
brzegi od krańców Hesperii25.

Po wielu wydarzeniach, po wielu 
niebezpieczeństwach
Odpoczęła tutaj, zmęczona trudem 
długiej drogi.

Nadała tej krainie imię od swego – 
Cyanum,
Ze źródłami równymi twoim, podzi-
wiana Aretuzo26.

Od tej pory dawni przodkowie po-
znali „Cyanum”,
A potomność będzie się cieszyć tym 
imieniem.

Nimfo, kiedyś ozdobo sycylijskiego 
Pachino27,
Teraz chwało Cyanum i naszego 
wspaniałego domu!

Oby kwitł przez długie wieki trwa-
jący
Ród Nogarola zawierzony Twojej 
opiece.

Niech każda kobieta z rodu Noga-
rola naśladuje
Twoje życie i obyczajność.

Tum patriam fugere atque invisa 
excedere terra
Et petere Ausoniae littora certa fuit.

Nulla mora. Undisonum Siculas 
quod dividit oras
Finibus Hesperiae traiicit illa fretum.

Post varios casus, post multa pericla 
quievit
Sedibus his longae fessa labore viae.

Rus proprio Cyanum dixit de no-
mine, fontes
Admirata tuis hic, Arethusa, pares.

Ex illo Cyanum prisci didicere 
parentes,
Sera hoc gaudebit nomine posteritas.

Nympha decus Siculi quondam for-
mosa Pachyni,
Nunc Cyani et nostrae gloria magna 
domus!

Floreat o utinam per saecula longa 
superstes,
Credita tutelae gens Nogarola tuae.

Aemula sit vitae Nogarolo a san-
guine creta
Atque pudicitiae foemina quaeque 
tuae.

24	 Ausonia była starożytnym miastem z IV wieku przed naszą erą w regionie Lacjum.
25	 Hesperia to starożytna nazwa zarówno Półwyspu Iberyjskiego, jak i Półwyspu Apenińskie-

go, używana zarówno przez Greków, jak i Rzymian.
26	 Aretuza była nimfą, która przez morze uciekła z domu w Arkadii i wynurzyła się jako 

źródło słodkiej wody na wyspie Ortygia w Syrakuzach na Sycylii.
27	 Chodzi o miejscowość Pachino znajdującą się w prowincji Syrakuzy.



875. Elegia na cześć wsi Cyanum

Strzeż, błagam, tego domu, jego 
synów i wnuków,
Chroń ten szlachetny ród, o jasna 
nimfo!

Niech złe mrozy nigdy nie zniszczą 
twych różnorodnych kwiatów,
Ani skwar nadmierny nie spali two-
ich pól.

Niech źródła zawsze będą przejrzy-
ste, niech łąki wokół będą zielone,
I niech Twoja fala nie zostanie splu-
gawiona przez wężową plagę.

Zaiste przewyższa ona to, ile złotego 
piasku niesie Paktol28,
A także całe bogactwo, którym 
szczyci się iberyjski Tag29.

Hanc oro tutare domum natosque 
nepotesque;
Incolume hoc serves, candida nym-
pha, genus.

Sic varios nunquam flores mala 
frigora laedant,
Neve tuos nimius torreat aestus 
agros.

Sic tibi sint liquidi fontes, vernantia 
circum
Prata nec anguinea sordeat unda lue.

Quin ea, quot rutilas Pactolus fundit 
arenas
Vincat, quotque Tagi iactat Iberus 
opes.

28	 Paktol to rzeka w dzisiejszej Turcji, która zgodnie z mitem miała być złotodajna, ponieważ 
wykąpał się w niej król Midas, co z kolei miało uwolnić go od zamieniania w złoto każ-
dego przedmiotu, który dotknął.

29	 Rzeka Tag przepływa przez półwysep Iberyjski i w starożytności otaczała obszary bogate 
w złoża metali, zwłaszcza srebra i złota.





6. PRZEKŁAD DIALOGU

O równym lub nierównym grzechu Ewy i Adama, znamienita de-
bata między najszlachetniejszym panem Ludovicem Foscarinim, 
Wenecjaninem, doktorem sztuk i obu praw, a szlachetną, najbar-
dziej uczoną i wspaniałą panią Isottą Nogarolą, mieszkanką We-
rony, spór o opinię Aureliusza Augustyna, a mianowicie: zgrzeszyli 
nierówni co do płci, lecz równi poziomem pychy1

Zaczyna Ludovico: Jeśli jednak ciężar grzechu może być większy, 
to Ewa była bardziej godna potępienia, jako że została skazana na su-
rowszą karę przez sprawiedliwego Sędziego; ponieważ silniej uwierzyła, 
że stanie się podobna do Boga, co podpada pod niewybaczalne grzechy 
przeciwko Duchowi Świętemu; ponieważ sprowokowała i była przy-
czyną grzechu Adama, a nie odwrotnie; ponieważ – wreszcie – cho-
ciaż haniebnym usprawiedliwieniem jest to, że grzech został dokonany 
z powodu przyjaciela, to jednak nic nie jest bardziej niewybaczalne niż 
to, jak Adam został skłoniony do grzechu.

Isotta: Mnie, skoro zostałam przez Ciebie wywołana do odpowie-
dzi, wydaje się jednak, że sprawa ma się zupełnie inaczej, a wręcz prze-
ciwnie; bowiem tam, gdzie jest mniejsza zdolność rozumienia i mniej-
sza stałość, tam jest mniejszy grzech; a  tak było w  przypadku Ewy, 
więc mniej zgrzeszyła. Ponieważ przebiegły wąż to wiedział, rozpoczął 

1	 Jakkolwiek słowa te (I. Nogarola, Opera, tom 2, s. 187: „Contemptio super Aurelii Au-
gustini sententiam, videlicet: Peccaverunt impari sexu sed pari fastu”; w kolejnych przy-
pisach podawany jest jedynie numer strony z  edycji Abla) nawiązują do Komentarza 
słownego do księgi Rodzaju autorstwa św. Augustyna, 11.35, są bardzo bliskie cytatowi 
z Piotra z Poitiers: „Dicit enim Augustinus: Impari sexu, sed pari fastu peccaverunt” (Sen-
tentiae Petri Pictaviensis, tom II, rozdz. 18; red. P. S. Moore, J. N. Garvin, M. Dulong, 
Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1950, s. 132). Cf. M. Borelli, V. A. Buffon, 
N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 326. Przypisy zawierają cytaty z dzieł, które 
przytacza Nogarola, głównie w języku polskim, jednakże przekłady nie zawsze pozwala-
ją na ukazanie poziomu wierności przytaczania przez humanistkę danych fragmentów, 
stąd w wybranych miejscach zestawione są także oryginalne wersje odniesień.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje90

kuszenie od kobiety, wątpiąc, że mężczyznę można pokonać ze względu 
na jego stałość. Zgodnie z drugą księgą Sentencji2, stojąc przed kobietą, 
pradawny wróg nie odważył się użyć słów namowy, lecz zwrócił się do 
niej w formie pytania: „Dlaczego Bóg nakazał wam, abyście nie jedli 
z drzewa w raju?”. A ona odpowiedziała: „Abyśmy przypadkiem nie 
umarli”. Gdy jednak diabeł zauważył, że kobieta wątpi w słowa Pana, 
rzekł: „Wcale nie umrzecie, lecz będziecie jak bogowie znający dobro 
i zło”3.

[Adam powinien być też uznany za bardziej winnego] z powodu 
większej wzgardy dla [boskiego] przykazania, gdyż – jak się wydaje 
– Pan przykazywał Adamowi, a  nie Ewie, kiedy w  drugim rozdziale 
Księgi Rodzaju padają słowa: „Wziął więc Pan Bóg mężczyznę i umie-
ścił go w «ogrodzie rozkoszy»4, aby uprawiał ten [ogród] i strzegł [go]” 
(i nie powiedział: „aby go uprawiali i strzegli”); „i przykazał mu” (a nie: 
„im”): „z każdego drzewa możesz jeść” (a nie: „możecie jeść”); [a da-
lej]: „bo w dniu, w którym zjesz, na pewno umrzesz” (a nie „umrze-
cie”)5. A dlatego [przykazał Adamowi], że bardziej cenił mężczyznę niż 
kobietę.

2	 Cf. P. Lombard, Sentencje, tom. 1, ks. II, dystynkcja 21, rozdział 5 (126), s. 422: „Słowa 
węża. Odpowiedź niewiasty. Rzecze: Czemu wam Bóg przykazał, żebyście nie jedli z każ-
dego drzewa rajskiego? Odpowiedziała mu niewiasta: Z owocu drzew, które są w raju, 
pożywamy, ale z owocu drzewa, które jest w środku raju, rozkazał nam Bóg, abyśmy nie 
jedli i nie dotykali się go, byśmy snadź nie pomarli. Wąż, nabrawszy otuchy ze słów nie-
wiasty, dodaje fałszywą obietnicę. W tym słowie dała miejsce pokusie, gdy powiedziała 
byśmy snadź nie pomarli; dlatego diabeł zaraz powiedział do niewiasty: Żadną miarą 
nie umrzecie: bo wie Bóg, iż któregokolwiek dnia będziecie jeść z niego, otworzą się oczy 
wasze i będziecie jako bogowie, wiedząc dobre i złe”.

3	 Rdz 3,1–5. W przekładzie Biblii Tysiąclecia odpowiednio (dalej podawany jest zawsze 
przekład z tego wydania Biblii): „«Czy rzeczywiście Bóg powiedział: Nie jedzcie owoców 
ze wszystkich drzew tego ogrodu?» Niewiasta odpowiedziała wężowi: «Owoce z drzew 
tego ogrodu jeść możemy, tylko o owocach z drzewa, które jest w środku ogrodu, Bóg 
powiedział: Nie wolno wam jeść z niego, a nawet go dotykać, abyście nie pomarli». Wte-
dy rzekł wąż do niewiasty: «Na pewno nie umrzecie! Ale wie Bóg, że gdy spożyjecie owoc 
z tego drzewa, otworzą się wam oczy i tak jak Bóg będziecie znali dobro i zło»”.

4	 Hebr. „Gan Eden” oznacza „ogród rozkoszy”, w łacińskim tekście dokładnie (s. 189): „in 
paradiso voluptatis”.

5	 Rdz 2,15–17: „Pan Bóg wziął zatem człowieka i umieścił go w ogrodzie Eden, aby upra-
wiał go i doglądał. A przy tym Pan Bóg dał człowiekowi taki rozkaz: «Z wszelkiego drzewa 
tego ogrodu możesz spożywać według upodobania; ale z drzewa poznania dobra i zła 
nie wolno ci jeść, bo gdy z niego spożyjesz, niechybnie umrzesz»”.



916. Przekład Dialogu

Ponadto nie wydaje się, że Ewa zerwała zakazany owoc6, ponie-
waż uwierzyła, iż stanie się podobna do Boga, lecz raczej z powodu 
swojej słabości i podążania za przyjemnością; stąd [czytamy w Biblii]: 
„Kobieta zobaczyła, że drzewo było dobrym źródłem pożywienia 
oraz wyglądało pięknie, przyjemnie dla oczu, wzięła więc jego owoc 
i zjadła, a  także dała swojemu mężowi”7, i nie napisano, [że zrobiła 
to], „aby stać się podobną do Boga”. I gdyby Adam nie zjadł [owocu], 
grzech nie miałby dalszych następstw. Dlatego nie mówi się: „Gdyby 
Ewa nie zgrzeszyła, Chrystus nie stałby się człowiekiem”, lecz 
„Gdyby Adam nie zgrzeszył…”. Stąd kobieta, choć przebywała w raj-
skim ogrodzie rozkoszy wraz z tym, z którego została stworzona, jako 
pierwsza doświadczyła działania złej namowy. Jednak nie wyrządziła 
szkody nikomu poza nią samą, gdyż jej grzech nie wyrządził krzywdy 
przyszłym pokoleniom, dopóki wcześniej stworzony człowiek [to jest 
Adam] nie udzielił przyzwolenia [na ten grzech]. Zatem Ewa sprowa-
dziła niebezpieczeństwo tylko na siebie, nie na dalsze pokolenia, nato-
miast mężczyzna, Adam, splamił siebie oraz przekazał skazę całemu 
przyszłemu potomstwu. Dlatego Adam, jako protoplasta kolejnych 
ludzkich pokoleń, był także pierwszą przyczyną jego zguby. Z  tego 
powodu najpierw w  mężczyźnie, a  następnie w  kobiecie dokonane 
zostało uzdrowienie rodzaju ludzkiego, stąd [Jezus] po wypędzeniu 
nieczystego ducha z mężczyzny, wyszedłszy z  synagogi, poszedł do 
kobiety, [aby ją uzdrowić]8.

W odniesieniu do argumentu, że [Ewa] została skazana na surow-
szą karę przez sprawiedliwego sędziego, oczywiste wydaje się coś prze-
ciwnego, ponieważ Bóg powiedział do kobiety: „Zwielokrotnię Twoje 
cierpienia w brzemienności; w bólu będziesz rodzić dzieci i będziesz 

6	 Dokładnie (s. 189): „(…) że kobieta uczyniła to” („id fecisse mulierem”).
7	 Rdz 3,6: „Wtedy niewiasta spostrzegła, że drzewo to ma owoce dobre do jedzenia, że jest 

ono rozkoszą dla oczu i że owoce tego drzewa nadają się do zdobycia wiedzy. Zerwała 
zatem z niego owoc, skosztowała i dała swemu mężowi (…)”.

8	 Jest to nawiązanie do Ewangelii św. Marka 1,23–31, gdzie czytamy, że będąc w synago-
dze, Jezus uzdrowił mężczyznę opętanego przez ducha nieczystego, a następnie udał się 
do domu Szymona i Andrzeja, gdzie uzdrowił gorączkującą teściową Szymona. Cf. także 
Łk 4,33–38.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje92

pod władzą męża”9. Do Adama natomiast powiedział: „Ponieważ po-
słuchałeś swojej żony i zjadłeś z drzewa, z którego zakazałem ci jeść” 
(oto okazuje się, że Bóg zakazał tego tylko Adamowi, a  nie Ewie), 
„przeklęta niech będzie ziemia z  twego powodu; w  trudzie będziesz 
spożywał z niej plon przez wszystkie dni swojego życia. Ciernie i osty 
będzie ci wydawać i będziesz jadał polne zboże. W pocie czoła będziesz 
żywił się chlebem, aż wrócisz do ziemi, z  której zostałeś wzięty, bo 
prochem jesteś i w proch się obrócisz”10. Oto dlaczego kara wydaje 
się surowsza dla Adama niż dla Ewy, bo to do niego Bóg powiedział: 
„w proch się obrócisz”, a nie do Ewy, a straszliwą ostatecznością jest 
śmierć11. A zatem wydaje się, że kara Adama była większa niż Ewy.

Napisałam to, aby spełnić Twoje życzenie, ale jednak z pewnym 
lękiem, ponieważ nie jest to zadanie dla kobiety. Ty w każdym razie, ze 
względu na swoją szlachetność, jeśli znajdziesz coś niewłaściwie napi-
sanego, poprawisz to.

Ludovico: Niezwykle subtelnie bronisz sprawy Ewy i  to w  taki 
sposób, że gdybym nie urodził się mężczyzną, uczyniłabyś mnie orę-
downikiem Twojego stanowiska. Jednak, trzymając się prawdy, która 
jest najmocniej zakorzeniona, postanowiłem napaść na Twój obóz, 
używając twoich własnych pocisków i  teraz zaatakuję fundamenty, 
które mogą zostać obalone świadectwem Pisma Świętego, tak, by nie 
zabrakło materiału do mojej refutacji.

Ewa zgrzeszyła z niewiedzy i niestałości, co wydaje ci się czynić 
jej grzech lżejszym. Jednak niewiedza, zwłaszcza w  sprawach, które 
powinniśmy znać, nie usprawiedliwia nas, ponieważ jest napisane: 

  9	 Rdz 3,16: „Obarczę cię niezmiernie wielkim trudem twej brzemienności, w bólu będziesz 
rodziła dzieci, ku twemu mężowi będziesz kierowała swe pragnienia, on zaś będzie pa-
nował nad tobą”.

10	 Rdz 3,17–19: „Ponieważ posłuchałeś swej żony i zjadłeś z drzewa, co do którego dałem 
ci rozkaz w słowach: Nie będziesz z niego jeść – przeklęta niech będzie ziemia z twego 
powodu: w  trudzie będziesz zdobywał od niej pożywienie dla siebie po wszystkie dni 
twego życia. Cierń i oset będzie ci ona rodziła, a przecież pokarmem twym są płody roli. 
W pocie więc oblicza twego będziesz musiał zdobywać pożywienie, póki nie wrócisz do 
ziemi, z której zostałeś wzięty (…)”. 

11	 Cf. Arystoteles, Etyka nikomachejska, 3.6.1115a26: „φοβερώτατον δ᾽ ὁ θάνατος” („śmierć 
wywołuje największy strach”); polskie wydanie, s. 135: „Najstraszniejszą zaś rzeczą jest 
śmierć, gdyż jest kresem wszystkiego (…)”. 



936. Przekład Dialogu

„Jeśli ktoś nie wie, niech zostanie pozostawiony w niewiedzy”12; „Oczy, 
które wina zamyka, kara otwiera”13; „Kto jest głupi w występku, bę-
dzie mądry w karze”14, zwłaszcza gdy błąd grzesznika wynika z  jego 
zaniedbania. Niewiedza kobiety, zrodzona z jej arogancji, nie stanowi 
usprawiedliwienia. Tak też Arystoteles i uczeni w prawie, którzy uczą 
prawdziwej filozofii, uznają pijanych i ignorantów za godnych podwój-
nej kary15. Nie wiem też, jak to jest możliwe, że ty, która o  tyle lat 
jesteś oddalona od Ewy, potępiasz jej zdolność rozumowania, skoro 
piszesz, że jej wiedzy – stworzonej w raju boską mocą przez najwyż-
szego Twórcę wszystkich rzeczy – obawiał się obecny tam najbardziej 
przebiegły wąż, ponieważ nie odważył się przemówić bezpośrednimi 
słowami, lecz zwrócił się do niej z pytaniem.

Działania wynikające z niestałości są zaś bardziej godne nagany. 
W jaki sposób bowiem działania będące następstwem stałego i ugrun-
towanego nawyku są godniejsze pochwały i różnią się rodzajem od tych 
wcześniejszych, tak też działania wypływające z niestałości zasługują 
na surowsze ukaranie, ponieważ niestałość, sama w sobie zła, dodana 
do grzechu czyni go jeszcze gorszym. Powierzona Adamowi piecza 
[nad Ewą] także nie usprawiedliwia jego towarzyszki, jako że złodzieje, 
z których usług korzysta ufający im pan domu, nie są karani najwyższą 
karą, tak jak ci, którzy są obcy i ci, do których nie ma żadnego zaufania, 
[ciągle jednak ci pierwsi podlegają karze].

Słabość kobiety również nie była przyczyną grzechu, jak piszesz, 
lecz pycha, ponieważ obietnica upadłego anioła dotyczyła wiedzy, 

12	 1 Kor 14,38: „A gdyby ktoś tego nie uznał, sam nie będzie uznany”.
13	 Cf. Grzegorz Wielki, Moralia, red. J.-P. Migne, Paris, 1844, Patrologia Latina, tom 75, 

księga 15, rozdział 51, s. 1111: „Impiorum oculos culpa claudit, aperit poena”. („Bez-
bożnym wina zamyka oczy, kara otwiera”). Polskie wydanie: Św. Grzegorz Wielki, Mo-
ralia, tłum. S. Naskręt et al., tom 3, Tyniec: Wydawnictwo Benedyktynów, Kraków 2007, 
s. 271: „Ponieważ zaś grzech zamyka oczy nieprawych, ale ostatecznie kara je otwiera, 
słusznie dodano: A kiedy odda, wtedy się dowie”.

14	 Gracjan, Decretum, red. T. Reuter, G. Silagi, München: Monumenta Germaniae Histo-
rica, 1990, distinctio 38, capitulum 10: „Quicumque stultus est in culpa, sapiens erit in 
pena” („Ktokolwiek jest głupi w występku, będzie mądry w karze”): https://geschichte.
digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_408. 

15	 Arystoteles, Etyka nikomachejska, 3.5.1113b.30–33: „οἷον τοῖς μεθύουσι διπλᾶ τὰ ἐπιτίμια” 
(„tak i dla pijanych kara jest podwójna”); polskie wydanie, s. 132: „tak np. za czyny po-
pełnione po pijanemu kary są podwójne (…)”.

https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_408
https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_408


Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje94

która czyni ludzi zarozumiałymi i – według Apostoła – nadyma [py-
chą]16. Czytamy bowiem u Koheleta: „Pycha jest początkiem każdego 
grzechu”17. I chociaż inne [przyczyny] również występowały, ta jednak 
była najważniejsza, ponieważ człowiekowi pozostającemu w stanie nie-
winności ciało było posłuszne i nie sprzeciwiało się rozumowi. Zatem 
pierwszym ruchem była nieuporządkowana chęć dążenia do tego, co nie 
odpowiadało jego naturze, jak napisał Augustyn do Orozjusza: „Unie-
siony pychą człowiek, posłuszny namowie węża, wzgardził przykaza-
niami Bożymi”18; albowiem nieprzyjaciel powiedział Ewie: „Otworzą 
się wasze oczy i będziecie jak bogowie, znający dobro i zło”. I nie uwie-
rzyłaby kobieta – jak mówi Augustyn w komentarzu do Księgi Rodzaju 
– namowie upadłego anioła, gdyby nie opanowała jej miłość własnej 
władzy, która [to miłość] jest strumieniem wypływającym ze źródła py-
chy19. I nie odbiegając od Augustyna: gdy Ewa zapragnęła zdobyć bo-
skość, utraciła szczęście20. A te słowa: „gdyby Adam nie zgrzeszył i tak 
dalej”, utwierdzają mnie w moim przekonaniu; być może bowiem Ewa 
zgrzeszyła w taki sposób, że podobnie jak upadłe anioły nie zasłużyły 
na odkupienie, tak być może i ona [nie zasłużyła]! Mówię to jedynie 

16	 Cf. 1 Kor 8,1: „Jeżeli chodzi o pokarmy składane bożkom w ofierze, to oczywiście wszy-
scy posiadamy «wiedzę». Lecz «wiedza» wbija w pychę, miłość zaś buduje”.

17	 Koh 10,13: „Początek słów jego ust to głupstwo, a koniec jego mowy to wielkie szaleństwo”.
18	 W Dialogu (s. 194): „Homo, elatus superbia, suasioni serpentis oboediens, praecepta 

Dei contempsit”; cytat nie pochodzi bezpośrednio od Augustyna, taki wydźwięk jednak 
mają jego rozważania z Ad Orosium: św. Augustyn, Ad Orosium contra Priscillianistas et 
Origenistas liber unus, red. J.-P. Migne, Patrologia Latina, tom 42, s. 671. Bardzo bliskie 
temu sfomułowanie znajduje się u św. Tomasza w Summie teologicznej (IIb, kwestia 163, 
artykuł 1) i Akwinata podaje, że cytuje za Augustynem: „Et hoc est quod Augustinus dicit, 
ad Orosium, quod homo elatus superbia, suasioni serpentis obediens, praecepta Dei 
contempsit”. („I to mówi Augustyn w Do Orozjusza: uniesiony pychą człowiek, posłuszny 
namowie węża, wzgardził przykazaniami Bożymi”). Cf. M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Ja-
kubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 328.

19	 Św. Augustyn, Komentarz słowny do księgi Rodzaju: w: idem, Pisma egzegetyczne prze-
ciw manichejczykom, tłum. J. Sułowski, oprac. W. Myszor, Warszawa: Akademia Teologii 
Katolickiej, 1980, 11. 30(39), s. 336–337: „Jakżeby uwierzyła tym słowom niewiasta, 
że Bóg zabronił im czegoś dobrego i pożytecznego, gdyby już w umyśle nie było miłości 
własnej potęgi oraz niejakiego pysznego, wysokiego mniemania o sobie, które podczas 
tego kuszenia powinna odrzucić i wzgardzić?”.

20	 W Dialogu (s. 195): „dum voluit Eva rapere divinitatem, perdidit felicitatem. Cf. św. Au-
gustyn, Ennarationes in Psalmos, red. J.-P. Migne, Paris 1841, Patrologia Latina, tom 36, 
s. 848: „Rapere voluerunt divinitatem, perdiderunt felicitatem” („Chcieli zdobyć boskość, 
utracili szczęście” – słowa odnoszą się zarówno do Adama, jak i do Ewy).



956. Przekład Dialogu

żartobliwie, lecz grzech Adama był fortunny, skoro zasłużył na takiego 
Odkupiciela.

I abym już zupełnie nie odszedł od tego, co napisałaś: kobieta do-
świadcza wszystkich kar mężczyzny, a ponieważ jej cierpienia zostały 
pomnożone, nie tylko umiera, jest skazana na żywienie się chlebem 
w pocie czoła, dostępu do raju wzbraniają jej cherubiny i ogniste mie-
cze – lecz poza wszystkim, co jest wspólne [dla niej i dla Adama], tylko 
ona rodzi w bólu i jest poddana mężczyźnie.

Ponieważ jednak w tak wielkiej sprawie nie wystarczy obalić Twoje 
twierdzenia, jeśli równocześnie nie potwierdzę moich, [dodam:] Ewa 
uwierzyła, że stanie się podobna do Boga, i z zazdrości pragnęła czegoś, 
co obraża Ducha Świętego. Wszelka wina Adama jest również przypi-
sywana Ewie, ponieważ – jak zaświadcza Arystoteles – cokolwiek jest 
przyczyną przyczyny, jest także przyczyną uprzyczynowanego21; ściślej 
biorąc, każda pierwsza przyczyna ma większy wpływ na skutek niż 
druga22 i  zasada – także zgodnie z  Arystotelesem – w  jakimkolwiek 
rodzaju rzeczy nazywana jest największą; a wręcz uważa się ją za wię-
cej niż połowę całości23. I w Analitykach drugich [Arystoteles pisze]: to, 
z powodu czego coś jest takie, jest takie [jeszcze] bardziej24; tymczasem 
Adam zgrzeszył z powodu Ewy, a więc Ewa zgrzeszyła o wiele bar-
dziej. Podobnie jak lepiej jest dobrze czynić niż dobrze znosić [jakieś 
cierpienie], tak też gorzej jest nakłaniać do zła, niż dać się namówić na 
zło. Mniejsze jest bowiem przewinienie tego, kto grzeszy na przykła-
dzie drugiego, ponieważ o tym, co się czyni na podstawie przykładu, 

21	 W Dialogu (s. 196): „quidquid est causa causae est causa causati”. Zasada ta wynika 
z  treści Liber de causis, średniowiecznego traktatu, którego autorstwo w średniowieczu 
i renesansie przypisywano Arystotelesowi. Sformułowanie z dialogu Nogaroli nie jest jed-
nak zawarte we wspomnianym tekście, znajduje się ono zaś między innymi u św. Toma-
sza w jego Questiones disputatae de malo (Kwestiach dyskutowanych o złu), kwestia 3, 
artykuł 1: „Praeterea, quidquid est causa causae, est causa causati (…)”.

22	 Cf. Księga o przyczynach (Liber de causis), I, tłum. Z. Brzostowska, M. Gogacz, War-
szawa 1970, s. 110 (edycja internetowa wydania pierwszego: https://katedra.uksw.edu.
pl/gogacz/ksiazki/ksiega_o_przyczynach.pdf): „Każda znakomitsza przyczyna więcej 
rozlewa (mocy) na swój skutek niż powszechna przyczyna druga”.

23	 Cf. Arystoteles, Analityki wtóre, 2.13.96a-b.
24	 Ibidem, 1.2.72a29–30: „ἀεὶ γὰρ ὃ ὑπάρχει ἑκάστῳ, ἐκεῖνο μᾶλλον ὑπάρχει (…)” („To, co 

sprawia, że jakaś cecha przysługuje czemuś, posiada tę cechę w jeszcze większym stop-
niu”). 

https://katedra.uksw.edu.pl/gogacz/ksiazki/ksiega_o_przyczynach.pdf
https://katedra.uksw.edu.pl/gogacz/ksiazki/ksiega_o_przyczynach.pdf


Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje96

mówi się, że w pewnym sensie dzieje się zgodnie z prawem. Stąd też 
powszechnie zwykło się mówić: „grzech popełniany przez wielu pozo-
staje bezkarny”25.

Jeśli natomiast oboje uznaliby się za godnych równej chwały, Ewa 
bardziej oddaliła się od środka i  tym samym ciężej zgrzeszyła. Jako 
najbliższa towarzyszka bowiem łatwiej mogła zwieść swojego męża niż 
najbardziej nikczemny wąż ją samą. Co więcej, dłużej trwała [w grze-
chu], ponieważ zaczęła [grzeszyć] jako pierwsza, a tym cięższe są wy-
stępki – według dekretu Grzegorza –, im dłużej trzymają nieszczęsną 
duszę w niewoli26. Wreszcie, aby zakończyć moją mowę – Ewa była za-
równo powodem, jak i przykładem grzechu, a Grzegorz bardzo potępił 
przykład grzechu27. I Chrystus bardziej potępił winę Żydów działają-
cych w niewiedzy, ponieważ nastąpiła jako pierwsza, niż wyrok Piłata, 
człowieka bardziej wykształconego, gdy powiedział: „większy grzech 
mają ci, którzy mnie tobie wydali i tak dalej”28. Z taki osądem musieli 
się zgodzić wszyscy, którzy chcieli nazywać się chrześcijanami; ty zaś, 
chrześcijanka nade wszystko, potwierdzisz go argumentami.

Żegnaj, nie lękaj się i odważ się na wiele, ponieważ doskonale na-
uczyłaś się bardzo dużo i piszesz w sposób wyjątkowo uczony.

Isotta: Postanowiłam już nie prowadzić z Tobą dalszego sporu, 
ponieważ – jak sam mówisz – atakujesz moje obozy moimi własnymi 
pociskami. Argumenty, które mi przedstawiłeś zostały bowiem tak 

25	 W Dialogu (s. 196): „quod a multis peccatur inultum est”; jest to niemal dosłowny cy-
tat z: Marcus Annaeus Lucanus, De bello civili sive Pharsalia, 5.260 (The Latin Library: 
https://www.thelatinlibrary.com/lucan.html): „quicquid multis peccatur, inultum est”. Cf. 
M. A. Lukan, Wojna domowa, 5.260, tłum. i oprac. M. Brożek, Kraków: Secesja, 1994, 
s. 108: „Gdzie masy grzeszą, tam wina zostaje bezkarna”.

26	 To zaledwie nawiązanie do: Grzegorz Wielki, Regulae pastoralis, 3.32, red. J.-P. Migne, 
Paris 1896, Patrologia Latina, tom 77, s. 115; Grzegorz Wielki, Księga reguły pasterskiej, 
tłum. J. Czuj, Poznań: Księgarnia Akademicka. Spółdzielnia z odp. udz., 1948, rozdział 
32, s. 225: „Bo może szybciej zmywaliby grzech pokutą, jeśliby wpadali w  nie przez 
samą tylko lekkomyślność. Albowiem później rozgrzesza się grzech, który się i zamysłem 
umacnia”.

27	 Ibidem, 1.2, s. 8: „Boć nikt bardziej w Kościele nie szkodzi, jak kto przewrotnie postępu-
jąc, ma tytuł lub stan święty. Takiego bowiem grzeszącego nikt nie waży się karcić i wina 
gwałtownie urasta w przykład, kiedy ze względu na poszanowanie stanu grzesznik od-
biera honory”.

28	 J 19,11: „Jezus odpowiedział: «Nie miałbyś żadnej władzy nade Mną, gdyby ci jej nie 
dano z góry. Dlatego większy grzech ma ten, który Mnie wydał tobie»”.

https://www.thelatinlibrary.com/lucan.html


976. Przekład Dialogu

całościowo i zręcznie ujęte, że bardzo trudno byłoby je odrzucić nie 
tylko mnie, lecz nawet najbardziej uczonym mężom. Ponieważ jednak 
dostrzegam, że ten spór jest dla mnie pożyteczny, postanowiłam speł-
nić Twoją szlachetną wolę; a choć wiem, że walka ta może być daremna, 
to jednak największą dla mnie chwałą będzie zostać pokonaną przez 
Ciebie, najdzielniejszego męża.

Ewa zgrzeszyła w wyniku nieświadomości oraz niestałości i wy-
daje ci się, że z tego powodu jej grzech był cięższy, jako że niewiedza 
w sprawach, które powinniśmy znać, nie usprawiedliwia nas, ponieważ 
napisane zostało: „ten, kto nie wie, niech będzie pozostawiony w nie-
wiedzy”29. Zgodziłabym się z tym, gdyby owa niewiedza była rażąca 
lub udawana. Jednak niewiedza Ewy była wrodzona z  natury, a  jej 
stwórcą i autorem jest sam Bóg. U wielu ludzi bowiem obserwuje się 
to, że im mniej ktoś wie, tym mniej grzeszy – jak dziecko względem 
starca, czy chłop względem szlachcica. Dla zbawienia takiej osoby nie 
jest niezbędne, by jasno poznała kwestie dotyczące zbawienia, lecz by 
znała je implicite, ponieważ wystarcza sama wiara. Również rozumowa-
nie dotyczące niestałości przedstawia się podobnie. A gdy mówi się, 
że działania rzeczywiście wynikające z niestałości są bardziej godne 
nagany, rzecz dotyczy niestałości, która nie pochodzi z  natury, lecz 
z obyczajów i wad.

Podobnie jest w kwestii niedoskonałości: ponieważ, gdy wzrastają 
dary, wzrastają także umiejętności (rationes) związane z tymi darami. Bóg, 
gdy stworzył mężczyznę, od początku stworzył go doskonałym i wła-
dze jego duszy [również] jako doskonałe, i dał mu większe zrozumienie 
prawdy i poznanie, jak również głębszą mądrość, tak że Pan przypro-
wadził wszystkie zwierzęta ziemi i ptaki nieba do Adama, aby nadał 
im imiona według swego uznania. Stąd [Bóg] powiedział: „uczyńmy 
człowieka na nasz obraz i podobieństwo, i niech panuje nad rybami 
morskimi, nad ptactwem niebieskim, nad zwierzętami lądowymi i nad 
wszelkim stworzeniem”30, wskazując jego doskonałość. O kobiecie na-
tomiast powiedział: „Nie jest dobrze, aby mężczyzna był sam; uczyńmy 

29	 Vide: Przekład Dialogu, przypis 12.
30	 Rdz 1,26: „Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam. Niech panuje nad 

rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym, nad bydłem, nad ziemią i nad wszystkimi 
zwierzętami pełzającymi po ziemi!”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje98

mu pomoc, która będzie do niego podobna”31. A ponieważ szczęście 
wiąże się z pocieszeniem i radością, zaś pocieszenia i radości nikt nie 
może doświadczać samotnie, wydaje się, że Bóg stworzył kobietę dla 
pocieszenia mężczyzny; ponieważ „dobro ze swojej natury się udzie-
la”32, a im większe dobro, tym bardziej się udziela. Dlatego też grzech 
Adama wydaje się większy. Ambroży: „u tego, komu okazano większą 
pobłażliwość, tym bardziej niewybaczalny jest upór”33.

[Według Ciebie] „powierzenie opieki Adamowi nie usprawiedliwia 
jego towarzyszki, ponieważ złodzieje, z których usług korzysta ufający 
im pan domu, nie są karani najwyższą karą, tak jak ci, którzy są obcy 
i  ci, do których nie ma żadnego zaufania”. Jest to prawdą, jednakże 
w prawie ludzkim, a nie w boskim; gdyż boska sprawiedliwość postę-
puje inaczej w karaniu niż sprawiedliwość ludzka.

[Co więcej], jak piszesz: „przyczyną grzechu nie była słabość ko-
biety, lecz nieuporządkowana chęć dążenia do tego, co nie odpowiadało 
jej naturze” – co wynika z pychy. Jednakże wydaje się, że mniejszym 

31	 Rdz 2:18 „Nie jest dobrze, żeby mężczyzna był sam; uczynię mu zatem odpowiednią dla 
niego pomoc”.

32	 W  Dialogu (s. 200): „bonum est sui ipsius diffusivum”. Sformułowanie to św. Tomasz 
przypisuje Dionizemu Aeropagicie, św. Tomasz, Summa Theologiae, I, kwestia 5, artykuł 
4: „bonum est diffusivum sui esse, ut ex verbis Dionysii accipitur, quibus dicit quod bonum 
est ex quo omnia subsistunt et sunt” (polski przekład: św. Tomasz, Summa teologiii, I, 
q. 1–26, w: idem, Dzieła wszystkie Tomasza z Akwinu, tom 15, Toruń–Warszawa–Poznań: 
Fundacja Pro Futuro Theologiae, Instytut Tomistyczny, Wydawnictwo W drodze, 2023, 
kwestia 5, tłum. W. Zega, s. 81: „Dobro rozpowszechnia swoje istnienie, jak się przyj-
muje na podstawie słów Dionizego: dobro jest tym, dzięki czemu wszystkie byty bytują 
samoistnie i istnieją”). Takie dokładnie słowa nie padają u Pesudo-Dionizego, niemniej 
w bardzo podobny sposób mówi o Bogu jako dobru (Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona 
boskie, w: Corpus Dionysiacum, tłum. M. Dzielska, tom 1, Warszawa: Fundacja Augusta 
hrabiego Cieszkowskiego, 2021, IV.1, s. 214): „To substancjalne Dobro przez samo bycie 
dobrem rozlewa swoją dobroć na wszystkie byty (…)”; ibidem, s. 218: „Dobroć najwyż-
szej Boskości przenika bowiem wszystkie byty, od najwyższych i najznamienitszych aż do 
ostatnich i najmarniejszych, przewyższając jednak wszystkie tak bardzo, że ani te najbar-
dziej wyniesione nie mogą osiągnąć jej doskonałości, ani najniższe uniknąć jej wpływu. 
To dobroć oświeca i stwarza, i ożywia, utrzymuje i doskonali wszystkie rzeczy, które są 
zdolne ją przyjąć”; ibidem, s. 237: „Dobroć doskonała bowiem, która rozlewa się na 
wszystko, nie tylko obejmuje substancje najlepsze, leżące wokół niej, ale także rozciąga 
się w dół aż do najbardziej odległych (…)”. 

33	 Św. Ambroży, Wykład Ewangelii według św. Łukasza, tłum. W. Szołderski, oprac. A. Bo-
gucki, Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1977, 9.23: „(…) o ile bowiem łaskaw-
szą jest szczodrobliwość, o tyle bardziej zawziętości nie da się usprawiedliwić”.



996. Przekład Dialogu

grzechem jest pragnienie poznania dobra i zła, niż przekroczenie bo-
skiego przykazania, ponieważ chęć poznania jest czymś naturalnym 
i „wszyscy ludzie z natury pragną poznawać”34. I jakkolwiek pierwszym 
poruszeniem było nieuporządkowane pragnienie, które nie może ist-
nieć bez grzechu, to jednak jest ono bardziej tolerowalne niż grzech 
przekroczenia [przykazania]; albowiem zachowywanie przykazań jest 
drogą, która prowadzi do ojczyzny zbawienia: „jeśli chcesz wejść do ży-
cia [wiecznego], zachowuj przykazania”35; podobnie: „co mam czynić, 
aby osiągnąć życie wieczne? Zachowuj przykazania”36. A przekrocze-
nie [przykazań] właściwie pochodzi z pychy, ponieważ pycha nie jest ni-
czym innym niż niechęcią do podporządkowania się boskim regułom, 
wynoszeniem siebie ponad to, co zostało ustalone zgodnie z boskim 
prawidłem poprzez wzgardzenie wolą Boga i  wypełnianie własnej. 
Przeto Augustyn w O naturze i  łasce [pisze]: „grzech to wola dążenia 
do czegoś lub zachowania czegoś, czego sprawiedliwość zabrania, to 
jest niechcenie tego, czego chce Bóg”37. Zgadza się z  tym Ambroży 

34	 Arystoteles, Metafizyka, 1.1 (980a21), tłum. K. Leśniak, Warszawa: PWN, 1983: „Wszy-
scy ludzie z natury dążą do poznania”.

35	 Mt 19,17: „A jeśli chcesz osiągnąć życie, zachowaj przykazania”.
36	 Mt 19,16–17: „A oto zbliżył się do Niego pewien człowiek i zapytał: «Nauczycielu, co 

dobrego mam czynić, aby otrzymać życie wieczne?» Odpowiedział mu: «Dlaczego Mnie 
pytasz o dobro? Jeden tylko jest Dobry. A jeśli chcesz osiągnąć życie, zachowaj przyka-
zania»”. Mk 10,17–19: „Gdy wybierał się w drogę, przybiegł pewien człowiek i upadłszy 
przed Nim na kolana, pytał Go: «Nauczycielu dobry, co mam czynić, aby osiągnąć życie 
wieczne?» Jezus mu rzekł: «Czemu nazywasz Mnie dobrym? Nikt nie jest dobry, tylko sam 
Bóg. Znasz przykazania: Nie zabijaj, nie cudzołóż, nie kradnij, nie zeznawaj fałszywie, nie 
oszukuj, czcij swego ojca i matkę»”. Łk 18,18–20: „Zapytał Go pewien zwierzchnik: «Na-
uczycielu dobry, co mam czynić, aby osiągnąć życie wieczne?» Jezus mu odpowiedział: 
Czemu nazywasz Mnie dobrym? Nikt nie jest dobry, tylko sam Bóg. Znasz przykazania: 
Nie cudzołóż, nie zabijaj, nie kradnij, nie zeznawaj fałszywie, czcij swego ojca i matkę!»”.

37	 W Dialogu (s. 200): „peccatum est voluntas consequendi vel retinendi quod iustitia vetat, 
id est nolle quod Deus vult”. W  podanym przez Nogarolę tekście św. Augustyna nie 
pada takie sformułowanie. Jak zauważają jednak zarówno M. King z D. Robin (eaedem, 
„The Great Gender Debate (1451)”, w: I. Nogarola, Complete writings, s. 152), jak 
i autorzy Defense of Eve (s. 67), podobny wydźwięk przytaczanych w Dialogu cytatów 
ma dłuższy ustęp O naturze i łasce (św. Augustyn, De natura et gratia, Patrologia Latina, 
tom 44, red. J.-P. Migne, Paris 1865, s. 286–288). Słowa bardzo bliskie tych przywoły-
wanych w Dialogu znajdują się w Augustyńskim De duabus animabus contra Manichaeos 
(Patrologia Latina, tom 42, red. J.-P. Migne, Paris 1845, s. 105): „Ergo peccatum est 
voluntatis retinendi vel consequendi quod justitia vetat, et unde liberum est abstinere”. 
Cf. M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 328. Polskie 



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje100

w księdze O raju: „grzechem jest przekroczenie boskiego prawa i nie-
posłuszeństwo wobec niebiańskim przykazaniom”38. Oto ponieważ 
przekroczenie i nieposłuszeństwo niebiańskim przykazaniom jest naj-
większym grzechem i skoro taka jest definicja grzechu: „grzech jest to 
nieuporządkowane pragnienie poznania”, zatem grzech przekroczenia 
przykazania wydaje się większy niż pragnienie poznania dobra i  zła. 
Choć nieuporządkowane pragnienie jest grzechem, jak to miało miej-
sce u Ewy, nie pragnęła ona jednak być podobna Bogu pod względem 
mocy, lecz jedynie pod względem poznania dobra i zła – zgodnie z tym, 
do czego została skłoniona przez swoją naturę.

Następnie, jeśli chodzi o owe słowa: „gdyby Adam nie zgrzeszył”, 
które utwierdzają cię w  przekonaniu, że być może Ewa zgrzeszyła 
w taki sposób, iż nie zasłużyła na odkupienie, jak upadłe anioły, uwa-
żam, że i ona została odkupiona razem z Adamem, ponieważ [napi-
sano, że jest]: „kością z moich kości i ciałem z mego ciała”39. A jeśli 
wydaje się, że Bóg jej nie odkupił, to niewątpliwie dlatego, że Bóg uznał 
jej grzech za coś nieznaczącego. Jeśli bowiem mężczyzna zasłużył na 
odkupienie, to tym bardziej kobieta ze względu na przewinienie małej 
wagi. Anioł zaś, w przeciwieństwie do kobiety, nie miał usprawiedliwie-
nia w niewiedzy, wszak anioł pojmuje bez dociekania czy dyskutowa-
nia i posiada intelekt bardziej podobny do Boga niż człowiek, i można 
powiedzieć, że to [do boskiego intelektu] Ewa pragnęła się upodobnić. 

wydanie: św.  Augustyn, O  dwóch duszach, w: idem, Pisma przeciw manichejczykom:, 
tłum. J.  Sulowski, oprac. W. Myszor, Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1990, 
s. 80–81: „Zatem grzech to wola zatrzymania albo uzyskania tego, czego zabrania spra-
wiedliwość, a od czego swobodnie można się powstrzymać”.

38	 W Dialogu (s. 202): „Ambrosius in libro De Paradiso: Peccatum est transgressio divinae 
legis et caelestium inoboedientia mandatorum”. Nie jest to dosłowny cytat, niemniej bli-
ski: św. Ambroży De Paradiso, 8.39, Patrologia Latina, tom 14, red. J.-P. Migne, Paris 
1882, s. 309: „Quid est enim peccatum, nisi praevaricatio legis divinae, et caelestium 
inobedientia praeceptorum?” („Czym zatem jest grzech, jeśli nie przekroczeniem bo-
skiego prawa i nieposłuszeństwem wobec niebiańskich nakazów?”). Być może jednak 
Nogarola zaczerpnęła go z Summy Teologicznej Akwinaty (Summa Theologiae, I–II, kwe-
stia 100, artykuł 2: „Sed contra est quod Ambrosius dicit, quod peccatum est transgres-
sio legis divinae, et caelestium inobedientia mandatorum”). Cf. M. Borelli, V. A. Buffon, 
N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 328–329.

39	 Rdz 2,23: „(…) mężczyzna powiedział: Ta dopiero jest kością z  moich kości i  ciałem 
z mego ciała!”.



1016. Przekład Dialogu

Stąd anioł nazywany jest istotą intelektualną, a człowiek – rozumną40. 
I podczas gdy kobieta zgrzeszyła z pragnienia wiedzy, anioł zgrzeszył 
z pragnienia władzy. Jedynie wszelka wiedza polegająca na umysłowym 
obrazowaniu41 może być udzielona stworzeniu, lecz nie [może być 
mu udzielona] żadna wszechmoc Boga i duszy Chrystusa. Tak też ko-
bieta, grzesząc, myślała o przebaczeniu, bezsprzecznie wierząc, że jest 
to grzechem, ale nie aż tak wielkim, by Bóg uznał za słuszne wymie-
rzenie takiej kary i wydanie takiego wyroku; natomiast anioł wcale tak 
nie myślał. Dlatego Grzegorz Wielki w IV księdze komentarza Moralia 
pisze: „pierwsi rodzice zostali wezwani do tego, aby zmazali grzech po-
przez wyznanie, że popełnili go w wyniku przekroczenia [zakazu]. Stąd 
ów wąż-kusiciel nie został ukarany za grzech – ponieważ nie miał być 
przywrócony do łaski”42. Wydaje się przeto, że Ewa bardziej zasłużyła 
na odkupienie niż upadłe anioły.

40	 W Dialogu (s. 203): „Unde angelus dicitur intellectualis et homo rationalis”. Podobny 
opis znajdujemy na przykład w Compendium theologiae veritatis Hugona ze Strasburga 
(M. Burger, Hugo Ripelin von Strassburg (Ps.-Albert) in Brugge, Stadsbibliotheek, Hs. 
372, „Bulletin de Philosophie Médiévale”, 45 (2003), s. 95: „Differentie quatuor as-
signantur inter animam et angelum. (...) Secunda est penes esse logicum, idest 
diffinitionem, quia anima rationalis est, angelus intellectualis, anima enim com-
prehendit inquirendo et conferendo, angelus autem intuendo”. (“Wskazuje się 
cztery różnice między duszą a aniołem. (...) Druga dotyczy istnienia logicznego, to 
znaczy definicji, ponieważ dusza jest rozumna, anioł zaś intelektualny; dusza 
bowiem pojmuje poprzez dociekanie i  rozważania dyskursywne, anioł nato-
miast w oglądzie intuicyjnym”).

41	 W Dialogu (s. 204): „scientia visionis”, czyli wiedza dotycząca obrazu umysłowego, wy-
obrażenia, czy też tego, co się jawi. To termin scholastyczny, który św. Tomasz stosuje, by 
wyjaśnić, że wiedza taka dotyczy rzeczy, które są widziane i mają byt odrębny poza tym, 
który je widzi. Cf. św. Tomasz, Summa Theologiae, część I, kwestia 13, artykuł 9. 

42	 W Dialogu (s. 204): „Primi parentes ad hoc requisiti sunt, ut peccatum quod transgredien-
do commiserant confitendo delerent”. Cf. Grzegorz Wielki, Moralia, Patrologia Latina, op. 
cit., księga 4, rozdział 31, s. 670–671, polski przekład: Grzegorz Wielki, Moralia. Komen-
tarz do Księgi Hioba, tom 1, tłum. T. Fabiszak et al., Kraków: Wydawnictwo Benedyktynów, 
2006, s. 352–354. Ponownie Isotta nie podaje adekwatnych cytatów, odniesienie to jest 
dość odległe i dotyczy relatywnie obszernego passusu z Moraliów. Jak zauważają jednak 
redaktorzy Defense of Eve (ibidem, s. 72), bliższy temu cytatowi jest ustęp De penitentia 
Gracjana (causa 22, quaestio 3, distinctio 1, https://geschichte.digitale-sammlungen.de/
decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_3_3462):„Peccato transgressionis primi parentes 
corrupti a Domino sunt requisiti de culpa, ut peccatum, quod transgrediendo conmiserant, 
confitendo delerent. Serpens autem de culpa requisitus non est, quia per confessionem 
non revocabatur ad vitam”. („Za grzech przekroczenia przykazania pierwsi rodzice zostali 
wezwani przez Pana do odpowiedzialności za winę, aby grzech, który popełnili przez 

https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_3_3462
https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_3_3462


Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje102

Jeśli zaś chodzi o to, że kobieta doświadcza wszystkich kar mężczy-
zny, a poza tymi, które są wspólne [im obojgu], sama rodzi w bólu i jest 
poddana mężczyźnie – to również utwierdza mnie w mojej opinii. A to 
z tego względu, że, jak powiedziałem, „każde dobro ze swojej natury się 
udziela”, i im jest większe, tym udziela się bardziej. Tak samo i zło: im jest 
większe, tym bardziej się udziela, a im bardziej się udziela, tym bardziej 
szkodzi, a im bardziej szkodzi, tym jest większe. Dalej, od miary przewi-
nienia zależny jest rodzaj kary. Z tego względu Chrystus chciał umrzeć 
na krzyżu, chociaż był to najbardziej haniebny i okrutny rodzaj śmierci, 
w którym zniósł wszystkie rodzaje cierpienia w najwyższym wymiarze.

Dlatego Izydor pisze w  odniesieniu do Trójcy: „Jednorodzony 
Syn Boży, aby dopełnić sakramentu swojej śmierci, zaświadcza, że sam 
przyjął wszelki rodzaj cierpień, gdy z pochyloną głową oddał ducha”43. 
Powodem było to, że kara powinna odpowiadać winie. Adam sięgnął 
po owoc z zakazanego drzewa, Chrystus cierpiał na drzewie [krzyża] 
i w ten sposób zadośćuczynił. Jak pisze Augustyn: „Adam wzgardził 
przykazaniem” (i nie powiedział „Ewa”), „sięgając po owoc z drzewa, 
lecz wszystko, co Adam utracił, Chrystus odzyskał”44. I w psalmie 68 

przekroczenie, zgładzili wyznaniem. Natomiast wąż nie został wezwany do odpowiedzial-
ności za winę, ponieważ przez wyznanie nie mógł zostać przywrócony do życia”).

43	 Nie są to słowa Izydora, przytacza je natomiast św. Tomasz, wskazując, że pochodzą od 
Hilarego z Poitiers (św. Tomasz, Summa Theologiae, część III, kwestia 46, artykuł 5): „Dicit 
enim Hilarius, in X de Trinitate, unigenitus Dei, ad peragendum mortis suae sacramentum, 
consummasse in se omne humanarum genus passionum testatur, cum, inclinato capite, 
emisit spiritum”. („Albowiem Hilary mówi w O Trójcy Świętej, w księdze X: Jednorodzony 
Syn Boży, aby dopełnić sakramentu swojej śmierci, poświadcza, że w sobie samym wy-
pełnił całe doświadczenie cierpień rodzaju ludzkiego, gdy – skłoniwszy głowę – oddał 
ducha”). Cf. M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 329.

44	 W Dialogu (s. 206): „Contempsit Adam praeceptum (et non dixit „Eva”) accipiens ex arbore 
pomum, sed quidquid Adam perdidit, Christus invenit”. Jak wskazują M. Borelli, V. A. Buf-
fon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 326–327, takie słowa padają w Summie 
teologicznej (św. Tomasz, Summa theologiae, część III, kwestia 46, artykuł 4): „Unde Augu-
stinus dicit, in quodam sermone de passione, contemsit Adam praeceptum, accipiens ex 
arbore, sed quidquid Adam perdidit, Christus in cruce invenit”. („Dlatego Augustyn mówi 
w jednym z kazań dotyczących męki: Adam zlekceważył przykazanie, zrywając owoc z drze-
wa, lecz wszystko, co Adam utracił, Chrystus odzyskał na krzyżu”). Akwinata jednak nie-
trafnie powołuje się na Augustyna, autorem tego cytatu jest Julius Firmicus Maternus, De 
Errore Profanarum Religionum, 26, Patrologia Latina, tom 12, red. J.-P. Migne, Paris, 1845, 
s. 1038: „Contempsit Adam, obedivit Deo Christus. Sic divina dispositione quidquid Adam 
perdidit Christus invenit”. („Adam wzgardził [boskimi nakazami], Chrystus był posłuszny 
Bogu. Tak więc z Bożego postanowienia wszystko, co Adam utracił, Chrystus odzyskał”).



1036. Przekład Dialogu

[czytamy]: „To, czego nie pochwyciłem, musiałem oddać”45. Dlatego 
grzech Adama był największy, ponieważ kara adekwatna do winy była 
największa i  dotyczyła wszystkich ludzi. Jak mówi apostoł [Paweł]: 
„Wszyscy zgrzeszyli w Adamie”46.

Ty uważasz: „Wszelka wina Adama jest również przypisywana 
Ewie, ponieważ – jak zaświadcza Arystoteles – cokolwiek jest przy-
czyną przyczyny, jest także przyczyną uprzyczynowanego”47. To, co 
mówisz, jest prawdziwe w odniesieniu do tych rzeczy, które – jak wiesz 
lepiej [niż ja] – same przez się są przyczynami innych rzeczy, co jest 
słuszne w odniesieniu do przyczyny pierwszej, pierwszej zasady i tego, 
przez co każda rzecz jest tym, czym jest. Nie jest tak jednak w przy-
padku Ewy, ponieważ albo Adam miał wolną wolę, albo jej nie miał. 
Jeśli jej nie miał, nie popełnił żadnego grzechu, jeśli ją miał – to znaczy, 
że Ewa zmusiła go do czegoś, co nie może mieć miejsca [to znaczy wy-
musiła coś na jego wolnej woli, co jest niemożliwe]. Św. Bernard mówi 
bowiem: „wolna wola, z racji swojej wrodzonej szlachetności, nie może 
być zmuszona przez żadną konieczność, nawet przez Boga, bo gdyby 
tak było, oznaczałoby to, że dwa przeciwieństwa są jednocześnie praw-
dziwe”48. Zatem Bóg nie może sprawić, aby jakiś czyn pochodził z wol-
nej woli, zachowując jej wolność, a jednocześnie, żeby ten czyn nie był 
dokonywany dobrowolnie, lecz pod przymusem. Jak pisze Augustyn 

45	 Ps 69(68),5 (Isotta podaje numerację 68,5): „czyż mam oddać to, czegom nie porwał?”.
46	 Cf. Rz 5,12: „Dlatego też, jak przez jednego człowieka grzech wszedł na świat, a przez 

grzech śmierć, i  w  ten sposób śmierć przeszła na wszystkich ludzi, ponieważ wszyscy 
zgrzeszyli...”.

47	 Cf. Przekład Dialogu, przypis 21.
48	 W Dialogu (s. 206–207): „Liberum arbitrium pro ingenita nobilitate a nulla cogitur neces-

sitate, neque a Deo, quia si sic, esset dare duo opposita stare simul”. Ponownie, chociaż 
przedstawiona myśl nawiązuje do rozważań św. Bernarda w De gratia et libero arbitrio 
tractatus (cf. ibidem, 1.2; 4.9, tom 182, red. J.-P. Migne, Paris 1859, Patrologia Latina, 
s. 1002–1003, 1006–1007), cytat jest bliski ustępowi Quaestiones disputatae de veritate 
św. Tomasza z Akwinu (ibidem, kwestia 22, artykuł 5): „Praeterea, Bernardus dicit, quod 
liberum arbitrium ex ingenita nobilitate nulla necessitate movetur. Sed dignitas voluntatis 
auferri non potest. Ergo non potest voluntas de necessitate aliquid velle”. (św. Tomasz 
z Akwinu, Kwestie dyskutowane o prawdzie, tłum. A. Aduszkiewicz et al., tom 2, Kęty: Wy-
dawnictwo Antyk, 1998, s. 207: „Bernard twierdzi, że z powodu przyrodzonej godności 
wolna wola nie jest poruszona przez żadną konieczność. Godność woli nie może jednak 
zniknąć. Dlatego wola nie może chcieć czegoś z konieczności”). Cf. M. Borelli, V. A. Buf-
fon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 329.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje104

w komentarzu do Księgi Rodzaju: „Bóg nie może działać wbrew natu-
rze, którą ustanowił dobrą wolą”49. Bóg mógłby jednak usunąć ten wa-
runek wolności wyboru z dowolnej osoby i nadać inny – tak jak ogień 
nie może przestać spalać, pozostając ogniem, chyba że jego natura zo-
stanie zmieniona i czasowo zawieszona mocą Bożą. Tym bardziej więc 
żadne inne stworzenie mniej doskonałe od Boga – jak dobry anioł czy 
anioł upadły, a tym bardziej kobieta, która jest mniej doskonała i słab-
sza od nich – nie może tego dokonać. I Augustyn podaje powód tego, 
pisząc: „Ponad naszym umysłem nie ma nic poza Bogiem, ani też nie 
ma nic pośredniego między Bogiem a naszym umysłem”50. Ten zaś, 
kto zmusza [do czegoś], musi być ponad tym, kto jest zmuszany; jed-
nak Ewa miała niższy status (inferior) niż Adam, a zatem nie była ona 
przyczyną grzechu. W piętnastym rozdziale księgi Koheleta napisano: 
„Bóg od początku ustanowił człowieka i pozostawił go w dłoni swojej 
porady, dodając także swoje przykazania i nakazy. Jeśli zechcesz zacho-
wać przykazania, one zachowają ciebie i uczynią Twoją wiarę miłą”51. 

49	 Nie jest to bezpośredni cytat z Komentarza słownego do księgi Rodzaju, niemniej rozważania 
ze wspomnianego dzieła mają taki wydźwięk: św. Augustyn, De Genesi ad Litteram, 11.9–16, 
tom 34, red. J.-P. Migne, Paris 1845, Patrologia Latina, tom 34, s. 434–458). Bliskie tym sło-
wom (w Dialogu, s. 207: „Augustinus super Genesi: non potest deus facere contra naturam 
quam bona voluntate instituit.”) jest sformułowanie z De potentia św. Tomasza: (kwestia 6, ar-
tykuł 1, argument 9): „Unde Augustinus dicit, quod in operibus sex dierum non quaeritur quid 
Deus miraculose facere possit, sed quid rerum natura patiatur, quam tunc Deus instituit. Ergo 
nec postea Deus aliquid fecit contra naturae cursum”. (św. Tomasz z Akwinu, O mocy Boga, 
tom 3, red. M. Olszewski, J. Pyda, Kęty: Wydawnictwo Marek Derewiecki, 2010, kwestia 6, 
tłum. J. Pyda, s. 323: „Dlatego też Augustyn powiada, że w dziełach sześciu dni nie należy 
doszukiwać się tego, co Bóg może uczynić w sposób cudowny, lecz co dopuszcza natura rze-
czy, którą wówczas Bóg ustanowił. A zatem i później Bóg nie uczynił niczego przeciw biegowi 
natury”). Cf. M. Borelli, V. A. Buffon, N. G. Jakubecki, „The Fruit of Knowledge”, s. 327. 

50	 W Dialogu (s. 207–208): „Supra mentem nostram nihil praeter Deum, nec inter Deum 
et mentem nostram est aliquid medium”. Ponownie – co wskazują redaktorzy Defense 
of Eve – zdanie to jest bardzo bliskie passusowi Komentarza do ‘Sentencji’ św. Tomasza 
z Akwinu (Scriptum super Sententiis, księga II, dystynkcja 23, kwestia 2, artukuł 1): „Pra-
eterea Augustinus dicit, quod inter mentem nostram et Deum nihil est medium secundum 
naturam mentis” („Ponadto Augustyn mówi, że pomiędzy naszym umysłem a Bogiem nie 
ma nic pośredniego co do natury umysłu”). Akwinata streszcza w ten sposób myśl Au-
gustyna na przykład z O prawdziwości religii katolickiej (De vera religione, 113, tom 34, 
red. J.-P. Migne, Paris, 1845, Patrologia Latina, s. 172).

51	 Jest to parafraza słów z księgi Mądrość Syracha, Syr 15,14–15: „On na początku stworzył 
człowieka i zostawił go własnej mocy rozstrzygania. Jeżeli zechcesz, zachowasz przykaza-
nia, a dochować wierności jest [Jego] upodobaniem”.



1056. Przekład Dialogu

Stąd wydaje się, że Adam raczej oskarżał Boga, niż bronił siebie, gdy 
powiedział: „Żona, którą mi dałeś, sprawiła, że zgrzeszyłem”52.

Jeśli z  kolei chodzi o  to, że najukochańsza towarzyszka mogła 
łatwiej zwieść mężczyznę niż najpodlejszy wąż kobietę, uważam, że 
o wiele mniej zgrzeszyła Ewa, słaba i nieświadoma z natury, zgadzając 
się z najprzebieglejszym wężem uznanym za mądrego, niż Adam, stwo-
rzony przez Boga jako mający doskonałą wiedzę i rozumienie, [który 
mimo to] uwierzył niedoskonałej kobiecie i posłuchał jej słów.

To, że Ewa dłużej trwała w grzechu, a więc bardziej zgrzeszyła, 
ponieważ tym cięższe są przewinienia, im dłużej trzymają nieszczęsną 
duszę w więzach – jest oczywiście prawdą, jednakże tylko wtedy, gdy 
grzechy są równe i popełnione przez tę samą osobę lub przez osoby 
podobne sobie. Jednak Adam i Ewa nie byli sobie równi, ponieważ 
Adam był istotą doskonałą a Ewa niedoskonałą i pozostającą w nie-
wiedzy.

Wreszcie, zacytuję Twoje słowa: „kobieta była zarówno powodem, 
jak i przykładem grzechu, a Grzegorz bardzo potępił przykład grze-
chu. I Chrystus bardziej potępił winę Żydów działających w niewie-
dzy, ponieważ nastąpiła jako pierwsza, niż wyrok Piłata, człowieka 
bardziej wykształconego, gdy powiedział: «większy grzech mają ci, 
którzy mnie tobie wydali i tak dalej»”53. [W odniesieniu do nich] wy-
jaśniam, że Chrystus nie potępił motywacji działających w niewiedzy 
Żydów dlatego, że byli pierwsi, ale dlatego, że wynikała z ich własnej 
złośliwości i  przewrotnego, diabolicznego uporu. Nie grzeszyli bo-
wiem z niewiedzy, ponieważ bardziej nieświadomy w  tych sprawach 
był poganin Piłat niż Żydzi, którzy mieli Prawo i proroków, czytali ich 
i codziennie widzieli znaki odnoszące się do Niego [to jest do Chry-
stusa]. Jak mówi Ewangelia według św. Jana, w rozdziale piętnastym: 
„Gdybym nie przyszedł i nie mówił do nich, nie mieliby grzechu; te-
raz jednak nie mają usprawiedliwienia dla swego grzechu”54. Dlatego 

52	 Rdz 3,12: „Mężczyzna odpowiedział: «Niewiasta, którą postawiłeś przy mnie, dała mi 
owoc z tego drzewa i zjadłem»”.

53	 Cf. wyżej, s. 96.
54	 J 15,22, tak też przetłumaczony jest ten ustęp w Biblii Tysiąclecia: „Gdybym nie przyszedł 

i nie mówił do nich, nie mieliby grzechu. Teraz jednak nie mają usprawiedliwienia dla 
swego grzechu”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje106

sami powiedzieli: „Co czynimy, przecież ten człowiek czyni wiele zna-
ków?”55. I dalej: „Powiedz nam otwarcie, czy Ty jesteś Chrystusem!”56. 
Albowiem ten lud był szczególny dla Boga, a sam Chrystus powiedział: 
„Nie jestem posłany do nikogo innego, jak tylko do owiec z domu Izra-
ela, które zaginęły… Nie jest dobrze odbierać dzieciom chleb i rzucać 
go psom”57. Wobec tego Żydzi zgrzeszyli bardziej, ponieważ Jezus bar-
dziej ich miłował. I niech te słowa, wypowiedziane przeze mnie, bez-
bronną i biedną kobietę, wystarczą.

Ludovico: W tak boski sposób ujęłaś to wszystko, że można są-
dzić, iż zostały zaczerpnięte nie tylko ze źródeł filozoficznych i teolo-
gicznych, ale wręcz z [samego] nieba. Z tego powodu bardziej zasługują 
na pochwałę niż na sprzeciw. Abyś jednak nie została pozbawiona uży-
teczności zaczerpniętej [z tej polemiki], przyjmij to, co najkrócej można 
powiedzieć za odmienną opinią, abyś mogła zasiewać słodkie nasiona 
raju, które ucieszą czytelników i rozświetlą cię chwałą.

Ewa wykazała się zupełną niewiedzą, ponieważ wolała uwierzyć 
diabłu niż Stwórcy. Niewiedza ta zaś wynikała z  jej przewinienia, jak 
zaświadcza biblijna opowieść, dlatego też nie usprawiedliwia grzechu. 
W  istocie, jeśli prawda ma zostać wypowiedziana, wyjątkowo bezro-
zumne było nietrzymanie się zasad, które ustanowił najlepszy Bóg 
i pójście za próżną nadzieją oraz pozbawienie samej siebie tego, co już 
posiadała i tego, do czego dążyła.

Nie chciałbym podzielić tego, co Ty złączyłaś: potępiona niesta-
łość Ewy nie wynikała z natury, ale z  charakteru, ponieważ tego, co 
jest w nas z natury, zgodnie z opinią najmądrzejszych filozofów, ani nie 
chwalimy, ani nie potępiamy. Natura kobiety bowiem była doskonała 
i  odpowiednia, biorąc pod uwagę zdolności rozumowe (rationi), płeć 

55	 J 11,47: „Wobec tego arcykapłani i  faryzeusze zwołali Wysoką Radę i rzekli: «Cóż my 
robimy wobec tego, że ten człowiek czyni wiele znaków?»”. 

56	 Mk 14,61: „Lecz On milczał i nic nie odpowiedział. Najwyższy kapłan zapytał Go po-
nownie: «Czy Ty jesteś Mesjasz, Syn Błogosławionego?»”. Mt 26,63: „Lecz Jezus milczał. 
A najwyższy kapłan rzekł do Niego: «Poprzysięgam Cię na Boga żywego, powiedz nam: 
Czy Ty jesteś Mesjasz, Syn Boży?»”. Łk 22:67: „Rzekli: «Jeśli Ty jesteś Mesjasz, powiedz 
nam!» On im odrzekł: «Jeśli wam powiem, nie uwierzycie Mi (…)”; Łk 22,70: „Zawołali 
wszyscy: «Więc Ty jesteś Synem Bożym?» Odpowiedział im: «Tak. Jestem Nim»”.

57	 Mt 15,24.26: „Lecz On odpowiedział: «Jestem posłany tylko do owiec, które poginęły 
z domu Izraela». (…) On jednak odparł: «Niedobrze jest zabrać chleb dzieciom, a rzucić 
psom»”.



1076. Przekład Dialogu

i wiek, ponieważ jak dzikie zwierzęta zostały wyposażone w zęby, bydło 
w rogi, a ptaki w pióra, tak kobieta otrzymała rozum wystarczający dla 
zachowania i  podążania za zdrowiem duszy. Jeśli Ewa została stwo-
rzona z natury jako pomoc, dopełnienie, pociecha i  radość dla męż-
czyzny, to działała wbrew prawom [swojej] natury, przydając mu trudu, 
niedoskonałości, smutków i lamentów, które święte dekrety uznały za 
najcięższe zbrodnie. Także prawa ludzkie, przez długi czas układane 
przez najznamienitsze umysły, na podstawie niewątpliwego rozumowa-
nia ustanowiły, że im bardziej zabór cudzej rzeczy odbywa się wbrew 
woli właściciela, tym na surowszą karę zasługuje.

To, co piszesz o przekroczeniu [boskich] przykazań, nie uwalnia 
od winy Ewy, która sama ich nie dochowała. Czym natomiast różni 
się grzech anioła od grzechu człowieka, to niezwykle obszerne za-
gadnienie i jak najgodniejszy pokarm dla twego znakomitego umysłu, 
ale zbyt rozległe, by [rozważać je] w tak krótkim czasie. Jak jednak, 
według ciebie, ma się do zasady dobroci najwyższego Boga to, że 
większe kary spadają na tych, którzy mniej zgrzeszyli – tego nie po-
trafię pojąć.

Zbyt mocno zawężasz poglądy Arystotelesa na pierwsze przy-
czyny. Bez wątpienia każda przyczyna przyczyny jest przyczyną uprzy-
czynowanego. Ponieważ jednak Adam miał wolną wolę, nie czynię go 
wolnym od przewinienia, a chociaż cała wina Adama w pewien sposób 
przeze mnie została przypisana Ewie, mimo to nie [uważam], że była 
ona całkowitą i jedyną przyczyną [grzechu Adama].

Co do [argumentu dotyczącego] wolnej woli i dobroci natury [ludz-
kiej] – jemu nie zaprzeczam.

Odnośnie do łatwości, z  jaką mężczyzna zgadza się ze słowami 
kobiety, pragnę, skoro piszę do ciebie, przemilczeć zwodniczość Twojej 
płci. Niech jednak moja opinia zostanie potwierdzona tym starożytnym 
powiedzeniem: „Nie ma skuteczniej niszczącej zguby niż wróg domo-
wy”58. Pierwsza matka wznieciła wielki pożar, który ku naszej zgubie 

58	 W Dialogu (s. 214): „Nulla pestis efficacior est ad nocendum quam familiaris inimicus”. 
Cf. Boecjusz, O pocieszeniu, jakie daje filozofia, 3.5, tłum. W. Olszewski, Warszawa: Pań-
stwowe Wydawnictwo Naukowe, 1962, s. 61: „A jakaż zaraza może okropniej szkodzić 
niż wróg, który był zaufanym powiernikiem?”.



Isotta Nogarola – humanistka i virgo pia. Przekłady i interpretacje108

nie został jeszcze ugaszony59. To wskazuje ogromną wagę jej grzechu: 
albowiem tak jak te choroby ciała są poważniejsze, które trudniej się 
leczy, tak samo jest z wadami duszy.

Skoro ja to powiedziałem, nie musisz słuchać; możesz wzgardzić 
[moimi słowami] i  zlekceważyć [je], jeśli [i  tak] Augustyn wnioskuje: 
„zgrzeszyli równi pychą, [a św. Grzegorz wskazuje] zasadę: [„tym cięż-
sze są przewinienia], im dłużej [trzymają nieszczęsną duszę w  wię-
zach”]60 i tak dalej. Czytajmy historię męki i sny żony Piłata, jego słowa, 
obmycie rąk, ucieczkę od [samodzielnego] osądzenia, a przyznamy, że 
to Piłat bardziej niż Żydzi rozumiał niesprawiedliwość wyroku. Z tego 
wynika, że siła moich argumentów nie została osłabiona.

Wyjaśniłem [swoją opinię] w jak najkrótszych słowach, po pierwsze 
dlatego, że polecono mi nie przekraczać przesłanego arkusza61, po drugie 
dlatego, że mówię do Ciebie – najznakomitszej uczonej. Nie chcę bowiem 
być przewodnikiem na tak wielką drogę dla Ciebie, której ze względu na 
największą dobroć wszystko najjaśniej się ujawnia. Ty naprawdę przeby-
wasz wśród nas na ziemi niczym jakiś obraz życia niebiańskiego.

Wskazałem, jak to się mówi, palcem w stronę źródeł i chociaż inni 
mogą uznać, że moje słowa cierpią na wadę niejasności, jeśli Ty, najbar-
dziej światła, przyjmiesz je i połączysz z tym, co Ty i ja już napisaliśmy, 
to nasze poglądy staną się znane i jasne i zabłysną w ciemnościach.

A  jeśli nawet okażą się zupełnie nieudolne, to dzięki swojemu 
kunsztowi sprawisz, że będą godne Twego talentu, cnoty i chwały – Ty 
bowiem zawsze, niczym żołnierze na dźwięk trąb, przygotowujesz 
samą siebie na dźwięk świętych słów do nowych bitew, jako coraz lepiej 
uzbrojoną i gotową [do nich]. I Ty idziesz przeciwko mnie, który całą 
sumę moich myśli zwróciłem ku czytaniu i pisaniu w tym samym, jak 
to mówią, duchu, aby przedstawić mój pogląd, i bronić się przed tym, 
co piszesz, choć sam ze wszystkich stron miotany jestem przez burze 
i fale obowiązków. Żegnaj.

59	 Cf. Gajus Salustiusz Krispus, Sprzysiężenie Katyliny, tłum. K. Kumaniecki, Wrocław: 
Ossolineum, 2006, 31, s. 27: „Wtedy ów szalejąc zawołał: ponieważ osaczony przez 
nieprzyjaciół, pchany jestem w przepaść, pożar, który mnie ogarnia, zgaszę ruiną”.

60	 Cf. wyżej, s. 96.
61	 Prawdopodobnie Isotta i Ludovico umówili się na maksymalną długość swoich rozważań 

i odpowiedzi na argumenty rozmówcy/rozmówczyni.



BIBLIOGRAFIA

Źródła
Ambroży, św., De Paradiso, Patrologia Latina, tom 14, red. J.-P. Migne, 

Paris 1882.
Ambroży, św., Wykład Ewangelii według św. Łukasza, tłum. W. Szołder-

ski, oprac. A. Bogucki, Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 
1977.

Arystoteles, Analytica Priora et Posteriora, red. W. D. Ross, Oxford: E Ty-
pographeo Calendroniano, 1964.

Arystoteles, Analityki wtóre, w: idem, Dzieła wszystkie, tom 1, tłum. 
K. Leśniak, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 1990.

Arystoteles, Etyka Nikomachejska, w: idem, Dzieła wszystkie, tom 5, tłum. 
D. Gromska, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2002.

Arystoteles, Metafizyka, tłum. K. Leśniak, Warszawa: PWN, 1983.
Arystoteles, Nicomachean Ethics, red. E. Capps, tłum. H. Rackham, Lon-

don: William Heinemann, New York: Putnam’s Sons, 1926.
Augustyn, św., Ad Orosium contra Priscillianistas et Origenistas liber unus, 

Patrologia Latina, tom 42, red. J.-P. Migne, Paris 1845.
Augustyn, św., De duabus animabus contra Manichaeos, Patrologia Latina, 

tom 42, red. J.-P. Migne, Paris 1845.
Augustyn, De Genesi ad Litteram, Patrologia Latina, tom 34, red. J.-P. Mi-

gne, Paris 1845.
Augustyn, św., De natura et gratia, Patrologia Latina, tom 4, red. J.-P. Mi-

gne, Paris 1865.
Augustyn, św., De vera religione, 113, Patrologia Latina, tom 34, red. 

J.-P. Migne, Paris 1845.
Augustyn, św., Ennarationes in Psalmos, Patrologia Latina, tom 36, red. 

J.-P. Migne, Paris 1841.
Augustyn, św., Komentarz słowny do księgi Rodzaju: w: idem, Pisma egzege-

tyczne przeciw manichejczykom, tłum. J. Sułowski, oprac. W. Myszor, 
Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1980.



Bibliografia110

Augustyn, św., O dwóch duszach, w: idem, Pisma przeciw manichejczykom, 
tłum. J. Sulowski, oprac. W. Myszor, Warszawa: Akademia Teologii 
Katolickiej, 1990.

Bernard, św., De gratia et libero arbitrio tractatus, Patrologia Latina, tom 182, 
red. J.-P. Migne, Paris 1859.

Boecjusz, O pocieszeniu, jakie daje filozofia, 3.5, tłum. W. Olszewski, War-
szawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1962.

Bracciolini, P., Eulogies. Six Laments for Dead Friends, red. i tłum. J. De 
Keyser i H. Schadee, Gent: Lysa, 2023.

Cereta, L., Collected Letters of  a Renaissance Feminist, tłum., red. D. Robin, 
Chicago: University of  Chicago Press, 1997.

Cereta, L., Laura Cereta en la Querella de las mujeres, tłum. C.  Sánchez 
Pérez, oprac. M. Arriaga, Madrid: Dykinson, 2020.

Cereta, L., Laura Cereta: Quattrocento Humanist, red. A. Rabil, Jr., Bing-
hamton, N.Y.: Medieval and Renaissance Texts and Studies, 1981.

Cereta, L., Laurae Ceretae Brixiensis feminae clarissimae epistolae jam primum 
è M S in lucem productae à Iacobo Philippo Tomasino, qui eius vitam, & no-
tas addidit, red. G. F. Tomasini, Padova: Franciscus Bolzetta, 1640.

Cyceron, Mowy Marka Tulliusza Cycerona, tłum. E. Rykaczewski, Paryż: 
Xięgarnia Luxeburgska, 1870.

Cyceron, Pisma Filozoficzne, tłum. E. Rykaczewski, Poznań: Nakładem 
Biblioteki Kórnickiej, 1879.

Erazm z  Rotterdamu, Eximii doctoris Hieronymi Stridonensis vita, w: 
Omnium Operum Divi Eusebii Hieronymi Stridonensis, red. Erasmus, 
Basel: Johannes Froben, 1516.

Fedele, C., Clarissimae Feminae Cassandrae Fidelis venetae. Epistolae et oratio-
nes, red. G. F. Tomasini, Padova: Franciscus Bolzetta, 1636.

Fedele, C., Letters and Orations, red., tłum. D. Robin, Chicago: University 
of  Chicago Press, 2000.

Fedele, C., Orazioni ed epistole, red., tłum. A. Fedele, Padova: Il Poligrafo 
Pubblicazione, 2010.

Fonte, M., Das Verdienst der Frauen. Warum Frauen würdiger und voll-
kommener sind als Männer, red., tłum. D. Hacke, München: Verlag 
C. H. Beck, 2001.

Fonte, M., El Mérito de las mujeres, tłum. J. Abad, Sevilla: Arcibel, 2013.



Bibliografia 111

Fonte, M., Il Merito delle donne. Ove chiaramente si scuopre quanto siano elle 
degne e più perfette de gli huomini, Venetia: Domenico Imberti, 1600.

Fonte, M., Le Mérite des femmes, red., tłum. F. Verrier, Paris: Éditions Rue 
d’Ulm, 2002.

Fonte, M., The Worth of  Women: Wherein is Clearly Revealed Their Nobility 
and Their Superiority to Men, tłum. V. Cox, Chicago: University of  
Chicago Press, 1997.

Gajus Salustiusz Krispus, Sprzysiężenie Katyliny, tłum. K. Kumaniecki, 
Wrocław: Ossolineum, 2006.

Gracjan, Decretum, red. T.  Reuter, G.  Silagi, München: Monumenta 
Germaniae Historica, 1990: https://geschichte.digitale-sammlun-
gen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_408 (dostęp: 
16.09.2025).

Grzegorz Wielki, św., Księga reguły pasterskiej, tłum. J.  Czuj, Poznań: 
Księgarnia Akademicka. Spółdzielnia z odp. udz., 1948.

Grzegorz Wielki, św., Moralia, Patrologia Latina, tom 75, red. J.-P. Mi-
gne, Paris 1844.

Grzegorz Wielki, św., Moralia. Komentarz do Księgi Hioba, tom 1, tłum. 
T. Fabiszak et al., Kraków: Wydawnictwo Benedyktynów, 2006.

Grzegorz Wielki, św., Moralia, tłum. S. Naskręt et al., tom 3, Tyniec: 
Wydawnictwo Benedyktynów, Kraków 2007.

Grzegorz Wielki, św., Regulae pastoralis, Patrologia Latina, tom 77, red. 
J.-P. Migne, Paris 1896.

Guarino Veronese, Epistolario di Guarino Veronese, red. R.  Sabbadini, 
tomy 1–3, Venezia: A Spese della Società, 1915–1919.

Hugon ze Strasburga, Compendium theologiae veritatis, w: M. Burger, Hugo 
Ripelin von Strassburg (Ps.-Albert) in Brugge, Stadsbibliotheek, Hs. 372, 
„Bulletin de Philosophie Médiévale”, 45 (2003), s. 87–104.

Julius Firmicus Maternus, De Errore Profanarum Religionum, Patrologia 
Latina, tom 12, red. J.-P. Migne, Paris 1845.

Krystyna de Pizan, Księga o mieście Pań, tłum. A. Loba, wstęp J. Srzel-
czyk, Poznań: WN UAM, 2022.

Księga o  przyczynach, tłum. Z.  Brzostowska, M.  Gogacz, Warszawa 
1970: edycja internetowa wydania pierwszego: https://katedra.
uksw.edu.pl/gogacz/ksiazki/ksiega_o_przyczynach.pdf  (dostęp: 
16.09.2025).

https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_408
https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/kapitel/dc_chapter_0_408


Bibliografia112

Lombard, P., Cztery księgi Sentencji, tłum. bp J. Wojtkowski, tom 1, Olsz-
tyn: Gutgraf, 2013.

Lukan, M. A., De bello civili sive Pharsalia, The Latin Library: https://
www.thelatinlibrary.com/lucan.html (dostęp: 16.09.2025).

Lukan, M. A., Wojna domowa, tłum. i oprac. M. Brożek, Kraków: Secesja, 
1994.

Morata, O., Briefe, tłum. R. Kößling und G. Weiss-Stählin, Leipzig: Rec-
lam, 1991.

Morata, O., Opera omnia cum eruditorum testimonijs, Basilea: Pietro Perna, 
1558.

Morata, O., The Complete Writings of  an Italian Heretic, red., tłum. 
H. N. Parker, Chicago: The University of  Chicago Press, 2003.

Nogarola, F., Isotae Nogarolae veronensis, dialogus, quo, utrum Adam vel Eva 
magis peccaverit, quaestio satis nota, sed non adeo explicata, continetur, Al-
dus: Venezia, 1563.

Nogarola, I., Chi abbia maggiormente peccato Adamo od Eva, tłum. E. Franco 
Venini, Venezia: Vicentini e Franchi, 1851.

Nogarola, I., Complete writings. Letterbook, Dialogue on Adam and Eve, Ora-
tions, red., tłum. M. L. King, D. Robin, Chicago, London: The Uni-
versity of  Chicago Press, 2004.

Nogarola, I., Dialogo d’Isotta Nogarola veronesa en el que se trata la cuestion 
ya conocida pero no definida, de si pecó más Adam o Eva, tłum. J. Aguilar 
González, w: M. A. Flórez, Isotta Nogarola: ¿Quién pecó más, Adán 
o Eva?, Sevilla: ArCiBel, 2013.

Nogarola, I., Eine gewisse neue Theologie. Der Dialog der Isotta Nogarola 
„Über die gleiche oder ungleiche Sünde Evas und Adams” von 1451, tłum. 
K.  Fietze, w: Kennt der Geist kein Geschlecht?, red. E.  Gössmann, 
München: Iudicium, 1994 (Archiv für philosophie- und theologie-
geschichtliche Frauenforschung, tom 6), s. 76–107.

Nogarola, I., Isotae Nogarolae Veronensis opera quae supersunt omnia; accedunt 
Angelae et Zeneverae Nogarolae epistolae et carmina, collegit A. Comes 
Apponyi, red. E.  Abel, 2 tomy, Vienna: apud Gerold et socios; 
Budapest apud Fridericum Kilian, 1886.

Nogarola, I., Isotta Nogarola’s Defense of  Eve. A Latin Text of  the ‘De Pari aut 
Impari Evae atque Adae Peccato’ with Running Vocabulary and Commen-
tary, red. F. P. Boyle, S. A. Chapman, D. Goud, Th. G. Hendrickson, 

www.thelatinlibrary.com/lucan.html


Bibliografia 113

S. Karmali, K. Leininger, J. A. Stern, A. Wilson-Bivera, Pixelia Piu-
blishing: Open Access Educational Texts, 2022.

Nogarola, I., L’Opera: le Epistole, il Dialogo, le Orazioni, tłum. A. Pacifico, 
Verona: Valedonga, 2011.

Owidiusz, Metamorfozy, The Latin Library: https://www.thelatinlibrary.
com/ovid.html (dostęp: 16.09.2025).

Petrarka, Francissi (sic) Petrarchae carmen in laudem Hieronymi. Hieronymus 
de monacho captivo. Idem de Paulo primo eremita. Hilarius de Maria Magda-
lena/ Basilius Magnus de vita solitaria, Fano: Girolamo Soncino, 1504.

Piotr z  Poitiers, Sententiae Petri Pictaviensis, tom 2, red. P. S.  Moore, 
J. N. Garvin, M. Dulong, Notre Dame: University of  Notre Dame 
Press, 1950.

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysiąclecia, Poznań–War-
szawa: Wydawnictwo Pallottinum, 2000, online: https://biblia.pl/ 
(dostęp: 15.09.2025).

Poliziano, A., Miscellanies, red. i tłum. A. R. Dyck, A. Cottrell, tomy 1–2, 
Cambridge: Harvard University Press, 2020.

Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona boskie, w: Corpus Dionysiacum, tłum. 
M. Dzielska, tom 1, Warszawa: Fundacja Augusta hrabiego Ciesz-
kowskiego, 2021.

Seneka, Dialogi, tłum. L. Joachimowicz, Warszawa: Pax, 1989.
Tomasz z Akwinu, św., Kwestie dyskutowane o prawdzie, tłum. A. Adusz-

kiewicz et al., tom 2, Kęty: Wydawnictwo Antyk, 1998.
Tomasz z Akwinu, św., O mocy Boga, tom 3, red. M. Olszewski, J. Pyda, 

Kęty: Wydawnictwo Marek Derewiecki, 2010.
Tomasz z Akwinu, św., Quaestiones disputatae de malo, tom 23, Leonina, 

Roma–Paris, 1982.
Tomasz z  Akwinu, św., Quaestiones disputatae de potentia, Taurini 1956, 

Corpus Thomisticum: https://www.corpusthomisticum.org/
qdp5.html (dostęp: 15.09.2025).

Tomasz z Akwinu, św., Quaestiones disputatae de veritate, tom 22, Leonina, 
Tommaso, Roma, 1970–1976.

Tomasz z  Akwinu, św., Scriptum super Sententiis, Parma, 1856, Corpus 
Thomisticum: https://www.corpusthomisticum.org/snp0000.html 
(dostęp: 16.09.2025).

https://biblia.pl/
https://www.corpusthomisticum.org/qdp5.html
https://www.corpusthomisticum.org/snp0000.html


Bibliografia114

Tomasz z Akwinu, św., Summa teologii I, q. 1–26, w: idem, Dzieła wszyst-
kie Tomasza z Akwinu, tom 15, Toruń–Warszawa–Poznań: Funda-
cja Pro Futuro Theologiae, Instytut Tomistyczny, Wydawnictwo 
W drodze, 2023.

Tomasz z Akwinu, św., Summa Theologiae, tomy 4–12, Leonina, Rzym 
1882–1906.

Valla, L., In quatrum librum Elegantiarum praefatio, w: Prosatori latini del qu-
attrocento, red. E. Garin, Milano, Napoli: Riccardo Ricciardi editore, 
1952, s. 612–622.

Vergerio, P., Pierpaolo Vergerio and Saint Jerome. An Edition and Translation 
of  ‘Sermones pro sancto Hieronymo’, red. J. M. McManamon, Tempe: 
Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, 1999.

Wergiliusz, Eneida, The Latin Library: https://www.thelatinlibrary.
com/vergil/aen1.shtml (dostęp: 15.09.2025).

Opracowania
Abel, E., De Isotae Nogarolae vita, w: Isotta Nogarola, Isotae Nogarolae 

Veronensis opera quae supersunt omnia; accedunt Angelae et Zeneverae No-
garolae epistolae et carmina, collegit A. Comes Apponyi, red. E. Abel, 
tom 1, Vienna: apud Gerold et socios; Budapest apud Fridericum 
Kilian, 1886, s. I–CLV.

Allen, P., The Concept of  Woman, tom 2: The Early Humanist Reformation, 
1200–1500, Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 2002.

Arriaga Flórez, M., Cerrato, D., Rosal Nadales, M., Poetas italianas de los 
siglos XIII y XIV en la Querella de las mujeres, Sevilla: Arcibel Editores, 
2012.

Benckhuysen, A. W., The Gospel According to Eve: A History of  Womens 
Interpretation, Lisle: InterVarsity Press, 2019.

Benson, P., Invention of  the Renaissance Woman: The Challenge of  Female In-
dependence in the Literature and Thought of  Italy and England, University 
Park, Pennsylvania: Penn State Press, 1992.

Beyond their Sex. Learned Women of  the Eurepean Past, red. P. H. Labalme, 
New York: New York University Press, 1980.



Bibliografia 115

Bigi, E., „Barbaro, Ermolao”, w: Dizionario Biografico degli Italiani, tom 6, 
1964: https://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res
-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biogra-
fico) (dostęp: 15.09.2025).

Blamires, A., The Case for Women in Medieval Culture, Oxford: Oxford 
University Press, 1998.

Borelli, M., Buffon, V. A., Jakubecki, N. G., „The Fruit of  Knowledge: 
To Bite or Not to Bite? Isotta Nogarola on Eve’s Sin and its Scho-
lastic Sources”, w: Women’s Perspectives on Ancient and Medieval Philo-
sophy, red. I.  Chouinard, Z.  McConaughey, A.  Madeiros Ramos, 
R. Noël, Cham: Springer, 2021, s. 321–341.

Boršić, L., Skuhala Karasman, I., Isotta Nogarola – The Beginning of  Gender 
Equality in Europe, „The Monist”, 98 (2015), nr 1, s. 43–52.

Bostock, D., Aristotle Ethics, Oxford: Oxford University Press, 2000.
Bravo Vivar, F., Teoría aritotélica de la responsabilidad, „Estudios de Filoso-

fia”, 34 (2006), s. 109–132.
Brown, H., „Women Translators in Early Modern Europe”, w: Routledge 

Handbook of  Translation, Feminism and Gender, red. L. von Flotow, 
H. Kamal, London: Routledge, 2020, s. 117–126.

Carpanè, L., „Nogarola, Isotta”, w: Dizionario biografico degli italiani, 
tom  79, 2013: https://www.treccani.it/enciclopedia/isotta-noga-
rola_(Dizionario-Biografico) (dostęp 15.09.2025).

Cerrato, D., Agli inizi della querelle des femmes in Italia. Scrittrici e percorsi 
interpretativi, Madrid: Dykinson, 2022.

Chiecchi, G., La parola del dolore. Primi studi sulla letteratura consolatoria tra 
Medioevo e Umanesimo, Roma, Padova: Editrice Antenore, 2005.

Cortese, D., „Francesco della Rovere e le ‘orationes’ sull’immacolata 
del vescovo di Padova Fantino Dandolo (1448)”, w: Regnum hominis 
et regnum Dei. Acta quarti Congressus, Paduae 24-29 Sept. 1976, red. 
C. Bérubé, 2. Sectio specialis: La tradizione scotistica veneto-pado-
vana, Studia Scholastico-Scotistica 7, Roma, 1978, s. 61–68.

Cox, V., Lyric Poetry by Women of  the Italian Renaissance, Baltimore: John 
Hopkins University Press, 2013, s. 360–364.

Cox, V., Women wiriting in Italy: 1400–1650, Baltimore: Johns Hopkins 
University Press, 2008.

ttps://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_%28Dizionario-Biografico%29
ttps://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_%28Dizionario-Biografico%29
ttps://www.treccani.it/enciclopedia/ermolao-barbaro_res-298e0366-87e7-11dc-8e9d-0016357eee51_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/isotta-nogarola_(Dizionario-Biografico)
https://www.treccani.it/enciclopedia/isotta-nogarola_(Dizionario-Biografico)


Bibliografia116

Die europäische Querelle des Femmes: Geschlechterdebatten seit dem 15. Jahrhun-
dert, red. G. Bock, M. Zimmermann, Stuttgart, Weimar: Metzler, 
1997.

Donioni, P. L., „Voluntarietà di vizio e virtù (Aristotle Eth. Nic. III 
1–7)”, w: Etica politica retorica: studi su Aristotele e la sua presenza nell’età 
moderna, red. E. Berti, L. Napolitano Valditara, L’Aquila: Japadre, 
1989, s. 3–21.

Encyclopedia of  Women in the Renaissance: Italy, France and England, red. 
D.  Robins, A. R.  Larsen, C.  Levin, Santa Barbara: Bloomsbury, 
2007.

Esposito Frank, M., Le insidie dell’allegoria: Ermolao Barbaro il Vecchio e la 
lezione degli antichi, Venezia: Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed 
Arti, 1999.

Filiuolo, B. „Pontano, Giovvani”, w: Dizionario Biografico degli Italiani, 
tom 84, 2015: https://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni
-pontano_(Dizionario-Biografico)/ (dostęp: 15.09.2025).

Gaeta, F., „Barbo, Niccolò”, w: Dizionario Biografico degli Italiani, 
tom 6, 1964: https://www.treccani.it/enciclopedia/niccolo-
barbo_(Dizionario-Biografico)/?search=BARBO%2C%20Nic-
col%C3%B2%2F (dostęp: 15.09.2025).

Gasparini de Sandre, G., „Isotta Nogarola umanista, monaca, devota 
e pellegrina al Giubileo (1450)”, w: I percorsi della fede e l’esperienza 
della carità nel Veneto meridionale, red. A. Rigon, Padova: Il Poligrafo, 
2002, s. 133–154.

Gender in Debate From the Early Middle Ages to the Renaissance, red. T. Fen-
ster, C. Lees, New York: Palgrave, 2002.

Gibson, J., Education for Silence: Renaissance Women and the Language Arts, 
„Hypatia”, 4 (1989), s. 9–27.

Gothein, P., L’amicizia tra Lodovico Foscarini e l’umanista Isotta Nogarola, 
„La Rinascita”, VI (1943), s. 394–413.

Gowland, A., Consolations for Melancholy in Renaissance Humanism, „Socie-
tate şi Politică”, 6, 11(2012), s. 10–38.

Grabmann, M., Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 tomy, Freiburg 
im Breisgau: Herder, 1909–1911.

https://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-pontano_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/giovanni-pontano_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/niccolo-barbo_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DBARBO%252C%2520Niccol%25C3%25B2%252F
https://www.treccani.it/enciclopedia/niccolo-barbo_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DBARBO%252C%2520Niccol%25C3%25B2%252F
https://www.treccani.it/enciclopedia/niccolo-barbo_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DBARBO%252C%2520Niccol%25C3%25B2%252F


Bibliografia 117

Gullino, G., „Foscari, Jacopo”, w: Dizionario Biografico degli Italiani, tom 
49, 1997: https://www.treccani.it/enciclopedia/jacopo-foscari_
(Dizionario-Biografico) (dostęp: 15.09.2025).

Hankins, J., Lorenzo de’Medici as a Patron of  Philosophy, „Rinascimento”, 
34 (1994), s. 15–53.

Heinzmann, R., Filozofia średniowieczna, tłum. P. Domański, Kęty: Wy-
dawnictwo Antyk, 1999.

Jardine, L., Isotta Nogarola: Women humanists. Education for what?, „History 
of  Education”, 12 (1983), s. 231–244.

Kelly, J. N. D., Hieronim: życie, pisma, spory, tłum. R. Wiśniewski, War-
szawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 2003.

King,. M., „Isotta Nogarola (1418–1466)”, w: Italian women writers. 
A  Bio-bibliographical sourcebook, red. R.  Russel, Westport, London: 
Greenwood Press, 1994, s. 313–323.

King, M., The Death of  the Child Valerio Marcello, Chicago, London: The 
University of  Chicago Press, 1994.

King, M., Venetian Humanism in an Age of  Patrician Dominance, Princeton: 
Princeton University Press, 1986.

King, M. L., Women of  the Renaissance, Chicago, London: The University 
of  Chicago Press, 1991.

Kristeller, P. O., Iter Italicum, accedunt alia itinera: A Finding List of  Un-
catalogued or Incompletely Catalogued Humanistic Manuscripts of  the Re-
naissance in Italian and Other Libraries, 7 tomów; London: Warburg 
Institute; Leiden: E. J. Brill, 1967–1997.

Kristeller, P. O., Renaissance Thought and Its Sources, red. M. Mooney, New 
York: Columbia Univeristy Press, 1979.

Krueger, R., „Towards Feminism: Christine De Pizan, Female Advo-
cacy, and Women’s Textual Communities in the Late Middle Ages 
and Beyond”, w: The Oxford Handbook of  Women and Gender in Me-
dieval Europe, red. J. Bennett, R. Karras, Oxford: Oxford University 
Press, 2013.

Lloyd, G., The Man of  Reason: “Male” and “Female” in Western Philosophy, 
University of  Minnesota Press: Minneapolis, 1994.

Malpezzi Price, P., Ristaino, Ch., Lucrezia Marinella and the “querelle Des 
Femmes” in Seventeenth-century Italy, Madison, Teaneck, NJ: Fairleigh 
Dickinson University Press, 2008.

https://www.treccani.it/enciclopedia/jacopo-foscari_%28Dizionario-Biografico%29
https://www.treccani.it/enciclopedia/jacopo-foscari_%28Dizionario-Biografico%29


Bibliografia118

Marchesi, G. B., Le polemiche sul sesso femminile ne’ sec. XVI e XVII, „Gior-
nale Storico della Letteratura Italiana”, 25 (1895), s. 362–369.

McCallum-Barry, C., „Learned Women of  the Renaissance and Early 
Modern Period in Italy and England: The Relevance of  their Scho-
larship”, w: Women Classical Scholars: Unsealing the Fountain from the 
Renaissance to Jacqueline de Romilly, red. R. Wyles, E. Hall, Oxford: 
Oxford University Press, 2016, s. 29–47.

McClure, G. W., Sorrow and Consolation in Italian Humanism, Princeton: 
Princeton University Press, 1991.

McManamon, J. M., Funeral Oratory and the Cultural Ideals of  Italian Hu-
manism, Chapel Hill: University of  North Carolina Press, 1989.

Meyer, S. S., Aristotle on Moral Responsibility. Character and Cause, Oxford: 
Oxford University Press, 2011.

Meyer, S. S., „Moral Responsibility: Aristotle and After”, w: Companions 
to Ancient Thought, red. S. Everson, tom 4: Ethics, Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1998, s. 221–240.

Moral Psychology and Human Action in Aristotle, red. M. Pakaluk, G. Pear-
son, Oxford: Oxford University Press, 2011.

Moro, G., „Foscarini Ludovico”, w: Dizionario Biografico degli Ita-
liani, tom 49, 1997: https://www.treccani.it/enciclopedia/
ludovico-foscarini_(Dizionario-Biografico)/?search=FOSCA-
RINI%2C%20Ludovico%2F (dostęp: 15.09.2025).

Pagels, E., Adam, Eve, and the Serpent, Vintage Books: New York, 1989.
Palma, M., „Cendrata, Ludovico”, w: Dizionario Biografico degli Italiani, 

tom 23, 1979: https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-
cendrata_(Dizionario-Biografico)/ (dostęp: 15.09.2025).

Papiernik, J., Philosophies of  the Afterlife in the Early Italian Renaissance. 
Fifteenth-Century Sources on the Immortality of  the Soul, London, New 
York, Dublin: Bloomsbury Publishing, 2024.

Parker, H., „Angela Nogarola (ca. 1400) and Isotta Nogarola (1418–
1466): Thieves of  Language”, w: Women Writing Latin: From An-
tiquity to Early Modern Europe, red. L. Churchill, Ph. Brown, J. E. Jef-
frey, tom 3, New York: Routledge, 2002, s. 265–280.

Parker, H., „Latin and Greek Poetry by Five Renaissance Italian”, 
w: Sex and Gender in Medieval Latin Texts, The Latin Tradition, red. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DFOSCARINI%252C%2520Ludovico%252F
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DFOSCARINI%252C%2520Ludovico%252F
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-foscarini_%28Dizionario-Biografico%29/%3Fsearch%3DFOSCARINI%252C%2520Ludovico%252F
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-cendrata_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-cendrata_%28Dizionario-Biografico%29/


Bibliografia 119

B. K. Gold, P. A. Miller, Ch. Platter, Albany: State University of  
New York Press, 1997, s. 260–266.

Parker, H., „Renaissance Latin Elegy”, w: A Companion to Roman Love 
Elegy, red. B. K Gold, Hoboken: Blackwell Publishing, 2012, 
s. 476–490.

Parker, J., How to be a Classical Scholar – and a Woman – in the Fifteenth 
Century, „Antigone Journal” 2021, https://antigonejournal.
com/2021/03/isotta-nogarola (dostęp: 15.09.2025).

Passarelli, M. A., „Guarini, Girolamo”, w: Dizionario Biografico de-
gli Italiani, tom 60, 2003: https://www.treccani.it/enciclopedia/
girolamo-guarini_(Dizionario-Biografico)/?search=GUARI-
NI%2C%20Girolamo%2F (dostęp: 15.09.2025).

Pawlikowski, T., „Scholastyczna metoda”, w: Powszechna Encyklopedia 
Filozofii, red. A. Maryniarczyk, tom 8, Lublin: Wydawnictwo Pol-
skiego Towarzystwa Tomasza z Akwinu, 2007, s. 966–968.

Perpolli, C., L’ ‘Actio Panthea’ e l’Umanesimo veronese, „Atti e Memorie 
dell’Accademia di Agricultura, Scienze, Lettere ed Arti di Verona”, 
4/16, 1915, s. 4–162.

Pieper, J., Scholastyka. Postacie i  zagadnienia filozofii średniowiecznej, tłum. 
T. Brzostowski, Warszawa: PAX, 1963.

Raffoul, F., Origins of  Responsibility, Bloomington, Indiana: University of  
Indiana Press, 2010.

Ray, M. K., Writing Gender in Women’s Letter Collections of  the Italian Re-
naissance, Toronto, Buffalo, London: University of  Toronto Press, 
2009.

Rice, E. F., Saint Jerome in the Renaissance, Baltimore: The Johns Hopkins 
University Press, 1985.

Ross, S. G., The Birth of  Feminism. Woman as Intellect in Renaissance Italy and 
England, Cambridge, MS., London: Harvard University Press, 2009.

Sabbadini, R., „Guarino Veronese”, w: Enciclopedia italiana, tom 18, 
1933: https://www.treccani.it/enciclopedia/guarino-veronese_
(Enciclopedia-Italiana)/ (dostęp: 15. 09. 2025).

Sabbadini, R., La scuola e gli studi di Guarino Veronese, Catania: Tip. Fran-
cesco Galati, 1896.

https://antigonejournal.com/2021/03/isotta-nogarola
https://antigonejournal.com/2021/03/isotta-nogarola
https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-guarini_(Dizionario-Biografico)/?search=GUARINI%2C Girolamo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-guarini_(Dizionario-Biografico)/?search=GUARINI%2C Girolamo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-guarini_(Dizionario-Biografico)/?search=GUARINI%2C Girolamo%2F
https://www.treccani.it/enciclopedia/guarino-veronese_%28Enciclopedia-Italiana%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/guarino-veronese_%28Enciclopedia-Italiana%29/


Bibliografia120

Santarelli, D., „Navagero, Bernardo”, w: Dizionario biografico degli italiani, 
tom 78, 2013: https://www.treccani.it/enciclopedia/bernardo-na-
vagero_%28Dizionario-Biografico%29/ (dostęp: 15.09.2025).

Segarizzi, A., Niccolò Barbo, patrizio veneziano del secolo XV e le accuse con-
tro Isotta Nogarola, „Giornale storico della letteratura italiana”, 43 
(1904), s. 39–54.

Selmi, E., „Ancora su Isotta Nogarola, fra eloquenza e sapienza”, w: 
Donne, filosofia della natura e scienza, red. D. Giovannozzi, E. M. De 
Tommaso, Roma: ILIESI-CNR, 2024, Iliesi digitale 01, s. 29–68: 
https://www.iliesi.cnr.it/pubblicazioni/RICERCHE01-Giovan-
nozzi_DeTommaso.pdf#page=31 (dostęp: 15.09.2025).

Seńko, W., Jak rozumieć filozofię średniowieczną?, Warszawa: Wydaw. Insty-
tutu Filozofii i Socjologii PAN, 1993.

Shemek, D., Of  Women, Knights, Arms, and Love: The Querelle des Femmes 
in Ariosto’s Poem, „Modern Language Notes”, 104, 1 (1989), 68–97.

Simon, K., A Renaissance Tapestry: The Gonzaga of  Mantua, New York: 
Harper and Row, 1988.

Smarr, J. L., Joining the Conversation. Dialogues by Renaissance Women, Ann 
Arbor, Michigan: The University of  Michigan Press, 2005.

Stevenson, J., Women Latin Poets. Language, Gender, and Authority, from 
Antiquity to the Eighteenth Century, Oxford: Oxford University Press, 
2005.

Strong Voices, Weak History. Early Women Writers and Canons in England, 
France and Italy, red. P. J. Benson, V. Kirkham, Ann Arbor, Michi-
gan: The University of  Michigan Press, 2005.

Tadel, A., Isotta Nogarola: Elegija v slavo cianskega podeželja, „Keria Studia 
Latina et Graeca”, 24(1), s. 195–202.

Three Medieval Views of  Women, red. i tłum. G. Fiero, W. Pfeffer, M. Al-
lain, New Haven, London: Yale University Press, 1989.

Tiraboschi, G., Storia della letteratura italiana, Firenze: presso Molini 
Landi, tom 6, cz. 1, 1807.

Trible, P., God and the Rhetoric of  Sexuality, Fortress Press: Philadelphia, 
1978.

Trinkaus, Ch., In Our Image and Likeness: Humanity and Divinity in Italian 
Humanist Thought, Notre Dame: University of  Notre Dame, 1995.

https://www.treccani.it/enciclopedia/bernardo-navagero_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/bernardo-navagero_%28Dizionario-Biografico%29/
https://www.iliesi.cnr.it/pubblicazioni/RICERCHE01-Giovannozzi_DeTommaso.pdf#page=31
https://www.iliesi.cnr.it/pubblicazioni/RICERCHE01-Giovannozzi_DeTommaso.pdf#page=31


Bibliografia 121

Vardalà, M., Isotta Nogarola: the image of  a woman-philosopher. A literary ap-
proach to the author’s work: correspondence, ‘De pari aut impari Evae atque 
Adae peccato’, elegy and orations, Aristotle University of  Thessaloniki, 
Faculty of  Philosophy, School of  Italian Language and Literature, 
Saloniki 2025: https://ikee.lib.auth.gr/record/364525/files/GRI-
2025-49367.pdf  (dostęp: 15.09.2025).

Women and Translation in the Italian Tradition, red. H. Sanson, Paris: Clas-
siques Garnier, 2022.

Women in Christianity in the Medieval Age 1000–1550, red. L. Kalas, R. Ma-
gnani, New York: Routledge, 2025.

Women in Italian Renaissance Culture and Society, red. L. Panizza, London–
New York: Routledge, 2000.

Women Translating in Renaissance Europe, red. A. Rizzi, w: Trust and Proof. 
Translators in Renaissance Print Culture, red. A. Rizzi, Leiden: Brill, 
2017, s. 183–250.

https://ikee.lib.auth.gr/record/364525/files/GRI-2025-49367.pdf




INDEKS OSÓB1

1	 Strony zaznaczone kursywą wskazują odwołania do przypisów.

A
Abel Eugen  8, 10–11, 13–14, 29–30, 

38–41, 42–43, 69, 72, 79, 80, 83, 89
Allen Prudence  39, 50–53, 59 
Ambroży, św.  44, 64, 98, 98–99, 100
Arystoteles  30, 44, 46, 49, 52–53, 59, 

92–93, 93, 95, 95, 99, 103, 107 
Augustyn, św.  18, 42–45, 45, 49, 55, 

58, 64, 64, 72, 89, 94, 99, 99–100, 
102–104, 102, 104, 108

B
Barbaro Ermolao  8, 8, 13, 19, 20, 29, 

32, 61–63, 62–65, 65, 68–69, 68
Bernard, św.  45, 103, 103
Boecjusz   30, 107
Bracciolini Poggio   73

C
Cendrata Ludovico  13, 13
Cereta Laura  9
Cox Virginia  8, 10, 79–80
Cyceron  18, 20–22, 22, 30, 61, 63, 69, 

69, 72, 75

D
Damiano dal Borgo  14, 14, 18, 24

E
Erazm z Rotterdamu  64, 64

F
Fedele Cassandra  9
Fonte Moderata  10
Foscari Jacopo  13, 13, 16–17, 16

Foscarini Ludovico  8, 8, 11, 29, 
32–34, 32–33, 36–37, 40, 44–45, 
40–59, 63, 89, 92, 106, 108

G
Gracjan  93, 101
Grzegorz Wielki, św.  44, 93, 96, 101, 

101
Guarino Veronese   8, 8, 11, 11, 13, 17, 

21, 23, 65, 65

H
Hieronim, św.  13, 18, 63–64, 63–65, 

66–68 
Hugon ze Strasburga   101

J
Julius Firmicus Maternus   102

K
King Margaret  7–8, 12–14, 17, 17, 23, 

27–32, 39–40, 40, 43, 51, 62–64, 
68, 68–70, 73, 99

Kristeller Paul Oskar  11, 64
Krystyna de Pizan   7, 9

L
Lombard Piotr  44, 45, 51, 90
Lukan Marek Anneusz  96

M
Morata Olimpia  10



Indeks osób124

N
Nogarola Ginewra  10, 10–11, 13, 

15–17, 18, 27, 27
Nogarola Isotta  7, 7–8, 10–23, 10–14, 

18, 20–23, 25, 27–43, 27, 29–33, 
36, 38–42, 44–45, 45–59, 51, 57, 
61–70, 61–62, 67–71, 72–77, 
73–76, 79–80, 79–80, 89, 89, 96, 
99, 101, 103, 108

Nogarola Leonardo  10, 10, 41, 41

O
Owidiusz  27, 79, 80, 84

P
Petrarka  64, 64, 77
Piotr z Poitiers  89
Poliziano Angelo  65, 65
Pseudo-Dionizy Areopagita   98

R
Robin Diana  7, 9, 12, 17, 17, 23, 27, 

31–32, 39–40, 62–63, 68–69, 99

S
Segarizzi Arnaldo  27–28
Stevenson Jane  7–8, 27–28

T
Tiraboschi Girolamo  8
Tobia dal Borgo  11, 14, 16–17, 20
Tomasz z Akwinu   30, 44, 45, 55, 

94–95, 98, 101–104

V
Valla Lorenzo  65, 65
Vergerio Pierpaolo  65, 65

W
Wergiliusz	18, 24, 71–72, 71



INDEKS POJĘĆ

Autorytet   35, 38, 44, 48–49, 54–55, 
58, 65, 69, 72

Biblia, Pismo Święte   18, 44, 46, 
54, 63–64, 67–68, 72, 75–76, 90, 
91–92, 105

Bóg  28, 30, 31, 33, 33, 38, 45, 46–50, 
53, 56–57, 63, 66–67, 70–72, 70–
71, 76, 89–92, 90, 94, 95, 97–101, 
98–99, 102, 103–107, 104, 106

Celibat   31, 31, 34, 63
Dzielność etyczna/cnota   13–14, 22, 

24, 28, 31, 35, 49, 52–53, 59, 65, 
67, 69, 72, 76, 81, 108

Elokwencja, wymowność   14, 16–17, 
18, 19–20, 20–21, 24, 27, 30, 66

Grzech   8–9, 31, 32, 37, 37, 39, 40–41, 
41–42, 44–58, 71, 83, 89, 91–101, 
96, 100–101, 103–108, 103, 105

Humanizm   7, 7–8, 13, 19, 19, 22, 22, 
30–31, 33, 39, 62, 64, 64–65, 73, 
73, 77

Ironia   20, 21, 23, 43, 51
Kara   41, 46, 48–49, 57, 71, 92–93, 93, 

98, 102–103 
Kościół   11, 18, 37, 44, 64–70, 64, 70, 

72, 96
La querelle des femmes   9, 9, 19
Miłość   14, 35, 38, 70, 73, 73, 82, 94, 

94
Mowa/oracja   8, 9–10, 14, 17, 20, 24, 

32, 37–38, 38, 61–63, 61, 65–66, 
65, 69–70, 69, 72–77, 94, 96

Natura   8–9, 9, 19, 22–23, 22, 36, 37, 
47–53, 57–58, 67, 94, 97–100, 99, 
102, 104–107, 104

Niestałość   46–47, 52, 56, 92–93, 97, 
106

Odkupienie   46, 48, 55, 94, 100–101
Odpowiedzialność   39, 46, 56, 71, 

101–102
Płeć  9, 17, 19–22, 21, 24, 33, 33, 

36–37, 39, 42, 44, 51–52, 53–54, 
58–59, 67, 89, 106–107

Przyjaźń  11, 13–14, 32, 35, 53, 59, 63
Pycha   42, 46–47, 53, 65, 89, 93–94, 

94, 98–99, 108
Religia/religijność   23, 23, 33–34, 

33–34, 64, 68, 74, 74, 102, 104
Retoryka   23, 52, 62, 75
Rozumowanie   30, 44, 46, 50–51, 

56–57, 93, 97, 107
Słabość   46–47, 51, 52, 65, 76, 91, 93, 98
Spór   8, 10, 42, 47, 49–50, 53, 59, 63, 

83, 89, 96–97
Wenecja  11, 11, 15, 17, 27, 32, 62, 76
Werona  10, 11, 16–17, 27, 29, 29, 32, 

32, 41–43, 61–63, 65, 68, 79–80, 
82–83, 89

Wina   9, 45, 46–50, 54–55, 54, 57–58, 
62, 80, 93, 93, 95–96, 96, 101, 
102–103, 102, 105, 107

Wola   37, 48–49, 52, 53, 55, 57–58, 65, 
70, 70, 76, 97, 99, 100, 103–104, 
103, 107



KOREKTA TECHNICZNA
Wojciech Grzegorczyk

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
90-237 Łódź, ul. J. Matejki 34a
www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
e-mail: ksiegarnia@uni.lodz.pl
tel. 42 635 55 77

http://www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
ksiegarnia@uni.lodz.pl



	Wstęp
	1. Aktywność epistolograficzna
	1.1. O czym i do kogo Nogarola pisze swoje listy
	1.2. Pisarski kunszt Isotty
	1.3. La querelle des femmes w epistolografii Nogaroli

	2. Dobrowolne odosobnienie
	3. O Dialogu
	3.1. Historia powstania i formy tekstu
	3.2. Źródła
	3.3. Streszczenie
	3.4. Kilka warstw Dialogu

	4. Dojrzałe dzieła
	5. Elegia na cześć wsi Cyanum
	5.1. Tekst i przekład elegii

	6. Przekład Dialogu
	Bibliografia
	Indeks osób
	Indeks pojęć



